

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

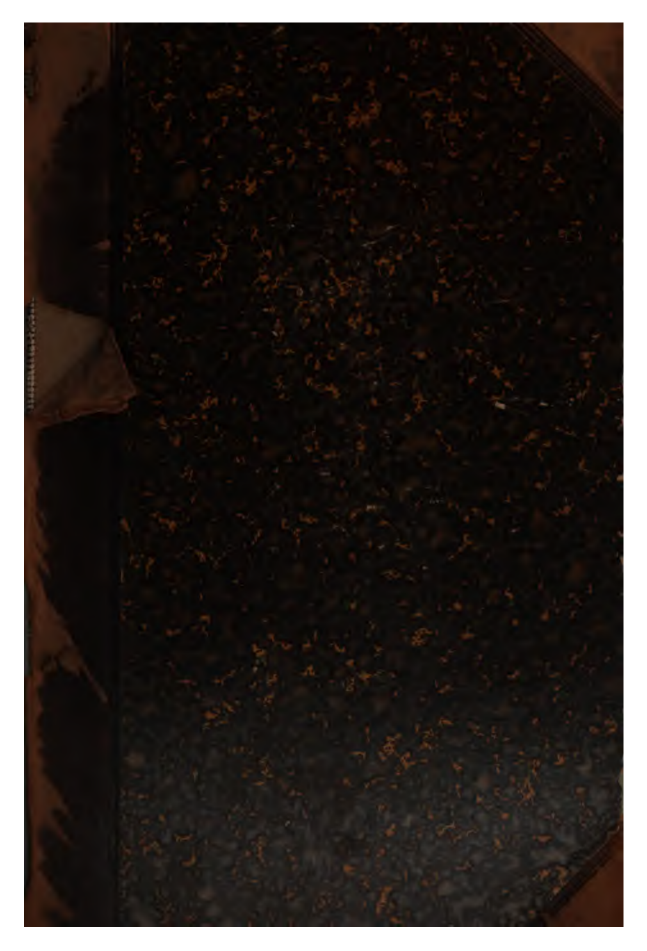
Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

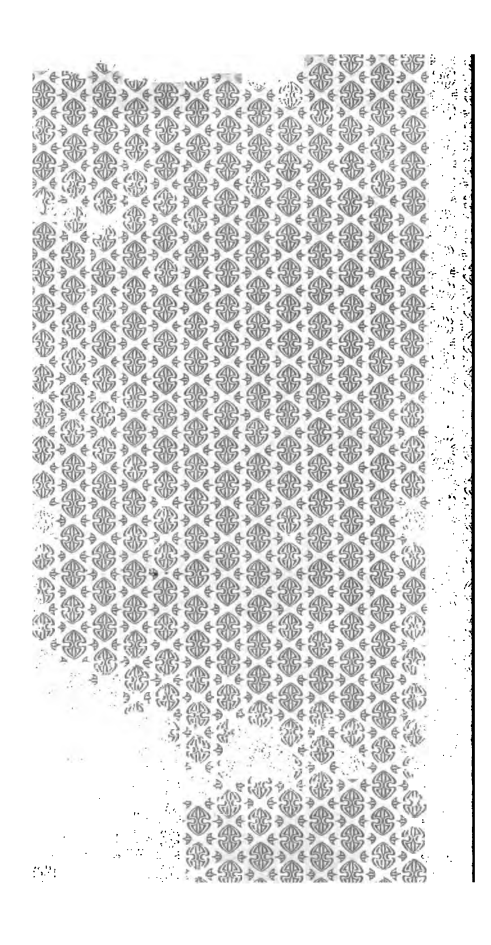
Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.





.

|  | · |  |  |
|--|---|--|--|
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  | • |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |

## HANDBÜCHER

DER

## ALTEN GESCHICHTE.

## II. SERIE.

## **ERSTE ABTEILUNG:**

## GRIECHISCHE GESCHICHTE

BIS ZUR SCHLACHT BEI CHAERONEIA

VON

DR. GEORG BUSOLT,

PROFESSOR DER GESCHICHTE AN DER UNIVERSITÄT ZU KIEL.

BAND II.



**GOTHA.**FRIEDRICH ANDREAS PERTHES.
1895.

# GRIECHISCHE GESCHICHTE

## BIS ZUR SCHLACHT BEI CHAERONEIA

VON

## DR. GEORG BUSOLT,

PROFESSOR DER GESCHICHTE AN DER UNIVERSITÄT ZU KIEL.

#### BAND II:

DIE ÄLTERE ATTISCHE GESCHICHTE UND DIE PERSERKRIEGE.

ZWEITE VERMEHRTE UND VÖLLIG UMGEARBEITETE AUFLAGE.



GOTHA.

FRIEDRICH ANDREAS PERTHES. 1895.



ein verhältnismäßig breiter Raum eingeräumt werden. Man wird finden, daß ich den Ergebnissen der neuern Quellenforschungen, namentlich denen Ad. Schmidts, vielfach skeptisch gegenüberstehe, und daß ich im besondern mir habe angelegen sein lassen, die Spuren Theopomps auszuspähen und die Umrisse des Bildes festzustellen, das er von der innern Geschichte Athens entworfen hatte.

Die Dürftigkeit der lückenhaften Überlieferung empfindet man besonders schmerzlich bei der Geschichte der Pentekontaetie, die doch am Ende den Höhepunkt der politisch selbständigen Entwickelung der Hellenen bildet. mehr glaubte ich, in möglichster Vollständigkeit das Material zusammentragen zu müssen und dafür im vierten Jahrhundert, wo das Werk Arnold Schäfers eine reiche Fundgrube bietet, mich kurzer zu fassen. Mit Rucksicht auf die Ausgrabungen auf der Akropolis habe ich die perikleischen Bauten nur so weit, als durchaus geboten war, in dem vorliegenden Bande behandelt, um mir die Möglichkeit einer Verwertung neuer, wichtiger Ergebnisse offen zu halten. Wären mir bei der Abfassung des ersten Bandes die Funde von Tiryns und Helbigs "Homerisches Epos" bekannt gewesen, so hätte ich über das Verhältnis der mykenischen Kultur zur dorischen Wanderung ganz anders geurteilt. Daher möchte ich in diesem Falle einen gewissen Abschluß der Akropolis-Untersuchungen abwarten. Bis zum Erscheinen des dritten, abschließenden Bandes, der bereits in groben Zügen ausgearbeitet ist, werden immerhin noch zwei Jahre vergehen.

Bei der Herausgabe dieses Bandes erheischt es die Pflicht der Pietät, meines hochverehrten Freundes Max Duncker zu gedenken, der den Arbeiten zu dem ihm gewidmeten Werke stets mit der ihm eigenen selbstlosen und herzlichen Teilnahme folgte. Er ist dahingegangen, wie K. W. Nitzsch und A. v. Gutschmid, die mir mit Rat und That fördernd zur Seite standen, als ich vor Jahren an die Abfassung des Handbuches heranging.

Schließlich habe ich noch denjenigen Herren, welche den ersten Band so wohlwollend und teilweise über Verdienst anerkennend besprochen haben, namentlich den Herren Ad. Holm, Mähly und v. d. Scala, meinen verbindlichsten Dank auszusprechen. Dem Herrn Rezensenten der Hist. Zeitschrift möchte ich bemerken, daß meine griechische Geschichte als ein Handbuch mehr zum Lernen, als zum Lesen geschrieben ist und darum inbezug auf angenehme Lektüre nicht mit den Werken von E. Curtius und Duncker verglichen werden darf.

Auch bei diesem Bande hat mein werter Freund und Kollege R. Förster mich nicht nur bei der Korrektur in liebenswürdigster Weise unterstützt, sondern mir auch im besondern für Kunst und Litteratur manchen dankenswerten Beitrag geliefert.

Mühlengut-Keppurren in Ostpreußen, im September 1887.

Georg Busolt.

## VORWORT ZUR ZWEITEN AUFLAGE.

In der neuen Auflage hat der zweite Band, ebenso wie der erste, eine fast vollständig veränderte Gestalt erhalten. Seit dem Erscheinen der ersten Auflage ist der Stoff in jeder Hinsicht außerordentlich angewachsen und eine Fülle neuer Probleme, namentlich auf dem Gebiete der attischen Geschichte, nicht bloß infolge der Auffindung der aristotelischen Schrift vom Staatswesen der Athener hervorgetreten. Der Umfang des Bandes hat daher erheblich zugenommen, und doch mußte schließlich die Pentekontaetie auf den ersten

|  | • |  |  |
|--|---|--|--|
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |
|  |   |  |  |

| _ |   |  |  |  |
|---|---|--|--|--|
|   |   |  |  |  |
|   |   |  |  |  |
|   | ٠ |  |  |  |
|   |   |  |  |  |
|   |   |  |  |  |
|   |   |  |  |  |
|   |   |  |  |  |
|   |   |  |  |  |
|   |   |  |  |  |
|   |   |  |  |  |
|   |   |  |  |  |

x

- e Die Akropolis, Kekrops, Erechtheus 83: Pelargikon und Burgbefestigung '84-86; älteste Teile der Unterstadt 86-90'.
- d Politische Einigung Attikas, Synoikismos, Panathenaien 90-93).
- e Ständische Gliederung der Bevölkerung: Eupatriden [93 95]; Georgoi oder Agroikoi, Demiurgoi und deren Wohnsitze 96 98].
- Die vier Stammphylen der Geleontes, Argadeis, Aigikoreis und Hopletes; Hypothesen über deren Wesen und Ursprung (38 102); Zusammenhang der Namen mit Stammgottheiten; landschaftlich zusammenhängende Gebiete der Phylen [103]; Stammkönige, tetrarchische Gliederung in andern Landschaften; Aigeus, Lykos, Pallas, Nisos 104—105); Basileus und Phylobasileis, Landeskönigtum (105); Gliederung der Angehörigen der Stammphylen in die drei Stände und deren Entwickelung (106 107).
- g. Nichtbürgerliche Gemeinfreie: Hektemoroi oder Pelatai, gewerbliche Lohnarbeiter (108-110).
- h Normalschema der attischen Stammverfassung (111); Geschlechter und Phratrien (112-124).
- Die Könige von Athen: Kekrops, Erechtheus, Pandion, Aigeus, erweiterte Königsliste, Metioniden (125); Theseus und seine Nachkommen, Menestheus, Melanthos (126); Kodros (127); Medon und sein Geschlecht, Einsetzung eines Polemarchos, dann eines Archon neben dem Basileus (128-131).
- k) Die Nachfolger Medons, sogenannte Archonten auf Lebenszeit (132 134); Beginn des zehnjährigen und einjährigen Archontats, gleichzeitige Aufzeichnung der eponymen Jahresbeamten (135).
- Der Weg, auf dem sich die Beschränkung der königlichen Gewalt durch den Adel vollzog (136-137); Wahl der Oberbeamten (137); der Rat vom Areopag und seine Kompetenz (137-152).
- m) Die Archonten (153); der Basileus, Königshalle. Bukoleion, Prytaneion (154-162); Einsetzung des Archon neben dem Könige, Eid unter Akastos (163-164); Kompetenz des Basileus (165); der Polemarchos (166-168); der Archon (169-171); die Thesmotheten (172-176), ihre mutmaßliche Verbindung mit dem Areopag (176-177); die schriftliche Aufzeichnung der Rechtssatzungen und Zeit der Einsetzung der Thesmotheten, mutmaßlicher Einfluß der untern Stände bei der Einsetzung dieser Behörde und der Epheten (177-179).
- n) Die vier Schatzungsklassen, τέλη, τιμήματα Pentakosiomedimnoi, Hippeis, Zeugitai, Thetes (180—184); nur die Bürger, nicht die Gemeinfreien ohne bürgerliche Rechte in den τέλη (184—185); Begründung der ἀπο τιμημάτων πολιτεία (185 · 187).
- o) Die Naukrarien (188-192); die Kolakretai (193-195).
- § 16. Das Recht Drakons und die solonische Verfassung ( 96-294).
  Neuere Litteratur (196-197).
  - a) Wirtschaftliche, soziale und politische Entwickelung im siebenten Jahrhundert (197-198); Dipylon-Vasen und Gr\u00e4ber (199); Beginn der attischen M\u00fcnzpr\u00e4gung (200-202).
  - b) Der Aufstand Kylons (203 –208); die Verurteilung der Kyloneier und Alkmeoniden (208–209); Epimenides (210–213).
  - c) Schwierige Lage der Adelsregierung, der megarische Krieg, angeblicher Verlust von Salamis und Nisaia (213—222).

Inhalt. IX

d) Der Adel muß den untern Ständen eine zusammenhängende Aufzeichnung des Rechts bewilligen (223); Drakon außerordentlich bevollmächtigter Thesmothetes (224); angebliche Verfassung Drakons (224—226); Blutrecht und Blutgerichtsbarkeit (225—232); der Areopag als Blutgerichtshof (232—233); die Epheten (234); Gericht am Palladion (235—238); Delphinion (239); Phreattys (239); Prytaneion (240); Rufder Härte und Bedeutung von Drakons Gesetzen (241—242).

e) Wirtschaftlicher Notstand (243-247).

f) Die Erwerbung von Salamis (247-248); Besetzung Sigeions und Krieg gegen Mytilene (249-254).

- g) Steigerung des wirtschaftlichen Notstandes und politischer Druck, Parteikampf (254-255); Solon (255); Elegieen Solons (256); Solon Archon mit außerordentlicher Machtvollkommenheit (257); seine Stellung zu den Parteien und deren Erwartungen, Amtsantritt, Zeit desselben (258); Seisachtheia (259-261); die Hektemoroi und die Forderung der Landaufteilung (261); Gesetz über Erwerbung von Grundbesitz, Ausfuhrverbot (262); Neuordnung des Münz-, Maß- und Gewichtssystems (262-263).
- h) Neuordnung der Verfassung, Anordnung der Gesetze Solons, Beibehaltung der nominellen Höhe des Census der Schatzungsklassen (264-269); allmähliches Sinken der Stufen der Klassen, welche damit ihre politische Bedeutung verlieren (270); Rechte und Pflichten der Angehörigen der Klassen: Kriegsdienst, Le(i)turgien, Staatsämter, Teilnahme an der Volksversammlung und am Volksgericht (271-274); Art der Bestellung der Beamten, Vorwahl, Losung (274-276); Organisation der Verwaltung, Phylen- und Naukrarienverfassung, die Archonten als Kollegium, Tamiai, Poleten, Elfmänner, Kolakreten (277-278); Rat der Vierhundert (279); der Rat vom Areopag (280-281); Gesetz über das Verhalten bei bürgerlichen Unruhen (282); Volksversammlung (282 - 283); Volksgericht (283-287); materielles Recht, Familienrecht, Verordnungen über die bürgerliche Zucht (287-288); Gesetz über wirtschaftliche Verhältnisse (289); Amnestie-Gesetz (290); Aufzeichnung der Gesetze, Axones im Prytaneion, Kyrbeis in der Königshalle (290-292); Vereidigung auf die Gesetze (293); Solon als Begründer der Demokratie (294).

### § 17. Die Herrschaft der Peisistratiden (295-399). Neuere Litteratur (295).

- a) Eindruck von Solons Werk, Solons Rechtfertigung (296); Reise Solons (297—299).
- b) Wiedererwachender Gegensatz der Stände, Parteikämpfe, wiederholte Anarchie, Damasias (300-301); Bildung von drei Parteieu, bei der regionale und ständische Gegensätze, sowie der Einfluß einzelner mächtiger Männer zusammenwirken, Pediakoi [Lykurgos, die Philaiden], Paraler [Alkmeoniden], Wiederausbruch des megarischen Krieges, Peisistratos, Diakrier (302-309).
- c) Staatsstreich des Peisistratos im Archontenjahre des Komeas, Chronologie (310—313); Verhalten Solons und sein Tod (314); Miltiades nach der Cherronesos, cherronesitischer Staat, Stesagoras, Nachfolger des Miltiades (315—317); Erste Vertreibung des Peisistratos, Zeitbestimmung der ersten und zweiten Verbreitung (317—319); Kallias, des Phainippos

- Sohn (319); erste Rückkehr des Peisistratos (320); Söhne des Peisistratos: Hippias, Hipparchos, Thessalos, Iophon, Hegesistratos (321-322); Zweite Verbannung des Peisistratos [Rhaikelos, Pangaion-Gebirge, Eretria, Lygdamis von Naxos], zweite Rückkehr, Treffen bei Pallene, Peisistratos zum drittenmale Herrscher (323-325).
- d. Maßregeln zur Befestigung der Herrschaft: Söldnertruppe, Geiseln (325-326); die Gesetze und die Formen der Verfassung unverändert (326); Überlassung der Grundbesitzungen des gefallenen oder verbannten Adels an die Hektemoroi, Abgabe von einem Zwanzigsten der Bodenerzeugnisse (327-329); Hebung der Landwirtschaft und Verbesserung der Rechtspflege auf dem Lande (330).
- e) Förderung von Handel und Industrie, Entwickelung der Vasenfabrikation, schwarz- und rotfigurige Vasen (331-334); Entwickelung der attischen Plastik, Poros-Skulpturen und archaische Frauen-Statuen von der Akropolis, Antenor (335-337); Bauten: Alter Athena-Tempel [Hekatompedon]; Olympieion, Pythion, jüngerer Dionysos-Tempel, Wasserleitung, Kallirrhoe-Enneakrunos (338-343).
- f) Sorge für den Kultus, große Panathenaien (344-345); große, städtische Dionysien (346-347); Beginn der dramatischen Aufführungen (347-349).
- g) Die Entwickelung des eleusinischen Kultus (349-362).
- h) Die Orphiker und der thrakische Dionysoskultus (362-372); Beziehungen des Hippias und Hipparchos zu den Orphikern (372); Onomakritos (364 und 372); Musaios (372); homerische Gedichte (373).
- i) Die Herrschaft der Peisistratiden bildet einen bedeutsamen Wendepunkt in der innern Entwickelung Athens (373); auswärtige Politik, Sigeion, die Cherronesos, Erwerbungen im thrakischen Küstenlande, Lygdamis von Naxos, Delos, Beziehungen zu Sparta, Argos, Thessalien, Theben und Eretria (374-376).
- k) Tod des Peisistratos, Hippias Nachfolger, Hipparchos und Thessalos, die Regierung des Hippias (376-377); Pythion, Altar der zwölf Götter (377); die Akademie (378); Lasos von Hermione, Anakreon, Onomakritos (378-381).
- Die Verschwörung des Harmodios und Aristogeiton (380-384); Folgen der Verschwörung, Veränderung der Regierungsweise (385); Versuch der Verbannten, mit Waffengewalt zurückzukehren, Leipsydrion (386); die Alkmeoniden in Verbindung mit Delpbi, Neubau des delphischen Heiligtums (387); Einwirkung auf Sparta (387).
- m) Die Lakedaimonier beginnen den peloponnesischen Bund zu begründen (388-389); ihre Beziehungen zu den Korinthiern und den argolischen Küstenstädten (389); Kampf mit den Argeiern um die Thyreatis (390); Spartas Vorherrschaft in der Peloponnesos und auswärtige Politik (391); Megara, Parteikämpfe, Theognis, Anschluss an den peloponnesischen Bund (392-396).
- n) Gründe des Vorgehens der Lakedaimonier gegen die Peisistratiden (396); Absendung des Anchimolos und Scheitern der Expedition, Heereszug des Kleomenes, Kapitulation des Hippias, Ächtung der Peisistratiden, Stimmung des Volkes (397—398); Anschluß Plataiais an Athen, Sieg der Athener über die Thebaner (399).

- § 18. Die Verfassung des Kleisthenes (400-449). Neuere Litteratur (400).
  - a) Parteikampf zwischen Kleisthenes und Isagoras (401); Kleisthenes gewinnt als Volksführer die Oberhand und beginnt wahrscheinlich als außerordentlicher, besonders bevollmächtigter Thesmothetes die demokratische Umgestaltung des Staatswesens einzuleiten (402); durch Isagoras veranlaßte Intervention des Kleomenes, Erhebung des Volkes, Abzug des Kleomenes (403 –405).
  - b) Verfassung des Kleisthenes, Gemeindeordnung (405-415); die Neubürger wahrscheinlich Hektemoroi und gewerbliche Lohnarbeiter (409); außerordentliche Revision der Bürgerliste (415-416); staatliche Funktionen der Demen, die Ratsherren und andere Beamte aus und von ihnen erlost oder vorgewählt (416-417); Naukrarien (417); die Trittyen und Phylen (418-427); die Phratrien (427-429).
  - c) Die Reorganisation der Staatsbehörden, der Rat der Fünfhundert: Amtsjahr, Prytaneis, die Skias und das alte Prytaneion, der Epistates, der Ratsschreiber, Kompetenz des Rates (430-438); Apodektai (436). Areopag, Volksversammlung (438); Ostrakismos (439-440).
  - d) Auswärtige Verwickelungen Athens, Gesandtschaft an Artaphrenes (441); peloponnesisches Bundesheer unter Kleomenes und Demaratos gegen Athen, Einfall der Boioter und Chalkidier in Attika, Zwist zwischen den spartanischen Königen, Auflösung des Bundesheeres, Siege der Athener über die Boioter und Chalkidier (442-443); Kleruchien in Chalkis und Salamis (444); Zweck und staatsrechtliche Stellung der Kleruchien (445-447); Fortdauer des boiotischen und Ausbruch des Aigineten-Krieges, Widerspruch der peloponnesischen Bündner gegen eine Intervention in Attika, Hippias in Sigeion (448-449).

## Fünftes Kapitel. Die Perserkriege (450-807).

- § 19. Die Ionier im Kampfe mit den Lydern und Persern (450-556). Übersicht über die Quellen und neuere Litteratur (450-453).
  - a) Lydische Industrie, Handelsbeziehungen zwischen Ioniern und Lydern, Industrie und Handel der Ionier, Miletos, soziale Entwickelung in den ionischen Städten (454—456); Dynastie-Wechsel in Lydien, die Mermnaden, Gyges, Chronologie (457—458); offensive Politik der neuen Dynastie, ionische Städte von Gyges angegriffen (459—461); Einbruch der Kimmerier und Trerer (461—463); Gyges huldigt dem assyrischen Könige Assurbanipal, fällt im Kampfe, die Kimmerier erobern Sardeis (463); die Trerer zerstören Magnesia, Kallinos von Ephesos (464); Ardys, Wiederherstellung des lydischen Reichs, Erneuerung der Angriffe gegen die Ionier (465); Sadyattes, Alyattes, Krieg gegen Miletos, Thrasybulos, Tyrann von Miletos (465—466); Aufkommen der Meder, Nabupalusur von Babel macht sich von Assyrien unabhängig (467); Einbruch der Skythen (467): Auftreten der Perser, Teispes (468); Fall Ninivehs (468); Krieg zwischen Kyaxares von Medien und Alyattes von Lydien, Schlacht, Sonnenfinsternis (469); Alyattes gegen die Ionier (469).
  - b) Parteikämpfe in den ionischen Städten: Erythrai, Chios, Ephesos, Mi-

Inhalt.

- letos (470—472); Mytilene, Pittakos, Alkaios, Sappho (473—476); Pittakos Aisymnetes (477—478).
- c) Weitere Entwickelung von Handel und Industrie in den ionischen Städten, Kolonisation, die Ionier in Ägypten, Fremdenpolitik des Amasis, Naukratis (479—481); die Milesier und ihre Kolonien am schwarzen Meere (481—486); die Megarier und ihre pontischen Kolonien (487—489); Auf blühen von Kunst und Wissenschaft. Tempelbauten (490); Erzguß: Glaukos, Rhoikos und Theodoros, Bathykles (491): Entwickelung der künstlerischen Bearbeitung des Marmors (492—495); lyrische Poesie (495); ionische Naturphilosophie: Thales, Anaximandros, Anaximenes (496—498).
- d) Kroisos und die Ionier (498-499); lydisches Münzsystem (499); Bias von Priene (500); Sturz des Astyages durch Kyros und Begründung der persischen Großmacht (500-501); Koalition zwischen Babel, Ägypten und Lydien gegen Persien, Anschluß Spartas (501); Krieg zwischen Kroisos und Kyros, Chronologie, Fall des lydischen Reiches (502-503); Haltung der Lakedaimonier, lydischer Aufstand unter Paktyas (504); Eroberung der ionischen Städte durch Harpagos, Bias, die Phokaier nach Massalia und Korsika, die Teïer nach Abdera (505-507); Unterwerfung der Karer und Lykier, der dorischen Städte, der Chier und Lesbier unter persische Herrschaft (507); Polykrates. Tyrann von Samos, seine Seemacht, sein Hof, Ibykos, Anakreon, Demokedes, Theodoros (508-511); Polykrates löst die Verbindung mit Amasis und stellt dem Kambyses ein Flottenkontingent, Erhebung der Flottenmannschaften, lakonisch-korinthische Expedition gegen Polykrates, Kydonia (511-513); Ende des Polykrates, Maiandrios, Syloson (513).
- e, Dareios König, Satrapien, Einverleibung der lonier in die Reichsprovinzen, persische Reichswährung, Grundsteuer und andere Auflagen, persische Dynasten in den ionischen Städten (514-518); Fortdauer des regen geistigen Lebens, Hekataios, Herakleitos (519-522).
- f) Skythenzug des Dareios (522-526); Vorgänge an der Donau beim Rückzuge, Miltiades, Histiaios (527); Aufstände hellenischer Städte am Bosporos, Miltiades, Histiaios (528-529); Unterwerfung Perinths und des thrakischen Küstenlandes durch Megabazos, Makedonien (529); Otanes erobert Byzantion, Kalchadon, Lemnos (530); Miltiades im Besitz von Lemnos (531).
- g) Persischer Kriegszug gegen Barka, Arkesilaos III. von Kyrene und Pheretime, Arkesilaos und Alazeir von Barka unterwerfen sich dem Kambyses, beide in Barka ermordet, Wiederherstellung der Battiaden-Herrschaft durch den ägyptischen Satrapen Aryandes (532 534); Battos IV., Arkesilaos IV., Euesperides, Ende des Königtums und Demokratie (535).
- h) Persische Expedition zur Erforschung der hellenischen Küsten, Demokedes (536); Hippias in Sigeion, knüpft mit Artaphrenes, dem Satrapen von Sardeis, und mit dem königlichen Hofe Beziehungen an, Athen lehnt die Forderung des Artaphrenes ab (537); vertriebene naxische Arlutokraten in Miletos, Aristagoras, Expedition gegen Naxos, Fehlschlagen des Unternehmens (538-539); Aristagoras und Histiaios, Hekatalos (540); Ausbruch des ionischen Aufstandes (540).

Inhalt. xv

- Aristagoras in Sparta und Athen (541-542); Zug der Ionier gegen Sardeis (543); ihre Niederlage bei Ephesos (543); Anschluss der Aiolier und Karer an den Aufstand (544); Erhebung und Unterwerfung der Kyprier (545 - 547).
- k) Die Aiolier unterworfen, Aristagoras nach Myrkinos, sein Ende (548); Kämpfe in Karien (549): Histiaios in Sardeis, Chios, Byzantion (550); die ionische Flotte bei Lade, Dionysios von Phokaia (551); Niederlage der Ionier bei Lade (551-552).
- Belagerung und Einnahme von Miletos (554); die Samier, Aiakes (554); Ende des Histiaios (555); Operationen der k\u00f6niglichen Flotte, Miltiades verl\u00e4\u00edfts die Cherronesos; Ordnung der Verh\u00e4ltnisse in Ionien durch Artaphrenes (555-556).
- § 20. Die Unternehmungen des Dareios gegen Hellas (557-599). Übersicht über die Quellen und neuere Litteratur (557-560).
  - a) Feldzug der Lakedaimonier unter König Kleomenes gegen Argos, musische Bildung der Argeier, Erzindustrie, Hageladas (561); Niederlage der Argeier, Kleomenes kehrt nach Sparta zurück, ohne Argos eingenommen zu haben, Folgen der Niederlage für Argos (562 564).
  - b) Parteiverhältnisse in Athen, Hipparchos, der Führer der Tyrannenfreunde, Archon, Miltiades, Xanthippos, Aristeides, Megakles, des Hippokrates Sohn (565-567).
  - c) Mardonios in Ionien, sein Kriegszug nach Thrakien und Makedonien, Katastrophe der persischen Flotte am Athos (568 - 569); Befestigung der persischen Herrschaft an der thrakischen Küste, Thasos (570).
  - d) Boten des Königs in Hellas (571); Vorgehen des Kleomenes gegen Aigina, Sturz des Demaratos, Leotychidas König (572 – 573); Ende des Kleomenes, sein Nachfolger Leonidas (574).
  - e) Persischer Heereszug gegen Hellas unter Datis und Artaphrenes; Naxos, Delos, Eretria von den Persern erobert (575 578); Landung der Perser bei Marathon, der athenische Eilbote Philippides nach Sparta, die Haltung der Lakedaimonier (579 580).
  - f) Beschluss der Athener, es mit den Persern im Felde aufzunehmen; der Polemarchos Kallimachos, Miltiades und die übrigen Strategen (581 585);
     Stellung des athenischen Heeres im Thale von Vrana bei Marathon (586); der Kriegsrat (587-588); die Schlacht (589-592).
  - g) Die persische Flotte nach Sunion, Schildzeichen, Marsch des athenischen Heeres nach der Stadt, Abfahrt der persischen Flotte (593-594); Verluste in der Schlacht, Stiftungen der Athener für den Sieg, der Schlachttag (595-596).
  - b) Die parische Expedition des Miltiades, seine Verurteilung und sein Tod (597-599).
- § 21. Der Kriegszug des Xerxes (600-745).
  - a) Quellen und neuere Litteratur, Inschriften (600); Litterarische Quellen: Simonides, Persai des Aischylos (601); Herodotos (602-620); Ktesias (621); Ephoros (622-623); Aristoteles, Phainias von Eresos, Neanthes (624); Pompeius Trogus (625); Nepos (625); Aristodemos (626); Plutarchos (626-630); Ailios Aristeides (630); Neuere Litteratur (631).
  - b) Rüstungen und Tod des Dareios (632); Xerxes, Niederwerfung des

XVI Inhalt.

- ägyptischen Aufstandes (633); Agitationen der Peisistratiden und Aleuaden (634); Vorbereitungen für den Feldzug nach Hellas, Athos-Kanal (635 636).
- c) Parteiverhältnisse in Athen, Xanthippos, Aristeides, erste Anwendung des Ostrakismos, Hipparchos und Megakles verbannt (637—638); wachsender Einfluss der Demokratie, Einführung eines neuen Verfahrens für die Besetzung der Archontenämter, Xanthippos verbannt (638—639); Themistokles leitender Staatsmann (639—641); Themistokles Archon, Beginn der Peiraieusbesetzigung, langsame Fortschritte des Baues (642—644); Ausbruch des Krieges gegen Aigina, Verlauf desselben, Notwendigkeit einer stärkeren Marine (644—647); Flottengesetz des Themistokles (648—651); Aristeides verbannt (651).
- d) Auszug und Ansammlung der persischen Streitkräfte, Xerxes in Sardeis, Boten nach Hellas (652-653); Bildung der hellenischen Eidgenossenschaft auf dem Isthmos (654-656); Abgesandte der Eidgenossen an die Argeier, Kreter, Korkyraier und Gelon (657-568); wenig hoffnungsvolle Aussichten der Eidgenossen (659); die Athener erlassen eine Amnestic (660); Haltung Delphis (661).
- e) Xerxes am Hellespontos, thessalischer Feldzug der Eidgenossen, die Thessaler und andere Stämme unterwerfen sich dem Könige (662-666).
- f) Organisation der Eidgenossenschaft während\* des Krieges, Synedrien der bevollmächtigten Strategen (667-668); Beschlufs, die Stellung Thermopylai-Artemision zu verteidigen (668-669).
- K' Stärke der Streitkräfte des Xerxes (670-672); Marsch des Königs bis zu den Thermopylen (673); Stärke des Heeres des Leonidas (674-675); die apartanische Politik (676-677); die Flotte der Eidgenossen, Verluste der persischen Flotte durch einen Sturm an der magnesischen Küste (678-679); die Kämpfe in den Thermopylen und bei Artemision (680-687).
- h) Persischer Zug gegen Delphi (688 690); das persische Heer in Boiotien, Räumung Attikas, der Areopag (691-692); die hellenische Flotte bei Salamis, die Peloponnesier auf dem Isthmos (693-694); Fall der Akropolis (695): Beratung der hellenischen Flottenführer (695-696); persischer Kriegsrat; Vorschiebung der persischen Flotte bis zur Einfahrt in den salaminischen Sund, Besetzung von Psyttaleia (696-697): neue Beratung der Flottenführer, Themistokles sendet den Sikinnos an den König (698-699).
- i) Einschließung der hellenischen Flotte während der Nacht, Stellung beider Flotten (700-702); Aristeides meldet die Einschließung (703); chronologische Bestimmung des Schlachttages (703); die Schlacht bei Salamis (704-707).
- k) Scheinmanöver des Königs [Schiffsbrücke zum Dammbau nach Salamis] zur Verhütung eines sofortigen Angriffes der hellenischen Flotte, Abfahrt der königlichen Flotte, Kriegerat der Flottenführer, zweite Botschaft des Themistokles an den König (708-710); Rückzug desselben, Mardonios bleibt in Thessalien, Artabasus begleitet den König; Feldzug des Artabasos gegen Olynthou und Potridain (711-714); König Kleombrotos opfert auf dem Isthuws zum Vormarsche, Sonnenfinsternis.— Die eidgenössische Flotte gegen Ambro, Rückhehr nach Salamis, Verteilung der Kriegsbeute, Abstimmung üher die Preisverteilung (715-716);

Inhalt. XVII

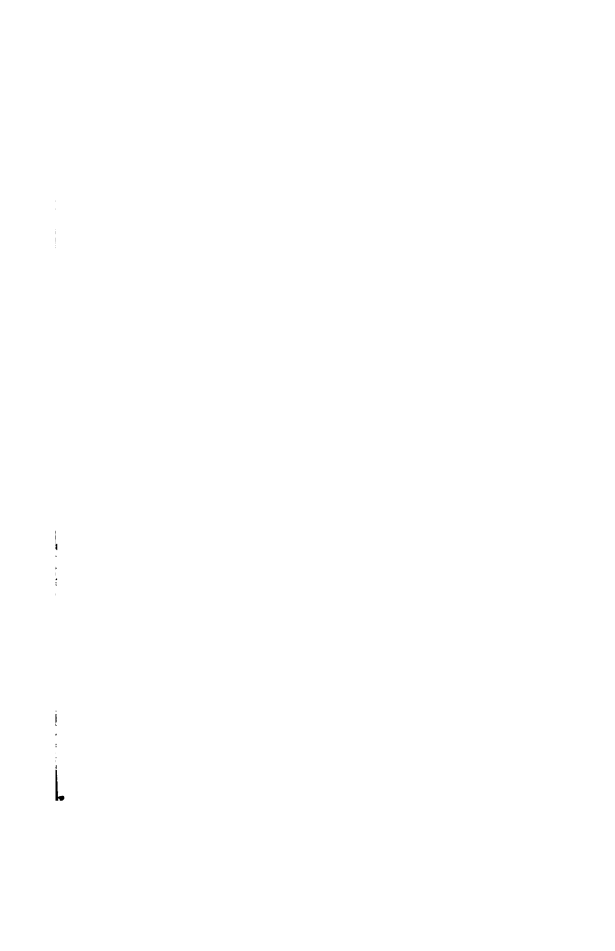
Themistokles in Sparta, politischer Umschwung in Athen, Aristeides und Xanthippos bevollmächtigte Strategen (717).

- Stellung der Perser in Ionien, Gegensatz zwischen Athen und Sparta (718-719); die eidgenössische Flotte von Aigina nach Delos (719-720); Mardonios verhandelt durch den makedonischen König Alexandros mit Athen, Zusicherungen Spartas an die Athener (720); Aufbruch des Mardonios, zweite Räumung Attikas, athenische Gesandtschaft in Sparta (721-723); Mardonios in Attika, Verwüstung des Landes, Rückzug des Mardonios auf die Nachricht von dem Ausrücken der Lakedaimonier, Stellung des Mardonios am Asopos (723-725).
- m) Pausanias bricht mit dem Heere vom Isthmos nach Boiotien auf, Stellung der Eidgenossen auf den Ausläufern des Kithairon (725-726); Gefecht gegen die persische Reiterei unter Masistios (727); Veränderung der hellenischen Stellung (727-728); Mardonios ändert ebenfalls seine Aufstellung (729), schneidet den Hellenen Zufuhren ab, entschließt sich endlich zur Schlacht (730). Die Athener und Lakedaimonier wechseln den Platz in der Schlachtordnung (731); Beschluß der hellenischen Strategen nach "der Insel" zurückzugehen, ungeordnete Ausführung der Bewegung, Angriff der Perser (732-733); die Schlacht bei Plataiai und die Niederlage der Perser (733-737); Erstürmung des persischen Lagers (737); Beuteverteilung und Weihgeschenke der Eidgenossen (738-739); Verluste, Beschluß zu Ehren der Plataier, Eleutherien (740-741); Kapitulation Thebens, Pausanias nach dem Isthmos, entläfst das Bundesheer (741-742).
- n) Die Flotte der Eidgenossen von Delos nach Samos, Stellung der Perser bei Mykale (742-743); Schlacht bei Mykale (744-745).
- § 22. Die Westgriechen im Kampfe mit den Karthagern und Etruskern (746-807).
  - a) Übersicht über die Quellen und neuere Litteratur (746-748).
  - b) Die Karthager fassen die schutzbedürftigen Reste des tyrischen Kolonialgebietes zusammen und beginnen ein großes Reich zu begründen, die
    karthagische Stellung in Sicilien (749-750); Vertreibung knidischer
    und rhodischer Kolonisten unter Pentathlos von Lilybaion durch die
    Karthager und Elymer, die Kolonisten lassen sich auf Lipara nieder
    (751); karthagische Feldzüge unter Malchus in Sicilien und Sardinien
    (752-753); phokaeische Kolonie Alalia auf Korsika, Auswanderung der
    Phokaier nach Massalia und Alalia (753); Bündnis der Karthager und
    Etrusker gegen die Phokaier (754); kadmeischer Seesieg der Phokaier,
    sie räumen Korsika und begründen Hyele (755); Kolonisationsversuche
    und Tod des spartanischen Prinzen Dorieus im Kampfe mit den Karthagern und Segestaiern, Herakleia Minoa (756-757); Krieg zwischen
    Syrakusai und Kamarina, Kamarina zerstört (758); Zerstörung von
    Siris durch die Sybariten, Krotoniaten und Metapontiner; Krieg zwischen
    Kroton und Lokroi, Sieg der Lokrer am Flusse Sagra (758-759).
  - e) Pythagoras in Kroton, sein Wirken und seine Lehre, pythagoreischer Bund (760-766); Kylon und die Gegner der Pythagoreier, Pythagoras nach Metapontion (766-768); Gegensatz und Krieg zwischen Kroton und Sybaris, Niederlage der Sybariten und Zerstörung ihrer Stadt (768-770); Erhebung gegen die Pythagoreier, Katastrophe im Hause Milons, Überreste der Pythagoreier (771-772).

- of the second of the form the experience of the reconduction that the second of the se
- processed by the second of the
- b.: 114mman. the Karthager sum Verserhönig (187:-788): Anaxilas und the con Theorie estetution. Tyrum Turilles von Himera rufen die Karthager in Historigen, the Generalischeft der hellenischen Eidgenossen 1941 194m 1941. Landing die Karthager in Panormos, Theron in Himera Indaport, Annarust Gelom, Mahlacht und Niederlage der Karthager in the Himera 1949 (144), Absolute des Friedens, Geloms Gattin Himmer Geloms (1949).
- It the time time to the transment, Kuntikt awheren Hieron und seinem Bruche Veltunder, 1915—1919; Himsun Künig; Hegründung Aitnas (799); Hilfemente in the Kunama grupon die Kunaker, Ausdehnung der etruskischen Histor der sampanischem teterohom und ihre Kämpfe mit italischen arannen der kampanischem teterohomm entsetzen das von den Etrusken kampanischen der Kunaman entsetzen das von den Etrusken kampanischen der Kunaman etterohom entsetzen das von den Etrusken kampanisch der Auften den Grupe der Hierons schlägt mit der Kampfe der Tamping der ihr kampfe der Tamping der ihr kampfen der Kunaman ibe Kunaman der Kampfen der Kunaman ibe Kunaman der Kuna

## Zweiter Teil.

Die ältere attische Geschichte, die Perserkriege und die Pentekontaetie.



## Viertes Kapitel.

## Der attische Staat bis zu den Perserkriegen.

Übersicht über die Quellen und die neuere Litteratur.

I. Denkmäler im weitesten Sinne: Überreste von alten Bauten <sup>1</sup>, Vasen <sup>2</sup> und andere Gräberfunde, Münzen und Inschriften <sup>3</sup>. Die ältesten Inschriften gehen bis etwa zum Ende des 7. Jahrhunderts hinauf <sup>4</sup>.

Über die Gräber und Überreste von Bauten aus mykenischer Zeit vgl.
 Bd. I<sup>2</sup>, S. 2. 15, Anm. 5; S. 18. 39, im übrigen vgl. die weiter unten in der Litteratur-Übersicht angeführten Schriften.

<sup>2)</sup> Über die für die attische Kultur namentlich des 7. Jahrhunderts wichtigen Dipylon-Vasen vgl. Bd. I², S. 118 ff. und S. 448, Anm. 4. Vgl. ferner Böhlau, Frühattische Vasen, Jahrb. d. arch. Inst. II (1887), 33 ff. und mehr über die attischen Vasen im § 28.

<sup>3)</sup> Corpus Inscriptionum Atticarum consilio et auctoritate Academiae litterarum regiae Borussiae Vol. I, I. A. Euclidis anno vetustiores ed. Ad. Kirchhoff, Berlin 1873. Vol. IV Supplementa. Fasc. prior. Suppl. vol. primi partem priorem cont. ed. A. Kirchhoff, Berlin 1877. Fasc. alter, Berlin 1887; Fasc. tertius, Berlin 1891. Über die Münzen vgl. die bei der solonischen Münzreform angeführten Schriften im § 16.

<sup>4)</sup> Die bisher bekannte, älteste Inschrift ist auf einem der beim Dipylon gefundenen alten Thongefäße linksläufig eingekratzt und dürfte noch vor 600 v. Chr. anzusetzen sein. CIA. IV 2, p. 119, Nr. 492 a. Vgl. Kirchhoff, Stud. zur Gesch. d. gr. Alphabets<sup>4</sup>, S. 93. Wahrscheinlich in den Anfang des 6. Jahrhunderts gehört die Weihinschrift CIA. IV 2, p. 105, Nr. 422<sup>4</sup>, in die erste Hälfte des 6. Jahrhunderts die Weihinschrift der rapia der Göttin CIA. IV 3, p. 199, Nr. 373. Über andere der ersten Hälfte und der Mitte dieses Jahrhunderts angehörende Vasen - und Weihinschriften vgl. K. Meisterhans, Grammatik der attischen Inschriften<sup>2</sup> (Berlin 1888), p. VIII, Anm. 1 b. — Der älteste uns erhaltene Volksbeschluß ist der über die Kleruchie Salamis. CIA. IV 2, Nr. 1a und IV 3, p. 164. Vgl. über denselben außer der im CIA. angeführten Litteratur noch H. Lipsius, Leigzig. Stud.

II. Litterarische Quellen. Außer dem homerischen Hymnus auf Demeter 1 und einigen in Betracht kommenden Bruchstücken der Epiker sind die Fragmente der Gedichte Solons 2 die älteste litterarische Quelle für die attische Geschichte. Einige gelegentliche, aber wertvolle Angaben namentlich über den kylonischen Aufstand, die Peisistratiden, die darauf folgenden Parteikämpfe und die Einmischung der Lakedaemonier finden sich bei Herodotos, der das wiedergiebt, was man zu seiner Zeit darüber erzählte 3. Diese mündliche Überlieferung mit wirklichem historischen Gehalt reichte damals im ganzen nicht weit über die Herrschaft der Peisistratiden hinaus. Auch inbezug auf die peloponnesische Geschichte bildet etwa die Mitte des 6. Jahrhunderts ihre Grenze. Mancherlei Material bieten die älteren Tragiker: Aeschylos, Sophokles und Euripides. Thukydides berichtet namentlich in großen Zügen über den theseischen Synoikismos (II, 15). Wie er überhaupt die auf Hörensagen beruhende Überlieferung als durchaus unzuverlässig betrachtet 4, so fällt er auch über die im attischen Volke inbezug auf die Vergangenheit herrschenden Vorstellungen ein geringschätziges Urteil und erhärtet dasselbe an der Geschichte des Peisistratiden 5. Er benutzt in seiner Archäologie eine Chronik, wahrscheinlich Hellanikos 6, begründet aber seine Ausführungen über die Anfänge der Stadt Athen wesentlich auf Beobachtungen über die Lage alter Heiligtümer und über alte Sitten, woraus er seine Schlüsse zieht.

Die Sagen, Mythen und Stammbäume Attikas hat, so viel wir wissen, zuerst der Athener Pherekydes in seinen um die Mitte des 5. Jahrhunderts verfaßten ἱστορίαι oder γενεαλογίαι eingehend behandelt 7. Der erste Verfasser einer Spezialgeschichte Attikas war Hellanikos von Mytilene, ein Zeitgenosse des Thukydides 8. Seine von den Ale-

XII (1890), 221 ff. Der Volksbeschluß ist keinesfalls jünger als die Weihinschrift auf dem zwischen 527 und 510 von dem jüngern Peisistratos im Pythion gestifteten Altar (CIA. IV 1, p. 41, Nr. 373 e), auf eine nähere Zeitbestimmung möchte jedoch Kirchhoff verzichten. In die Zeit vor den Perserkriegen fallen auch die Bruchstücke der auf die Verwaltung des Hekatompedon, des alten von den Persern zerstörten Athenatempels, bezüglichen Volksbeschlüsse. CIA. IV 3, p. 137.

<sup>1)</sup> Bd. I2, S. 146, Anm. 5.

<sup>2)</sup> Bergk, PLGr. II4, 34-61. Vgl. dazu Aristot. '49ηr. πολ. 5 und 12.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 153.

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. 12, S. 154.

<sup>5)</sup> Thuk. I, 20; VI, 84 ff.

<sup>6)</sup> Vgl. Bd. I<sup>4</sup>, S. 155, Anm. 4.

<sup>7)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 150, Anm. 4.

<sup>8)</sup> Vgl. Bd. 12, S. 151, Anm. 1.

xandrinern wahrscheinlich in fünf Bücher eingeteilte 1 Atthis enthielt eine attische Geschichte von Ogygos, also von der vorkekropischen Urzeit an, bis zum Ende des peloponnesischen Krieges 2. Der Stoff der Chronik war annalistisch angeordnet, in der ältesten Zeit nach den Regierungen der Könige unter Berücksichtigung der Geschlechterrechnung, in der spätern nach Archontenjahren 3. Wenn Thukydides die ungenaue Chronologie des Hellanikos in dessen kurzer Darstellung der Pentekontaetie tadelt, so bezieht sich dieser Vorwurf allem Anscheine nach nur darauf, dass Hellanikos nicht, wie es Thukydides für erforderlich hielt, die Ereignisse nach den natürlichen Zeitabschnitten (Sommern und Wintern), sondern bloß nach Amtsjahren bestimmte. Auch von Ephoros und Apollodoros ist Hellanikos wegen seiner Unzuverlässigkeit und Unwissenheit scharf getadelt worden, aber ihre Angriffe richten sich gegen einen Autor, der viel benutzt und beachtet wurde 4. Die mythische Zeit war in der Chronik ausführlich, die geschichtliche kürzer dargestellt. Hellanikos erzählte die Landessagen, behandelte die Stammbäume und ging auf die Orts- und Phyleneponymen ein 6. Namentlich bearbeitete er die mythische Genealogie. Die ältere attische Überlieferung kannte vor Theseus nur vier Könige: Kekrops, Erechtheus, Pandion und Aigeus 6. Wahrscheinlich hatte mit Rücksicht auf die bereits vervollständigten und höher hinaufreichenden Listen von Argos und Sikyon bereits Akusilaos von Argos 7 die attische Königsliste ergänzt 8. Hellanikos brachte die erweiterte Liste zur allgemeinen Gel-

Im vierten Buche war der megarische Hafen Pagai erwähnt (Frgm. 72), wahrscheinlich gelegentlich der Besetzung desselben durch die Athener in der Pentekontaëtie.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 151, Anm. 1.

Frgm. 80 Müller I 56 und IV 632 (vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 151, Anm. 1); Frgm.
 71.

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 153.

<sup>5)</sup> Frgm. 68, 71, 70, 78.

<sup>6)</sup> Hdt. I 173 und VIII, 44. Erechtheus: II. II, 547. Thuk. II, 15: ἐπὶ Κέκροπος καὶ τῶν πρώτων βασιλέων ἡ ἀττική κτλ. Pandion schon in Hesiods Erg. 568; vgl. Sappho, Frgm. 88 und dazu Wilamowitz, Philol. Unters. I, 132. Diese Königsreihe zeigen auch die Namen der kleisthenischen Phylen. Nur vier: Kekropis, Erechtheis, Pandionis und Aigeis sind nach alten Königen benannt. Vgl. Philippi, Beitr. zur Gesch. d. att. Bürgerrechts, S. 263.

<sup>7)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 149.

<sup>8)</sup> C. Frick, Beitrige zur Chronologie (Höxter Progr. 1880), S. 3 weist darauf hin, daß Akusilaos (Frgm. 14 = Euseb. Praep. Ev. X, 10 nach Iul. Africanus) wie Hellanikos (Frgm. 62) von Ol. I bis zum autochthonen Ogygos in Attika 1020 Jahre rechnete und Ogygos gleichzeitig mit Phoroneus, dem Sohne des Inachos, des ersten mythischen Königs von Argos, setzte.

tung. Er rermentte die Kongsiste vor Thesens um neutere Namen, indem er Pandion und Kekrops verdoppette. Erienthomes von Erechtheus trennte und wahrscheinlich Kranaes und Ampniktvon enseneb Wer Kekrops I. unaus verlängerte er die Liste ins eigenst, den er 189 Jahre vor Kekrops I. und, wie es bereits Akusilaes geman latte, 1020 Jahre vor eld. I. 1795 eetzte

Hellanikos gehört noch zu ien sogenannten Logographen, die 🧸

Brandis. De temporum graesorum automissimorum rationibus. Boini 1977. n. Squ., A. Robert, De Apolloiori Bibi. Bertin 1873 (b. 19.) Gren. Ad., Alren-100ff. Hermes "II 1874 . 184 ff., ier gegen Brandis manzaweisen stante, inge-Kekrops I. mu Panaion II. est eniter engeschonen warien, nut ! Freis a a h mit Bernning uit Frym. 22 = Senot. Eurip. Gest. 654 und 65 = Sura. 108000 ration lar, 1218 Brancis reent mate. Nach Fran. 32 and her Prozested brested for tem breoding a green spiter statt has the Bridge's money blood wegen ier Pitting ies Halirrhothios, ier einer Enkielin ies Kokrons sewnit ingethan matte From W. Former wint exterer Prozess i wrete matter moreserat. us ler les Lephalos, ler eine vattin, une Poenter les Ersentheus perdier marte Darmien mus de Liste des Hellanikos invienen Ergentheits del largeite sergife Kekrons I. ind Panalon I. mil iwischen Ergentheus mil Kekrons ningespens ire Konige enthalten inden, ofern er neut eren ten Prozess ies fallermorios non inter iem ange evenuen Tekrops ment, tie iei spätern, miter Traincestattfingen leis. Letztere kunninne st ihrer illsgesomossen in e on 1. ne mm Remerongsantritte ies Lekrops 51 Jaure minte Heilanikos ma Philomores er Eusen, Praen, v K O ius iu. Arreanus — Helamkos Francia: ius Phi-on tenerationen must, iais de ganze Communiste, vie de les fonteren dornounne. m vesenttichen ereits ei Hellankos oriag. Lowerchungen in Enzeiheiten sind reilien nehr ausgeschiossen, mu inrum it auch die Vereinerstellung der auste ies Heilanikos sei Arnoid Sensifer. Ineilenkunde ier gr. mit Som. Sesson. 2006 ment genügenu gesiehert. In Viese, Hermes XXIII (200 -) Dats Hellankos ien Erienthomos der bereits in ier Jamais mu bei Dimur bosain. Barposer mer convex on freentheus remite, may begin in Tellandos ma sourciton ber Harmour, . . . It restricted. Das that men Europaes for 267, 1007, 112, briner Paton Kerrias (10 k. Philoenomy 7rgm. 5 Harmour. - A surgeone time From. 23 Harnolet, - v. lemponim ampinicityon inder den menyerden est per ripe ocnores From 8 = Athen I. 280. Ampunktivon und Liminos in Jarra, Jar 24; 25, see 28, Anothou, Bibl. II be, i. Paus, J. J. J. J. St. Lusco Phron. I. 98 Append. 5. O Senoene. Sourates Panath. 25 dist 1909 and Lagrops manifessar Erienthomos olgen. Bei Hat. "III. - seifsen die achener in seinsgesomer und workekropischer leit Common up. 1217-yen wund. 13 207 ber Souten, us aterrumiene Bezeichnung ier Burg und a soneran a einem ihn Burg ihn ihn ver-22: XIII. 18: Nom. "II. II. resenvios um Sopuories del Sopio. Austropia. Length, 5 K green tolds: Errstoph, Length, 5, 1980 28, 1981, 481,

2) Bet Hellandos samen verkekropische Kompi or America. Vign. Aletaos: Philochoros Fryn. v = Insen. Francis v. K. 10. at a met one usar Heihe ierseiben mitte, nag samngesteilt neiben. Niese, Hermes KKIII 8880, 85.

zu ihrer Hauptaufgabe machten, den vorhandenen Sagenstoff in Prosa zu bearbeiten und die Genealogieen mit einander in Einklang zu bringen. Als Verfasser der Atthis war er ein Vorläufer der eigentlichen Atthidographen, die zwar auch eingehend die attische Sagengeschichte darstellten , aber vorwiegend antiquarische und historische Interessen hatten. Sie ließen sich unter Berücksichtigung des Lokalen die Erforschung und Erklärung der sakralen und staatlichen Altertümer angelegen sein und erzählten die attische Geschichte nicht ohne Ruhmredigkeit und mit unzuverlässigen Einzelheiten in der Form von Jahrbüchern . Bei der Erläuterung der Mythen verfielen sie oft auf höchst bedenkliche Etymologieen und auch auf ebenso zweifelhafte rationalistische Deutungen.

Als ältester Atthidograph wird Kleidemos genannt<sup>3</sup>, der seine mindestens zwölf Bücher<sup>4</sup> umfassende Atthis nach dem Jahre 378 verfasste<sup>5</sup>. Unsere Kenntnis seines Werkes ist mangelhaft. Noch weniger wissen wir von Phanodemos<sup>6</sup>, dagegen ist wenigstens die Persön-

<sup>1)</sup> Kleidemos, Frgm. 6 (= Plut. Thes. 27): Ιστοφεῖ δὲ Κλείδημος ἐξακριβοῦν τὰ καθ' ἔκαστα βουλόμενος κτλ. Dasselbe gilt auch von den anderen Atthidographen. Vgl. über dieselbe im allgemeinen: Philochori Fragm. a Lenzio coll. dig. C. Godofr. Siebelis. Acced. Androtionis ἀτθίδος reliquiae, Leipzig 1811; Phanodemi, Demonis, Clitodemi atque Istri ἀτθίδων et reliquorum librorum Fragm. colligere instituit C. G. Lenzius. Ab illo praetermissa addidit, omnia digessit et notulas adspersit C. Godofr. Siebelis, Leipzig 1812; Siebelis, De ἀτθίδων scriptoribus, Bautzen 1812; Müller, Fr. Hist. Gr. I, p. LXXXII ff. Die Fragmente selbst I, 359 ff.; Nachträge: IV, 645 ff.

<sup>2)</sup> Dion. Hal. Arch. I, 8: σχτιμα δὲ ἀποδίδωμι τῆ πραγματεία οὖτε... οὖτε ταῖς χρονικαῖς παραπλήσιον, ἄς ἐξέδωκαν οἱ τὰς ἀτθίδας πραγματευσάμενοι μονοειδεῖς γὰρ ἐκεῖναὶ τε καὶ ταχὺ προσιστάμεναι τοῖς ἀκούουσιν. Die Atthis des Phanodemos nennt Dion. Hal. I, 61: ἀττικὴ ἀρχαιολογία. Bei Androtion und Philochoros läſst sich noch an den Fragmenten die annalistische Form nachweisen. Inbezug auf ersteren ist ein wörtliches Fragment wichtig, das aus einer anonymen Redaktion alter Scholien zum fünften Buche der aristotel. Ethik stammt und von Usener, Jahrb. f. kl. Philol. CIII (1871), 311 publiziert und besprochen ist. Das Fragment beginnt: Εὐχτήμων Κυδαθήναιος ἐπὶ τούτον πρέσβεις ἦλθον ἀπὸ Λακεδαίμονος κτλ. Vgl. Frgm. 46. Genau dieselbe Form kehrt bei Philochoros wieder. Frgm. 132: Καλλίμαχος Περγασῆθεν ἐπὶ τούτον ὑλυνθίοις κτλ. Frgm. 135: Θεόφαστος ἀλλαιεύς ἐπὶ τούτον Φίλιππος κτλ. Vgl. Frgm. 82. 83. 90. 97—99. 107. 108. 117—120. 144, 146.

Paus. X. 15, 5: Κλειτόθημος θέ, ὁπόσοι τὰ Αθηναίων ἐπιχώρια ἔγραψαν, ὁ ἀρχαιότατος κτλ.

<sup>4)</sup> Frgm. 9 (Hesych. s. v. Ayausuvoria qośata).

<sup>5)</sup> Frgm. 8 (Phot. s. v. ναυχραρία).

<sup>6)</sup> Müller, Fr. H. Gr. I, p. LXXXIII und p. 366 ff. Das höchste Citat stammt aus dem neunten Buche. Frgm. 6 Harpokr. s. v. Λεωχόρειον).

lichkeit Androtions etwas näher bekannt 1. Er war ein Sohn des Andron aus Gargettos<sup>2</sup>, gehörte zu den Schülern des Isokrates<sup>3</sup>, beschäftigte sich viel mit Rhetorik. 4, beteiligte sich Jahrzehnte hindurch lebhaft an den Staatsgeschäften 5 und war mehrfach in Prozesse verwickelt. So bestand er im Jahre 355 glücklich einen Prozess wegen Gesetzwidrigkeit, bei dem sich der Ankläger Diodoros von Demosthenes die Rede abfassen liefs 6. Er nahm an einer Gesandtschaft an den karischen Dynasten Maussolos teil 7, und war, wohl während des Bundesgenossenkrieges, athenischer Archon in der Stadt Arkesine auf Amorgos, die ihm wegen seiner Uneigemützigkeit und Liberalität die Proxenie verlieh 3. Im Jahre 346 beantragte er einen Volksbeschluß zu Ehren der Söhne des bosporanischen Fürsten Leukon 9. Dann wurde er verbannt und verfaste in Megara seine Atthis, die um 330 veröffentlicht wurde 10. In derselben behandelte er die Urzeit verhältnismäßig kurz; im zweiten Buche war bereits von Kleisthenes und dem ersten Ostrakismos die Rede, im dritten von den Ereignissen beim Sturze der Dreissig, im fünften stand eine Begebenheit aus dem Jahre 359, im sechsten kam wahrscheinlich der Bundesgenossenkrieg vor. Da ein zwölftes Buch der Atthis citiert wird 11, so erzählte Androtion die

<sup>1)</sup> A. Schaefer, Rhein. Mus. XXXIII (1878), 418; Demosthenes u. s. Zeit I<sup>2</sup> 350 f 390; G. Radet, Bullet. d. corr. hell. XII (1888), 224 ff.; Blafs, Attische Beredsamkeit II<sup>2</sup>, 19 ff.; III 1, 244 ff.; Müller, Frgm. H. Gr. I 371 ff.; IV, 645 und dazu Usener, Jahrb. f. kl. Philol. CIII (1871), 311; Wilamowitz, De Rhesi scholiis Ind. schol. Gryphisw. 1877/8, p. 13; B. Keil, Die solonische Verfassung (Berlin 1892), 190 ff.

<sup>2)</sup> Rhein. Mus. a. a. O., S. 419, v. 8; Bullet a. a. O., p. 225, v. 17.

<sup>3&#</sup>x27; Suid, s. v. Ardontwe; Schol. Demosth. g. Androt. 66; Zosimos, Leben d. Isokr. b. Westermann, Biogr. gr., p. 257.

<sup>4)</sup> Demosth, g. Androt. 4: έστι γὰς τεχνίτης τοῦ λέγειν και πάντα τὰν βιον έσχύλακεν ένὶ τούτφ. 66: οῦτως ῶν θρασὸς καὶ λέγειν δεινός.

<sup>5)</sup> Demosth. g. Androt. 66: ἐτῶν ὅντων πλειονων ἢ τριάκοντα (im Jahre 355) ἀφ' οὐ σῦ πολιτεύει. CIA. II, 27 (vor 376): Androtion Epistates. Vgl. CIA. II, 74. An der Identität des Redners und Staatsmannes mit dem Historiker ist nicht zu zweifeln. Zosimos a. a. O.; Plut. de exil. 14, p. 605 c. Vgl. Arn. Schaefer, Demosthenes I² 380.

<sup>65</sup> Demosth. g. Androtion: g. Timokr. 7 ff. 111 ff.; vgl. Blafs, Attische Beredsamkeit III. 1, 244 ff.

<sup>7:</sup> Demosth. g. Timokr. 12 und die Hypothesis zur Rede.

<sup>8)</sup> G. Radet, Bullet. d. corr. hell. XII (1888), 224 ff.: vgl. Frgm. 19 = Steph. Byz. s. v. 'Αρκεσίνη.

<sup>9&#</sup>x27; Arn. Schaefer, Rhein. Mus. XXXIII (1878', 418ff.

<sup>10)</sup> Plut. de exil. 14, p. 605 c. Vgl. über die Zeit der Veröffentlichung B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 192.

<sup>11)</sup> Frgm. 27 = Harpokr. s. v. 'μφίπολις,

Ereignisse mit immer größerer Ausführlichkeit, je näher er seiner eigenen Zeit kam. Wie weit das Werk reichte, ist unbekannt, mindestens jedoch bis zum Jahre 346/5 ¹. Infolge der Persönlichkeit des Verfassers und der Bedeutsamkeit seines Inhaltes erlangte es rasch größeres Ansehen. Aristoteles hat es vielfach benutzt, aber auch einzelne Angaben angefochten.

Ein jüngerer Zeitgenosse Androtions scheint Demon gewesen zu sein 2, von dessen Atthis nur wenig Fragmente erhalten sind. Eine größere Anzahl stammt aus dem mehrere Bücher umfassenden Werke περὶ παροιμιών, das namentlich von dem Paroemiographen Zenobios benutzt wurde 3.

Der bedeutendste und am besten bekannte Atthidograph ist Philochoros 4, Sohn des Kyknos aus dem Demos Anaphlystos 5. Er war von Beruf Wahrsager und Opferschauer und fungierte als solcher mit einem damals seltenen Glauben an seine Kunst bereits im Jahre 306 6. Nicht lange nach der Eroberung Athens im chremonideischen Kriege (im Jahre 261) liefs ihn Antigonos Gonatas wegen der ihm schuldgegebenen Anhänglichkeit an Ptolemaeos II. Philadelphos ermorden 7. Außer zahlreichen Monographieen über Mantik, Mysterien, Opfer und Feste, über archäologische, chronologische und litterarhistorische Gegenstände verfaßte Philochoros eine Atthis, die siebzehn Bücher zählte und bis zum Regierungsantritte des Königs Antiochos II.

Harpokr. s. v. διαψήφισις = Philochoros, Frgm. 133. Über die annalistische Form der Atthis vgl. S. 7, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Vgl. A. Schäfer, Demosth. u. s. Zeit III b, 56. Ed. Meyer, Philol. XLVIII = N. F. II, 478, Anm. 30 macht es gegen O. Crusius, Beitr. zur gr. Mythologie (Leipzig 1886, Progr.), S. 4 nicht unwahrscheinlich, daß Demon bereits aus Ephoros schöpfte.

<sup>3)</sup> Vgl. O. Crusius, Analecta critica ad paroemiographos graecos, Lipsiae 1883, p. 77 sqq. und 132 sqq. Nachträgliches über Demon als Quelle der Paroemiographen, Philol. Supplbd. VI (1892), 269 ff; vgl. auch Rhein. Mus. XL, 318 ff.

<sup>4)</sup> Böckh, Über den Plan der Atthis des Philochoros, Abhdl. Berl. Akad. 1832, S. 1ff. (Kl. Schft. V. 397ff.); Jul. Strenge, Quaestiones Philochoreae, Göttingen 1868, Diss.; De Philochori operum catalogo qui exstat apud Suidam quaestio, Festschr. der Gött. phil. Gesell. an E. Curtius (1868), S. 5ff.; F. Susemihl, Gesch. d. gr. Litteratur in der Alexandrinerzeit I (1891), 594 ff. — Die Fragmente bei Lenz und Siebelis Philochori Atheniensis librorum, Leipzig 1811; Müller, Frgm. Hist. Gr. I 384-417; IV, 646-648, dazu einige weitere bei Stiehle, Philol. VIII (1853), 638 f und bei Strenge a. a. O., p. 65.

Suid. s. v. Φιλόχορος; CIA. II, 869. Vgl. Wilamowitz, Hermes XX (1885), 631.

<sup>6)</sup> Frgm. 146 (Dionys. Dein. 3, p. 637).

<sup>7)</sup> Suid s. v. Φιλόχορος.

- d) Die eleatische Lehre, Xenophanes, Parmenides (770-775).
- e) Beginn der Münzprägung in den italiotischen und sikeliotischen Städten (775-779).
- f) Kleandros, Tyrann von Gela; sein Bruder und Nachfolger Hippokrates führt glückliche Kriege, erobert Naxos und Leontinoi (779—780); Anaxilas, Tyrann von Rhegion; samische Auswanderer setzen sich in Zankle fest, Vertrag des von den Zanklaiern herbeigerufenen Hippokrates mit den Samiern, Zankle Messene genannt, Anaxilas bemächtigt sich Messenes (781—783); Hippokrates besiegt die Syrakusaner am Heloros, fällt im Kriege gegen die Sikeler, Gelon Tyrann von Gela; Syrakusai kommt unter die Herrschaft Gelons 783—785); Verpflanzung der Kamarinaier, vieler Geloer und der Aristokraten von Megara und Euboia nach Syrakusai, Heer und Flotte Gelons (785—786); Theron von Akragas (786—787).
- g) Beziehungen der Karthager zum Perserkönig (787—788); Anaxilas und der von Theron vertriebene Tyrann Terillos von Himera rufen die Karthager an, Rüstungen, die Gesandtschaft der hellenischen Eidgenossen bei Gelon (789—791); Landung der Karthager in Panormos, Theron in Himera belagert, Anmarsch Gelons, Schlacht und Niederlage der Karthager bei Himera (792—794); Abschlus des Friedens, Gelons Gattin Damarete, Tempelbauten in Syrakusai, Weihgeschenke, Ende Gelons (795—797).
- h) Hieron Regent in Syrakusai, Konflikt zwischen Hieron und seinem Bruder Polyzelos (797-799); Hieron König; Begründung Aitnas (799); Hilfegesuch der Kymaier gegen die Etrusker, Ausdehnung der etruskischen Macht, die campanischen Griechen und ihre Kämpfe mit italischen Stämmen, die Kymaier unter Aristodemos entsetzen das von den Etruskern belagerte Aricia (800-804); ein Geschwader Hierons schlägt mit den Kymaiern die etruskische Flotte bei Kyme (804); Kämpfe der Tarantiner mit den Iapygern, Bündnis zwischen Taras und Rhegion, Mikythos Vormund der Kinder des Anaxilas, Niederlage der Tarantiner und Rheginer im Kriege gegen die Iapyger, Verfassungsänderung in Taras (805-806); Rückblick.

## Zweiter Teil.

Die ältere attische Geschichte, die Perserkriege und die Pentekontaetie.

and the control of the second Companies of only companies a white Little and the er i de l'interpres de la lorgia de la companyation de l'agrandia de la la companyation de la companyation d المستنية المستواري والمراجي والمراجع المراجعة والمستوارية والمراجعة والمستوارية المهليس المهليسية والمعمل الميارا وأماله الرازمة يبول المرواول

المجاور المحافظين لمن المحافق بيومان يومك الرابعا الميسان المسون وطبيعها والرابعة والمعطورات المطهرات الماك mentioned and the second of th THE OWN RESIDENCE OF THE PARTY OF Control of the contro appropriate the two tax engines attacks in the last territories. personal control of the property of the control of is been a received in an amount. In late, with that are notice THE STATE OF STREET STREET, ST Common and the Common of the Common of the Common and the Common of the the property of the party of the party of the control of the contr المنابلات معتدران بين بر منهي والرابعية بالرابعية من الهيروبية من المنابعة والمرابعة والمرابعة والم the country of a separate of surely a truly

The let at its grapher to the life of the indicate in the stime. מונים וווינים או היו או היו לי היי היו היים ביו היים ביו ביו ביו היים היים היים או היים של היים של היים ביו או on the second of the contrast of the first of the second o of the car same, the first in the company of the first same are tare of its attentionable of the transfer of the state of the arabas con an el mara el mara

And the second of the second of

er angelenn, dan in stamt. Dertitt i kolautikuse iking 🗓 i i kinn i glavest, tien ver tilbattense have break that the move his flats then in forms Timmer 194 are beneated stroking as the summary Boars, and the firmer are bene ere relative bundle to him and one has from more ground organize much greener has the Europeanelle are purposed to be not been a retrieve mit Thomas. we assessed transported Birthornes and English which while the time the Philomany remains within the . The glimine has been the . " on these title with salar community of 1 Nove Element Man 1990 to 1990 to more sind bymen one attioner discula ser discuspance server souther Wahrend Subsequent to Fact that it is a first No. 2015 the second supercommences June 29-1 für Diegneries restnillt miter in Diese um Siest nach Erw Robbe. Been Mie VVVIII im Sommer eterna VVVIII - Warn witz-Wällendorf. Autography von Karreite Pales, Leren IV ... 1 f. des - rebutte des Diogwith our grower Wantschemienken in has dere beiet geseine. My derser Wihamelia. Lest ongo inc seno. Ser 1885 to 5 cape. Sec. 5 have Akad. 1997, £ 101 £ : Philo. Supplied | V (20 f. no. | St. 1 - St. | Avn. | )

Schriften gehört die in der ersten Epoche des peloponnesischen Krieges verfaste pseudoxenophontische Annaiov nolureia 1. Eine Schmähschrift auf die Demokratie und hervorragende Volksführer, wie Solon, Themistokles und Kleon, gab Kritias heraus 2. Zugleich hatte sich die Philosophie von ethischen Gesichtspunkten aus politischen Problemen zugewandt. Platon entwarf in seiner Politeia das Bild des idealen Staates auf der Grundlage des Begriffes der Gerechtigkeit und behandelte in den Gesetzen den nächstbesten Staat. Der Begründer einer wirklichen Staatswissenschaft wurde Aristoteles. Er wollte nicht bloß einen Idealstaat darstellen, sondern vor allem zeigen, welches Staatswesen unter bestimmten, gegebenen Verhältnissen das erreichbar beste wäre und welche Einrichtungen sich für die Staaten im allgemeinen am meisten eigneten. Mit der philosophischen Theorie verbindet er in seinen zwischen Herbst 336 und Herbst 335 zum Abschluß gebrachten Politika 3 eine auf umfassender Kenntnis der geschichtlichen Thatsachen beruhende Betrachtung der realen Bedingungen des Staatslebens 4.

Nach der Vollendung der Politika begann Aristoteles unter Mitwirkung Theophrasts und anderer Schüler <sup>5</sup> mit der monographischen Ausarbeitung des für die einzelnen Staaten gesammelten Stoffes <sup>6</sup>. So entstand ein großartiges Πολιτεῖαι betiteltes Sammelwerk, in dem 158 Staaten <sup>7</sup> in der Weise behandelt waren, daß auf die Verfassungsgeschichte eine systematische Darstellung der zur Zeit des Philosophen bestehenden Verfassung folgte <sup>8</sup>. Von diesem Werke hatten sich nur

<sup>1)</sup> Über dieselbe Bd. III, 1.

<sup>2)</sup> Müller, Frgm. Hist. Gr. II, 70; F. Dümmler, Die 'Αθηναίων πολιτεία des Kritias, Hermes XXVII (1892), 260 ff. Vgl. weiter unten die Ausführungen über die Quellen des Aristoteles. — R. Schöll, Die Anfänge der politischen Litteratur bei den Griechen, München 1890, Festrede.

<sup>3)</sup> Philipps Ermordung erwähnt: Pol. V 10, p. 1311 b. v. 2. Theben noch nicht zerstört: Pol. VI 7, p. 1321 a, v. 26. Vgl. Oncken, Die Staatslehre des Aristoteles II 241; R. Keil, Die solonische Verfassung (Berlin 1892), 122 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. Eth. Nikom. X 10, p. 1181 c, v. 15 ff.

Usener, Pr. Jahrb. LIII, S. 18 ff.; H. Nissen, Rhein. Mus. XLVII (1892),
 Über die Ansicht V. Roses vgl. S. 14, Anm. 1.

<sup>6)</sup> B. Keil, Die solonische Verfassung (Berlin 1892), 122 ff. 194 ff. Die Ansicht, daß die Politeiai eine bloße Materialsammlung für die deduktiven Schriften, insbesondere für die Politik gewesen wären (Heitz, Die verlorenen Schriften des Aristoteles 241 ff.; Wilamowitz, Philol. Unter. I, 122), läßt sich nicht mehr aufrecht erhalten.

Die bezüglichen Quellen-Angaben bei Rose, Aristot. Frgm.<sup>3</sup>, p. 258; Nissen, Rhein. Mus. XLVII (1892), 187 ff.

<sup>8)</sup> Plut. Non posse suaviter vivi 10 nennt xrigeic xal noliteiai Apigrorélous.

And the property of the party of the property of the property of the party of the p

August 10 mai 12 mai 12

A transfer to the second of th المنظمة in i and a section of the second degree A COLOR DE LES TERRESTE L'ARTICLE L' und the same Base Do yoursess from the acceptance in folder will farment from the littleman — Sagar The second of the second of the second second Andrew Community of the first property of the community o the at the first term of the second of the first And the second s The Control of the Co were have a metal-central and are used. From matters, which Till, 345 To Figure 20 To Figure 30 To make an Engal 301
Describe gir to Finners on No. 1 see an open on the see an various of their miller in the orbit handed miles are Namen less Ari-A term maked. Then IF to be at 10 Thomas I have a Feeling 10: La 2 de ada virtida der aus vir un a der era entidepaden debyeden europe verbritaden. Den Lace VIII i der und die einstellen Bei edictions, by some means and as Trains Trains Panadics and Parotion embre fines and the graph Armal lettings limbs after VI, 272d; PARTICIONE I SE de GITTET Blooding To State of Fig. 17 STATES TORRESTERS. 21 64 61 7 80 7 Service Tours No. 1 28 VIII. 348; X. \$57 : III 17 XIV 115 The Samprinasse for time stamme als fen Lexikographen name titled Harpole stion and for Schools, it is an estimal Grande and ben Armeiten Alexandrianener und gergantenseder Geneurich.

2 Gerinden und merst verlähettigen von Fr. Rais. Bernes XV. 1880., 186f. Aber as Bruchstick ier Gebrung von Gebrung gestamt von Th. Bergk. Rhein. Mas. XXXVI. 186., 47 f. Resc. Auguste von E. Duis. Abhill. d. Berl. Akad. 1886. S. 1-17 met 1886. Taken. - Vol. 1881. In Bisk. Hermes XVI. 1882. 42 f. Susembil. Surs. Januers. 1882. L. F. H. Landwehr, Pappr. Bergi. Nr. 183 Mas. seg. Akeer ma. case. G. Ca. 1883. Philod. Supplied. — (1884), 130 f.; U. Wilcken. Hermes XXIII. 1888. 1843.

seite von vier durch das British Museum erworbenen Papyrusrollen 1 der größte Teil 2 einer 'Αθηναίων πολιτεία 3 aufgefunden, deren Iden-

Zusammenstellung der gesamten neueren Litteratur bis Ende 1892 außer in der Bibliotheca philol. classica bei Sandys a. a. O., p. LXVII-LXXV und von Val. v. Schöffer, Bursians Jahresb. 1893 I, S. 1ff. Abgesehen von den populären Aufsätzen sind zunächst folgende Abhandlungen und selbständige Schriften von allgemeinerm Inhalte hervorzuheben: Ad. Bauer, Litterarische und historische Forschungen zu Aristoteles 'A9n., München 1891; F. Cauer, Hat Aristoteles die Schrift vom Staat der Athener geschrieben? Stuttgart 1891; P. Cauer, Aristoteles' Urteil über die Demokratie, Jahrb. f. kl. Philol. CXLV (1892), 582 ff.; O. Crusius, Die Schrift vom Staat der Athener und Aristoteles über die Demokratie, Philol L = N F. IV (1891), 173ff.; H. Diels, Zwei Funde, Archiv f. Gesch. d. Philos. IV (1891), 478; H. Droysen, Vorläufige Bemerkungen zur 13n., Berlin 1891 Progr. (hauptsächlich chronologisch); G. Gilbert, Aristoteles' 435. Einleitung zur 2. Aufl. von Bd. I der gr. Staatsaltertümer, Leipzig 1893; Gompertz, Über das neuentdeckte Werk des Aristoteles und die Verdächtiger seiner Echtheit, Ber. d. Wiener Akad. 1891. Die Schrift vom Staatswesen der Athener und ihr neuester Beurteiler, Wien 1891; Holzinger, Aristoteles' athenische Politie und die heraklidischen Excerpte Philol. L = N. F. IV, 436 ff.; B. Keil, Die solonische Verfassung in Aristoteles' Verfassungsgeschichte Athens, Berlin 1892; J. H. Lipsius, Das neu gefundene Buch des Aristoteles vom Staate der Athener, Verholl. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. 1891, S. 41-69; R. W. Macan, Adyraiwr noliteia, Journ. of hell. stud. XII (1892), 17ff.; J. Melber, Aristoteles Άθπ. und die bisher darüber erschienene Litteratur, Blätter

Auf der Vorderseite standen Abrechnungen eines Gutsverwalters aus dem elften Jahre Vespasians (August 78 bis Juni 79). Beschreibung des Papyrus in den Ausgaben von F. G. Kenyon, p. Xff. und Sandys, p. XXXIV ff. Facsimile ed. I und II, London 1891, Folio.

<sup>2)</sup> Am Anfange fehlt ein nicht unerhebliches Stück. Vgl. F. Rühl, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XVIII (1892), 678, Anm. 2. Der erhaltene Teil beginnt mit der Verurteilung der Alkmeoniden, die bei der Niederwerfung des kylonischen Aufstandes einen Blutfrevel begangen hatten. Die letzten Columnen (XXXI—XXXVI) sind stark verstümmelt.

<sup>3)</sup> Ausgaben: Editio princeps von F. G. Kenyon, Aristotle on the constitution of Athens, London, Januar 1891, 2. Ausg. (nur Druckfehler verbessert) Februar 1891; 3. durchgreifend verbesserte Ausgabe Januar 1892. — Aristotelis Hoλιτεία 'Αθηναίων ed. G. Kaibel et U. de Wilamowitz-Moellendorf, Berlin, Juli 1891; 2. Ausg. Sept. 1891. — Aristotelis quae fertur 'Αθηναίων πολιτεία. Post Kenyon recensuerunt H. van Herwerden et J. van Leeuwen, Leyden 1891. — Aristotelis 'Αθηναίων πολιτεία ed. Fr. Blafs, Leipzig 1892. — Aristotel's Constitution of Athens. A revised text, with an introduction critical and explanatory notes, testimonia and indices by John Edwin Sandys, London 1893. Deutsche Übersetzungen namentlich von G. Kaibel und A. Kiessling (Strafsburg 1891) und F. Poland, Berlin 1891 (mit brauchbaren sachlichen Anmerkungen). Über sonstige Ausgaben und Übersetzungen in andere Sprachen vgl. Sandys a. a O., p. LXVIII und Val. v. Schöffer, Burs. Jahresber. 1893 I, S. 14.

tität mit der Schrift, welche die Lexikographen und Scholiasten als ein Werk des Aristoteles citieren, hinlänglich gesichert ist 1. Es steht auch

f. bayer. Gymnasialw. XXVIII, S, 29-44; Peter Meyer, Des Aristoteles Politik und die 149n., Bonn 1891; K. Niemeyer, Zu Aristoteles 149n., Jahrb. f. kl. Philol. CXLIII (1891), 407 ff.; B. Niese, Uber Aristoteles' Geschichte der athenischen Verfassung, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 38 ff.; H. Nissen, Die Staatschriften des Aristoteles, Rhein. Mus. XLVII (1892), 161 ff.; Ettore Pais, A. Proposito dell' Asn. di Aristotele, Riv. di Filologia XIX, 557 ff.; Th. Reinach, Aristote ou Chritias, Revue des Études grecques 1891, p. 143 ff.; M. Pokrowsky. Studien zur Abar. nol. des Aristoteles, Moskau 1893 (russisch); F. Rühl, Über die von Mr. Kenyon veröffentlichte Schrift vom Staate der Athener, Rhein. Mus. XLVI (1891), 426-464; Der Staat der Athener und kein Ende, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XVIII (1892), 675-706; Valerian v. Schöffer, Einleitung an "Bürgerschaft und Volksversammlung in Athen" I, Moskau 1891 (russisch); E. v. Stern, Die neu entdeckte 13m. des Aristoteles, Aus Bd. II der Annalen der hist. phil. Gesellsch., Odessa 1892 (russisch); John Henry Wright, The Date of Cylon, Harvard Studies in class. philol. III (1892), 1 ff. (auch im Separatdruck, Boston 1892).

1) Von 56, namentlich bei Lexikographen und Scholiasten erhaltenen Fragmenten, die ausdrücklich die Asn. des Aristoteles citieren, finden sich 53 in der Schrift wieder, ein Fragment (Rose<sup>3</sup>, Nr. 385) stand in dem nicht erhaltenen Anfange, ein anderes (Rose', Nr. 463) in dem ebenfalls nicht erhaltenen Schlusse, das dritte (Nr. 447) ist eine nachlässige und stark verdorbene Umschreibung von 248π. LIV. - Von den übrigen 37 Fragmenten, in denen ohne ausdrückliches Citat der Ann. nur Aristoteles als Gewährsmann genannt ist, kommen 25 in der Schrift vor. Was die 12 andern betrifft, so gehören drei (Nr. 381. 384 und ein bei Rose fehlendes im Schol. Vatic. ad Euripid. Hippol. 11 Schwartz) wiederum dem Anfange und eines (Nr. 456) wahrscheinlich dem Ende an. Sechs Fragmente (Nr. 382, 386, 392, 399, 401, 415) standen offenbar nicht in der Asn, sondern in anderen Schriften des Aristoteles. Ein Fragment (Nr. 394) ist unecht, bei einem (Nr. 389) scheint der Autor 'AIn. II, 1 im Auge gehabt zu haben. Vgl. über das Verhältnis der Fragmente zur 149π.: Blaß, Ausg. d. 149π., p. 106; Kaibel-Wilamowitz, Ausg. der '13n., p. 87 ff.: Sandys, Aristotle's constitution of Athens, p. LIII und 251 ff. F. Rühl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 461 und Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XVIII (1892), 681 meint, daß das Lexik. rhet. Cantabrigiense, p. 674, 17 Rose<sup>a</sup>, Nr. 418) einen vollständigern und richtigern Text als die vorliegende '19 n. darböte, benutzt hätte. Die Glosse lautet: Feriac zul despoferies διαφέρει. Αριστοτέλης έν τη Αθηναίων πολιτεία φησί περί των θεσμοθετών διαλιγώμενος" είσι δε και γυμαραί πρώς αύτους ών παράστασις τίθεται ξενίας και δωροξενίας. ξενίας μεν έάν τις χατηγορηταί ξένος είναι, **δωροξενίας δε έώ** τις δώρα δούς αποφυγή την ξενίαν. Die gesperrten Worte fehlen in dem Texte der 19π., sie fehlen aber auch bei Harpokr. s. v. παραστάσις und δωροξενία, το ebenfalls wörtlich die A3n. eitiert wird. Mithin hat der Verfasser des Lex. rhet Cant. oder dessen Quelle auf eigene Hand jene die youqui serlarenden Worte hinzugefügt, während der Verfasser der 13n. eine Erläuterung des gans geläufigen Ausdruckes nicht für erforderlich hielt. Vgl. V. v. Schöffer, Berl. phil Wochenschr. 1892, Nr. 42, Sp. 1318.

außer Frage, daß diese zwischen 329/8 und Herbst 322 verfaßte 1

 Der Verfasser der 'Aθπ. kennt Cap. XLI und XLII ff. nicht die im Herbst 322 bei der Übergabe Athens an Antipatros erfolgte timokratische Umgestaltung der demokratischen Verfassung, die er als die zu seiner Zeit bestehende (ἔχει δ' ή νῦν κατάστασις της πολιτείας τόνδε τὸν τρόπον) beschreibt (vgl. Diod. XVIII, 18; Plut. Phok. 28). Ferner erwähnt die 'Aθπ. LXII athenische ἀρχαὶ είς Σά-Mor. Diese Insel verloren aber die Athener im Herbst 322 (Diod. XVIII, 18; Diog. Laert. X, 1). Vgl. F. Cauer, Berl. phil. Wochenschr. 1892, Sp. 458. Auch die Befugnisse der αστυνόμοι werden Cap. L so geschildert, wie sie vor 320/19 bestanden. Dittenberger, Sylloge inscr. gr., Nr. 337. - Der Terminus post quem ergiebt sich zunächst aus dem Bestande der auswärtigen Besitzungen Athens. Derselbe umfaste nur noch Lemnos, Imbros, Skyros, Delos und Samos. Das war der durch den Frieden vom Jahre 338 geschaffene Zustand. Wenn V. v. Schöffer, Einleitung zu "Bürgerschaft und Volksversammlung in Athen" (Moskau 1891), S. 12ff. die Schrift namentlich wegen der Nichterwähnung des o έπι τη διοιχήσει bis gegen 350 hinaufrückt, so ist das unstatthaft, denn dieses Finanzamt wurde wahrscheinlich erst im Jahre 306 als ständige Behörde eingeführt. Vgl. Busolt, Müllers Handb. d. klass. Altertumsw. IV2, 239ff. Einen andern Anhaltspunkt giebt aber die Entwickelung der Spezialkompetenzen der einzelnen Strategen, die ursprünglich eine ihren ganzen Amtsbereich umfassende, gleichmäßige Kompetenz hatten. Zuerst ist im Jahre 352 ein στρατηγός έπὶ τῆν quiaxiv της χώρας und ein στρατηγός έπὶ τους δπλίτας nachweisbar. Bullet. d. corr. hell. XIII (1889), 434; Demosth. g. Philipp 1, 26. Die '49n. LXI kennt fünf Strategen mit Spezialkompetenz. Darunter befindet sich auch ein στρατηγός ό έπι τὰς συμμορίας. Ein solcher wurde erst nach 334 bestellt, da in diesem Jahre noch of στρατηγοί Anordnungen für die Symmorien treffen. CIA. II, 804 Col. A v. 63. Dagegen kommt im Jahre 325/4 bereits ein στρατηγός ὁ ἐπὶ τάς συμμορίας ήρημένος vor. CIA. II, 809 Col. A v. 210. Die Schrift ist also nach 334 verfast. Dazu stimmt die Erwähnung des Archontats des Kephisophon = 329/8 im Cap. LIV, 7. Allerdings ist die Datierung έπι Κηφισοφώντος ἄρχοντος insofern auffällig, als sonst im systematischen Teile keine chronologische Angabe vorkommt, allein das genügt noch nicht, um mit V. v. Schöffer a. a. O. dieselbe als eine in den Text gekommene Randglosse zu betrachten. - Eine noch genauere Begrenzung der Abfassungszeit haben B. Keil und H. Nissen versucht. Ersterer (Berl. philol. Wochenschr. 1891, Nr. 20, Sp. 613) machte gleichzeitig mit Cecil Torr (Athenaeum 1891, 7. Febr., p. 185) und H. Lipsius (Verhdl. d. sächs Gesellsch. d. Wissensch. 1891, S. 45, Anm. 2), darauf aufmerksam, dass es Cap. XLVI, 1 vom Rate heifst: ποιείται καινάς τριήρεις ή τετρήρεις, οποτέρας αν ό δήμος recovering. In den See-Urkunden begegnen nun im Jahre 356/5 nur 283 Trieren, im Jahre 330/29 neben 392 Trieren 18 Tetreren, auch 329/8 wurden Tetreren erbaut (CIA. II, 809 Col. B. v. 42), 326/5 gab es 360 Trieren und . . Tetreren, 325/4: 360 Trieren, 50 Tetreren und 7 Penteren. - B. Keil, H. Lipsius, Cecil Torr, Macan (Journ. of hell. stud. XII, 17 ff.), Sandys (Aristotle's Constit. of Athens, p. XXXIX) u. a. haben daraus geschlossen, dass die Schrift vor 325/4 abgefasst wurde. Allein zwingend ist dieser Schluss nicht, denn abgesehen von der verschwindend kleinen Zahl der Penteren, ist es sehr fraglich, ob der Penterenbau auch nur in geringem Umfange fortgesetzt wurde. Diod. XVIII, 10 berichtet, daß die Athener zu Beginn des lamischen Krieges 200 Trieren und 40 Tetreren

Attribute contrate from inhalte and hier Form tach an aristo-

inspiritston reschlossen, on Conteren it night he Beite. In in des Greunde tion Jahre 23.2 (TA) J. St. Jul. 3 (14) verden 315 Trieren und inindestens 10 Terroren infrezählt, iher seine Penteren. Ugl. H. Nissen, Rhein, Mus. XLVII 1892 197 mit tagegen 3 Neil. Die stomsche Verfassung 148. Nissen L. L. O. vol. meh 2 lauer, fat gristoteles 1, . v. 5, md 7 sucht ius ien Namen ter beiden staatsavisco inen Terminus jost inem in rewinnen. 1971. EXX. T reffsen fleselhen Birglos und Ammonias. In ten see-Erkunden fon 326/5 mid 23 C commt our due l'arreve Paratia for CIA, II. L. Nr. 808, No. A. v. 49 and Je 42 M A. 7 W and a tem inventor con 323 2 ins con 3243 febit afiler due l'atrono Salaminia - TA, A. J. Nr. 512, Jol. A. v. 123. Die There salaminia was for 25.4 ingrunde gegangen CIA, H. 4 Nr. 409, Col. D. · J. Viveen tille tie Cetrere Salaminia für tas Ersatzschiff tes Staatzschieß aminin and neint, tie Athener sätten, ils sie im Herbst 24 A. Schnefer, Demosth. Alf 29. Ann 2 tem alexantres zortliche Ehren merkannten, die Salaminia Ammonias genannt, sie über isch tem Toite Atexanders, Mai Juni (23) wieder imgetauff forer pakeitonischer Jerrschaff wiren ie in iem Namen Ammonias prinkgekehrt. Die wire kuffreten les staatsavisus Ammonias resenrance sien they gif the text from aktober 324 his bull 323. In theser Lext, men tem harinlischen Progesse mit ien 'an XX III. i insmeler, er tie 1877, rerinist worfen. Allein phenso vie die Potrere Puratia schwertich unit ter Paratos dins ist ter iffizielle Same tes Avisos - MA. A. D. Nr. 804. Col. d. - iii litentisch war. st is nindestens proifeihaft, ih tie Patrere kaiamma ma Ersatzsemif ier Triere Inlaminia var foun tie miden Inatisavisus verden aurenweg Pheren genannt Ariston Fragm 143 Rose: Die Athener tie tereits in Jahre Billick iem Ammon ain illerdings sicht isscheidenes Brantsopfer imbrachten CLL I 1. Er 741. affren wahr rihl schon misige for Turginge in Ammonion Winter 332.1 den da Beart die die interzegangene kalamma erbauten Arisa Ammonias <del>zaolea</del> gennan Gogan Nissan agi, B. Ketl. t. t. a. 149 . Es let ethan minipapen, delle lie Wahrscheinlichkeit lafür orieht lads tie Emmaring ies Stanzaviscs im Applier 324 militare and lade men 200 ARVIII. I unter tem Eintirmike des harmilischen Prozesses pessinfaben zu sein scheint. Der unfertige Zustand der Schrift ex) evices meen 2 29. Ann 4. vent men incent him, mis sie wedi erst im Jahre 323 certaier wurte. Die Termedeung des Amstandes mach Chaikis im Flaybor 323 mei file famili retrendene finitung, han die runehmende Kränklichkaje jas Majarans nundarran su dan American dar lerusan Feile, welche die 1900. -a-missean dist.

Gegen, die Verwiche einiger Englander Mayin Class. Review V. 122—128; H. Richards stenda 184 - 186, 272—271 263; Chinnick ebenda 229—230 durch eine Samming von Ansdröcken, die in den erhaltenen Schriften des Aristoteles nicht vorkommen, die Echtheit der 146n, in Frage zu stellen vgl. Gompertz, Über das neu entdeckte Werk des Aristoteles und die Verdächtiger seiner Echtheit, Ber. d. Wiener Akad. 1861. Newman, Class. Review. V. 155 ff.: Sandys. Aristotele's constitution of Athens, p. XLVI. Ein großer Teil der sogenannten unaristotelischen Worte betrifft technische Ausdrücke oder findet sich in Urkunden. Wenn einzelne Worte in der 40n sich in den erhaltenen Schriften des Aristoteles nicht nachweisen lassen, so darf das um so weniger Austofs erregen, als ans Aeyoueva auch viel-

telisches Gepräge trägt, ernstliche 1 Zweifel konnten nur inbezug darauf geltend gemacht werden, ob die Schrift vom Meister selbst und nicht vielmehr nur unter seinen Auspicien von einem Schüler verfaßt worden ist oder ob sie in ihrer ursprünglichen Gestalt und nicht vielmehr in einer späteren Bearbeitung vorliegt.

Friedrich und Paul Cauer halten die 'Aθηναίων πολιτεία für eine im ganzen selbständige Arbeit eines seiner Aufgabe nicht gewachsenen Schülers, während sie F. Rühl als eine, vermutlich von Herakleides, dem Verfasser der Kompilation περὶ πολιτειῶν, herrührende Bearbeitung der echten Schrift des Aristoteles betrachtet. Der Bearbeiter hätte sich an letztere sehr nahe, stellenweise fast oder ganz wörtlich angeschlossen, anderseits aber viele Stellen zusammengezogen oder erweitert. Auch R. W. Macan kommt zu dem Ergebnis, daß der Text nicht vollständig in der urspünglichen Aufzeichnung erhalten wäre <sup>2</sup>.

Die Cauersche Ansicht stützt sich zunächst auf sachliche Widersprüche zwischen der 'Αθηναίων πολιτεία und der aristotelischen

1) Denn die Ansicht von Jul. Schwarz, Aristoteles und die Αθηναίων πολιτεία, Auszug aus "Die Demokratie (Leipzig 1891) II, 25 ff., daß Demetrios von Phaleron der Verfasser wäre, ist eine unbegründete Vermutung.

fach in andern Schriften des A. vorkommen, und auf der andern Seite die 49n. zahlreiche echt aristotelische Ausdrücke und Begriffe enthält. Vgl. Aristote, Const. d'Athènes trad. p. Haussoullier, Parts 1891; Pokrowsky, Über die Frage der Echtheit der 'A3n. Journ. d. Minist. f. Volksaufklärung, Okt./Nov. 1892, p. 29 ff. (russisch). P. berücksichtigt namentlich auch die naturwissensch. Schrifen. Vgl. ferner Sandys a. a. O., p. XLVI; B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 16, Anm. 1. Auch stilistische Abweichungen von den erhaltenen Schriften des A. erklären sich dadurch, dass die 'Aon. einen andern Inhalt und Zweck als jene hatte. Denn sie gehörte zu den verloren gegangenen, für einen weitern Leserkreis bestimmten Werken, nicht zu den erhaltenen, für die Schulthätigkeit verfasten Lehrschriften. - Der Satzbau ist ungleichmäßig, entspricht aber im allgemeinen der Forderung des Aristot. Rhet. III. 9, p. 1409a, v. 34 inbezug auf die είρομένη λέξις χατεστραμμένη έν περιόδοις. Auch das von Aristoteles für das Ende und den Anfang der Perioden verlangte Hervortreten eines Rhythmus (Rhet. III. 8, p. 1409a, v. 19) läßt sich vielfach nachweisen. B. Keil a. a. O., S. 17ff.; Fr. Blaß, Praefatio zur Ausgabe, p. 16 sqq. (B. geht jedoch zu weit). Der Hiatus ist außer in den letzten Abschnitten (von cap. LXII an) im ganzen vermieden, und der Verfasser der Αθπ. befolgt inbezug auf ihn etwa dieselben Regeln, wie A. im 8. Buche der Politik. Blaß a. a. O.; J. W. Headlam, Class. Review V. 270-272; Sandys a. a. O., p. Lsqq.

<sup>2)</sup> Vgl. die S. 15, Anm. 2 angeführten Schriften von F. und P. Cauer, F. Rühl und Macan. Gegen Cauers und Rühls Ansicht und für die Echtheit: O. Crusius, H. Diels, Gompertz, B. Keil (mit tiefer in den Stoff eindringenden Gründen), P. Meyer (der Hauptsache nach mißlungen), K. Niemeyer, H. Nissen, Sandys, V. v. Schöffer, E. v. Stern in den S. 15, Anm. 2 angeführten Schriften. — Für echt halten die Schrift ferner Blaß, Comparetti, Haussoullier, Kaibel, Kenyon, A. Kirchhoff, U. Köhler, R. Schoell, Wilamowitz u. a.

Politik. Allerdings enthält der verfassungsgeschichtliche Abrifs der erstern neben vielfachen Übereinstimmungen mit letzterer <sup>1</sup> mehrere Angaben über Solon und Kleisthenes, deren Widerspruch mit Äußerungen in der Politik sich entweder gar nicht oder nur durch nicht einwandsfreie Erklärungen beseitigen läßt <sup>2</sup>. Indessen verschiedene An-

<sup>1)</sup> Dazu gehört die besonders günstige Beurteilung Solons, der nach 'Αθπ. V, 3 ην των μέσων. Vgl. Pol. IV. 11, p. 1296a, v. 19: Σόλων τε γάο ην τούτων (τῶν μέσων πολιτῶν). Über die Übereinstimmung der Gesamtauffassung der solonischen Verfassung vgl. B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 120 ff., der auch gleichzeitig mit B. Niese, Hist. Zeitschrift LXIX (1892), 68 richtig bemerkt hat, das Fehlen der solonischen νόμοι in der Aθπ. der Außerung des Aristoteles über das Verhältnis zwischen νόμοι und πολιτεία entspricht. Pol. IV. 1, p. 1289 a. v. 15. Der Areopag war sowol nach der Ann., als nach Pol. II. 12, p. 1274a vor solonisch. Peisistratos vor dem Areopag: A9n. XVI, und Pol. V. 12, p. 1315b, v. 21 (teilweise Übereinstimmung im Wortlaut). Harmodios und Aristogeiton: 'A9π. XVIII, 2 und Pol. V. 10, p. 1311 a. v. 36. Verderbliche Wirkung der Seeherrschaft und der Demagogen nach den Perserkriegen: Άθπ. XLI, 2 und Pol. II. 12, p. 1274a. v. 10 ff.; Beschränkung der Befugnisse des Areopags durch Ephialtes und Perikles: 'A3n. XXV und XXVII und Pol. II. 12, p. 1274a. v. 7. Vgl. dazu B. Keil a. a. O., S. 120; O. Crusius, Philol. L = N. F. IV (1891), 173 ff.; Niemeyer, Jahrb. f. kl. Phil. CXLIII (1891), 411.

<sup>2)</sup> Die 'Aθπ, schreibt dem Drakon eine Verfassung zu und zwar die zweite πολιτεία oder τάξις inbezug auf die Behörden. Vgl. III, 1; IV; V, 1; XLI, 2. Dagegen heisst es bei Aristot. Pol. II. 12, p. 1274 b: Δράχοντος δε νόμοι μεν είσι, πολιτεία δ' ύπαργούση τους νόμους έθηκε, ίδιον δ' έν τοις νόμοις οὐδέν έστιν δ τι καὶ μνείας άξιον, πλήν ή χαλεπότης διά τὸ τῆς ζημίας μέγεθος. Diese Stelle ist (trotz des Ausgleichsversuches von P. Meyer, Des Aristoteles Politik, S. 31 ff.) mit den Angaben der 1971. schlechterdings unvereinbar. Freilich steht sie in einem Abschnitte (II. 12, p. 1274 a. v. 22 ff.), der schon längst von Göttling (p. 345 seiner Ausgabe), dem sich u. a. Susemihl anschließt, für eine Interpolation erklärt worden ist, aber an der Echtheit dieses Abschnittes ist doch nach den Ausführungen von Spengel, Abhdl. d. bayer. Akad. Philos.-Philol. Cl. V (1849), S. 11, Anm. 13; J. P. Nickes, De Aristotelis politicorum libris (Bonn 1851), p. 55 ff. und P. Meyer a. a. O., cap. II nicht zu zweifeln. Es ist aber die Ausdrucksweise sehr bezeichnend, mit der die 'A&n. von der Verfassung Drakons spricht, sie verrät sehr deutlich, daß sich der Verfasser nur schwer dazu entschließen konnte, dem Drakon eine Verfassung zuzuschreiben. Vgl. weiter unten S. 37, Anm. 1. Ferner wurden nach Aristot. Pol. II. 12, p. 1273b, v. 40 bis 1274a, v. 16 und III. 16, p. 1281, v. 25ff. die Beamten nach der solonischen Verfassung vom Demos gewählt und zur Rechenschaft gezogen (άρχαι αίρεταί, το τάς άρχας αίρεισθαι και εύθύνειν, έπί τε τάς άρχαιρεσίας καὶ εὐθύνας τῶν ἀρχόντων). Nach der 'Αθπ. VIII, 1: Solon τὰς δ' ἀρχὰς ἐποίησε κληρωτάς έκ προκρίτων. Freilich lag die Vorwahl den Phylen, also dem Volke ob, aber dadurch ist der Widerspruch keineswegs, wie K. Niemeyer, Jahrb. f. kl. Philol. CXLIII (1891), 408 meint, zu beseitigen, denn die dem Solon zugeschriebene Bestellungsart der Beamten betrachtet Aristoteles als eine Art der Losung. Vgl. Pol. IV. 14, p. 1298 b, v. 9: ἐἀν δ' ἐνίων μὲν αίρετοί, ἐνίων δὲ κληρωτοί ἢ ἀπλῶς

gaben über einige obschon wichtige Punkte der Verfassungsgeschichte können, wie F. Cauer selbst zugiebt, noch kein ausreichender Grund

ή έχ προχρίτων. Daher sagt auch die 'Αθπ. a. a. O.: σημείον δ' ότι χληρωτώς έποιησεν έχ των τιμημάτων. Nach der Αθπ. muss nicht dem Demos, sondern dem Areopag das εὐθύνειν der Beamten obgelegen haben. Vgl. B. Keil, Die solon. Verfassung 121. Wichtiger ist 13π. XXI a. E., wo es von Kleisthenes heifst: τὰ δὲ γένη xul τάς φρατρίας χαι τάς Ιερωσύνας εΐασεν έχειν έχάστους χατά τά πάτρια, während Aristoteles Pol. VI. 4, p. 1319b, v. 19ff. sagt: ετι δε καὶ τὰ τοιαῖτα κατασκευάσματα χρήσιμα πρός την δημοχρατίαν την τοιαύτην, οίς Κλεισθένης τε Αθήνησιν έχρήσατο βουλόμενος αυξήσαι την δημοχρατίαν, και περί Κυρήνην οι τον δήμον καθιστάντες. φυλαί τε γάρ έτεραι ποιητέαι πλείους και φρατρίαι, και τα των ίδίων Ιερών συνακτέον είς όλιγα και κοινά, και πάντα σοφιστέον όπως αν ότι μάλιστα άναμιχθώσι πάντες άλλήλοις, at δε συνήθειαιν διαζευχθώσιν at πρότερον (bemerkenswert sind die wörtlichen Anklänge von 'Aθπ. XXI, 1: ἀναμείξαι βουλόμενος - § 3: ἀναμίσγεσθαι το πλήθος - δπως μετάσχωσι πλείους της πολιτείας an Aristot. a. a. O. und III. 2, p. 1275b, v. 37: δσοι μετέσχον μεταβολής γενομένης πολιτείας, οἶον Αθήνησι έποίησε Κλεισθένης). Allerdings kann die Außerung des Aristoteles in der Politik, soweit sie die Phratrien betrifft, nur auf Kyrene bezogen und damit ein Ausgleich mit der A3n. herbeigeführt werden. Vgl. Th. Bergk, Rhein. Mus. XXXVI (1881), 104; H. Landwehr, Philol. Supplbd. V (1884), 168; W. R. Paton, Class. Review V, 221. Aber wenn ein Gesetzgeber auf die vollständige ανάμιξις der Bürger ausging, so war es doch vor allem Kleisthenes. K. Niemeyer, Jahrb. f. kl. Philol. CXLIII (1891), 409 hat darum auch auf anderem Wege eine Vereinbarung gesucht (vgl. auch P. Meyer, Des Aristoteles Politik) S. 51 ff.). Er betont, dass der Satz in der 1971. nicht besage, dass Kleisthenes die Phratrien unverändert liefs, sondern nur: "Ihre Geschlechtsgenossenschaften und Phratrien und Priestertümer gestattete er jeglichen zu behalten nach Vätersitte", Der Verfasser der 'An. sei sich wohl bewufst gewesen, daß Kleisthenes alles that. um die Menge zu vermischen. Aristoteles habe aber in der Άθπ., wo er eingehend über die Neuerungen des Kleisthenes handele, auch die vorsichtige Schonung des Alten (die Nichtauflösung der bestehenden Bruderschaften) hervorheben wollen, während es ihm in der Politik wesentlich auf die Gesamtwirkung der Reformen des Kleisthenes angekommen sei. - Wenn der Verfasser der 'Aθπ. in dem angeführten Satze nur das Verbleiben der Phrateres in ihren bisherigen Verbänden und den Fortbestand der familienrechtlichen Bedeutung derselben im Auge hatte, so überging er einen sehr wichtigen Punkt, nämlich das Verhältnis der kurz vorher erwähnten veonolitas zu den Phratrien. G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 164, der sich den Ausführungen Niemeyers anschließt, schreibt dem Kleisthenes eine Ergänzung und Erweiterung der alten Phratrien-Ordnung zu, indem er die Neubürger entweder in die alten Phratrien aufgenommen oder aus ihnen neue Phratrien gebildet habe. Beziehen sich die Worte der Politik: φυλαί τε γιὰρ ἔτεραι ποιητέαι missions zui aparpsa auch auf Kleisthenes, so besagen sie, dass er die Phratrien nicht nur vermehrte, sondern auch veränderte. Wenn er die Neubürger in eigene Phratrien vereinigte, so wäre die von ihm auch nach der A3n. angestrebte Vermischung der Alt- und Neubürger wenigstens in dieser Hinsicht nicht erreicht worden. Nahm er aber Neubürger auch in die alten Phratrien auf, so blieben die Phrateres nicht mehr zara ro narqua im Besitze ihrer bisherigen Verbände, da sie

sein, die Schrift dem Aristoteles abzusprechen, da dieser infolge weiterer Studien seine Ansicht geändert haben könnte. Nach F. und P. Cauer soll aber der Verfasser der 'Αθηναίων πολιτεία auch den politischen Grundsätzen widersprechen, die Aristoteles in seiner tiefdurchdachten, im gereiften Alter verfasten Politik zum Ausdruck gebracht und gewiß nicht mehr verändert habe.

Aristoteles stelle die vollendete Demokratie mit ihrer Allgewalt der Volksbeschlüsse und ihren Allen zugänglichen Volksgerichten in eine Reihe mit den schlechtesten Verfassungen 1, die <sup>\*</sup>Δθηναίων πολιτεία

ja dieselben mit neuen Elementen teilen mussten. Auf diese Fragen giebt die A9n. keine Antwort, die Vermischung vollzieht sich nach ihr nur durch die Umgestaltung der Phylen und die Einrichtung der Demen, die Phratrien bleiben, ebenso wie die Geschlechtsverbände, jeglichen zara ta natqua. Da nun die Genneten niemals Nichtgenneten in ihre yévn aufnahmen, und hier die Phratrien durchaus parallel mit den γένη genannt werden, so hat offenbar die 'Αθη. die Auffassung, dass die bestehenden Phratrien ausschliefslich den bisherigen Phrateres und deren Nachkommen verblieben. Folglich müfsten nach der Άθπ. aus den Neubürgern neue Phratrien gebildet worden sein, sofern diese (was doch nach der schon im 5. Jahrhundert befolgten Praxis angenommen werden muss) überhaupt in Phratrien eingeordnet wurden. Ein Widerspruch gegen die Politik würde um so weniger auffallend sein, als in einem andern, damit eng zusammenhängenden Punkte die 19n. eine von der Politik verschiedene Auffassung hat. In der Pol. III. 2, p. 1275 b, v. 37 heisst es von Kleisthenes πολλούς έφυλέτευσε ξένους καὶ δούλους μετοίχους. Nach der 'Αθπ. nahm dagegen Kleisthenes πάντας in die Phylen auf, ὅπως μετάσχωσι πλείους τῆς πολιτείας, d. h. alle diejenigen Attiker, die bisher außerhalb der Phylenverbände gestanden hatten, wurden in dieselben aufgenommen. Da nach der 'A9n. XIII, 5 damals eine Revision der Bürgerliste erfolgte, weil viele zur Bürgerschaft gehörten, die τῷ γένει μη καθαφοί waren und sich darum den Peisistratiden angeschlossen hatten, so kann schwerlich gleichzeitig eine umfassende Aufnahme von Fremden und Metoeken stattgefunden haben, denn dabei hätte man doch von dem Grundsatze rein bürgerlicher Abkunft ganz absehen müssen. Ohne Zweifel hatte Aristoteles bei der Abfassung der 'Aθπ. von den νεοπολίται des Kleisthenes, die er früher für eingebürgerte Fremde hielt, eine andere Anschauung gewonnen.

<sup>1)</sup> Pol. II. 6, p. 1266 a, v. 3: έχ δημοχοατίας και τυραννίδος, ας η το παράπαν οὐχ ἄν τις θείη πολιτείας η χειρίστας πασῶν. IV. 4, p. 1292 a, v. 5: Die letzte Form der Demokratie ist diejenige, wο κύριον τὸ πληθος und nicht ὁ τόμος τοῦτο δὲ γίνεται, ὅταν τὰ ψηφίσματα κύρια ἢ ἀλλὰ μὴ ὁ νόμος. Eine solche Demokratie ist keine πολιτεία, ὅπου γὰρ μὴ νόμοι ἄρχουσιν, οὐκ ἔστι πολιτεία κτλ. Pol. IV. 6, p. 1292 b, v. 41 — 1293 a, v. 10: τέταρτον εἶδος δημοχρατίας ἡ τελευταία τοῖς χρόνοις ἐν ταῖς πόλεσι γεγενημένη. In ihr ist τὸ τῶν ἀπόρων πληθος κύριον τῆς πολιτείας, ἀλλ οὐχ οἱ νόμοι. IV. 14, p. 1298 a, v. 29: τέταρτος δὲ τρόπος τὸ πάντας περὶ πάντων βουλεύεσθαι συνιόντας, τὰς δὲ ἀρχὰς περὶ μηδενὸς κρίνειν, ἀλλὰ μόνον προαναχρίνειν, ὅνπερ ἡ τελευταία δημοχρατία τῦν διοιχεῖται τρόπον, ἡν ἀνάλογόν φαμεν εἶναι ὀλιγαρχία τε

billige aber die Übertragung der Gerichtsbarkeit des Rates auf das Volk 1 und drücke damit ihre Zustimmung zu einer Maßregel aus, die der letzte entscheidende Schritt auf dem Wege zu jener Demokratie 2 gewesen sei. Allein der Verfasser der Annaiwn πολιτεία billigt die Übertragung nicht als Übergang zur vollendeten Demokratie, wodurch er sich auch mit eigenen Außerungen über dieselbe in Widerspruch setzen würde, sondern nur von dem einen objektiven Gesichtspunkte aus 3, daß wenige leichter als viele durch Gabe und Gunst zu be-

δυναστευτική και μοναρχία τυραννική. Zu dieser letzten Form der Demokratie gehörte zweifellos die zur Zeit des Philosophen in Athen bestehende. Es ist eine Demokratie, wie sie die Άθπ. schildert. III, 5 heißt es von den Archonten: κυριοι δ' ήσαν και τὰς δίκας αὐτοτελεῖς κρίνειν, και οὐχ ὥσπερ νῦν προανακρίτειν. ΧΙΙ, 2: ἀπάντων γὰρ αὐτὸς αὐτὸν πεποίηκεν ὁ δήμος κύριον, και πάντα διοεκεῖται ψηφίσμασιν και δικαστηρίοις, ἐν οἶς ὁ δήμος ἐστιν ὁ κρατῶν.

- 1) Vgl. unten Anm. 3.
- 2) Pol. VI. 1, p. 1317b, v. 30 ff.: τῶν δὲ ἀρχῶν δημοτιχώτατον βουλή, ὅπου μὴ μισθοῦ εὐπορία πᾶσιν ἐνταῦθα γὰρ ἀφαιροῦνται καὶ ταὐτης τῆς ἀρχῆς τὴν δύναμιν εἰς αὐτὸν γὰρ ἀνάγει τὰς κρίσεις πάσας ὁ δῆμος εὐπορῶν μισθοῦ κτλ. IV. 12, p. 1299b, v. 38 ff.: καταλύεται δὲ καὶ τῆς βουλῆς ἡ δύναμις ἐν τοιαύταις δημοκρατίαις ἐν αἶς αὐτὸς συνιών ὁ δῆμος χρηματίζει περὶ πάντων. Das geschieht, wenn er Sold hat.
- 3) Die A3n. sagt cap. XLI: Seit der Verfassungsreform im Archontenjahre des Eukleides haben sich die Befugnisse der Menge immer mehr erweitert. andvτων γάρ αὐτὸς αὐτὸν πεποίηχεν ό δήμος χύριον, χαι πάντα διοιχεῖται ψηφίσμασιν και δικαστηρίοις, εν οίς ό δημός έστιν ο κρατών' και γάρ αι της βουλής κρίσεις είς τον δημον έληλύθασιν. και τουτο δοκούσι ποιείν όρθώς είδιαφθορώτεροι γάρ (οί) όλίγοι τῶν πολλῶν είσὶν καὶ κέρδει καὶ χάρισιν. Die Worte και τούτο δοκούσι ποιείν ορθώς beziehen sich nicht auf die Einführung der entschieden demokratischen Verfassung überhaupt, sondern nur auf die Übertragung der Gerichtsbarkeit des Rates auf das Volk. Vgl. K. Niemeyer, Jahrb. f. kl. Philol. CXLIII (1891), 410; O. Crusius, Philol. L = N. F. IV (1891), 174; P. Cauer, Jahrb. f. kl. Philol. CXLV (1892), 583 ff. und F. Cauer (seine frühere Ansicht aufgebend) Quiddes Zeitschr. VIII (1892), 9. Der Ausdruck Foxeiv enthält an sich in der Politik keine Bestimmung darüber, ob A. selbst die betreffende Außerung für richtig hält oder sie ablehnt. Wenn A. sein eigenes Urteil zu erkennen geben will, so spricht er es entweder aus oder deutet es durch den Zusammenhang an. In der 'A9n. wird foreir mehrfach als bescheidener Ausdrek des eigenen Gedankens gebraucht. Das ist auch hier der Fall, wie der mit yae eingeleitete Nachsatz zeigt. Immerhin giebt das δοχούσι dem Satze eine objektiv referierende Färbung Ἐδόχουν δοχών wird in der '19π. mit Bezug auf Urteile der Athener gebraucht, die Aristoteles selbst teilweise nicht für richtig gehalten haben kann. Vgl. B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 214. P. Cauer bemerkt mit Recht, daß wenn der Verfasser der 'A9n. eine für den Übergang zur vollendeten Demokratie entscheidende Maßregel für richtig erklärt, er damit seinen sonstigen Außerungen über die Politik der demokratischen Staatsleiter widerspricht. Diesen angeblichen Wider-

stechen sind. Einen gleichartigen Gedanken spricht Aristoteles auch in der Politik aus 1.

spruch erklärt P. Cauer für eine Gedankenlosigkeit des Verfassers. Allein es liegt auf der Hand, dass eine Massregel, die unter einem bestimmten Gesichtspunkte ins Auge gefasst wird und von diesem aus als richtig erscheint, von andern Seiten angesehen und im Zusammenhange mit andern politischen Faktoren betrachtet, als eine schädliche beurteilt werden kann. Die 19n. beurteilt nun die Übertragung der Ratgerichtsbarkeit auf das Volk nicht als eine für die Vollendung der Demokratie entscheidende Massregel, sondern allein von dem objektiv richtigen Gesichtspunkte aus, dals viele schwerer zu bestechen sind als wenige. Gerade dieser Gesichtspunkt, der auch von den demokratischen Befürwortern der Maßregel geltend gemacht werden und im allgemeinen einleuchtend erscheinen (foxovou) konnte, lag dem Verfasser um so näher, als die Bestechlichkeit ein Grundübel der athenischen Bürger war, und die Gemeinde nicht bloß in diesem Falle sich durch Heranziehung der größeren Menge dagegen zu schützen suchte. So berichtet die '49π. LXII, 1: ἐπειδή δ' ἐπωίλουν οι δήμοι (die Losämter), καὶ ταύτας ἐκ τῆς φυλῆς όλης χληφούσι, χτλ. ΧΙΙΧ, 3: έχρινεν δέ ποτε χαὶ τὰ παραδείγματα τὰ είς τὸν πέπλον ή βουλή, νῦν δὲ τὸ δικαστήριον τὸ λαχόν εδόκουν γὰρ οὐτοι καταχαρίζεσθαι the zolow. Eine Billigung der Ausdehnung der Volksgerichtsbarkeit von dem einen, für die Athener selbst, wie die Dinge nun einmal lagen, anscheinend mit Recht maßgebenden Gesichtspunkte des stärkern Schutzes gegen Bestechungen bedingt natürlich noch nicht eine Billigung der Einrichtung überhaupt, namentlich nicht insofern sie ein Glied in der Entwickelung der vollendeten Demokratie war.

1) O. Crusius, Philol. L (1891), 175 und K. Niemeyer, Jahrb. f. kl. Philol. CXLIII (1891), 411 haben darauf hingewiesen, daß Aristot. Pol. III. 15, p. 1286 a, v. 30 ff. bei der Erörterung der Frage: πότερον ένα τον ἄριστον δεῖ ἄρχειν ή πάντας bemerkt χρίνει ἄμεινον ὄχλος πολλά ή εἶς όστιςοῦν· ἔτι μᾶλλον ἀδιάφθορον το πολύ· χαθάπερ ύδωρ το πλείον, ούτω και το πλήθος όλιγων άδιαφθορώτερον. A. fährt fort: του δ' ένδς ύπ' δργής χρατηθέντος ή τινος έτέρου πάθους τοιούτου άναγχαΐον διεφθάρθαι την χρίσιν ΄ έχει δ' ἔργον ἄμα πάντας όργισθηναι χαὶ άμαρτείν, ἔστω δε το πλήθος οι έλευθεροι, μηθέν παρά τὸν νόμον πράττοντες, άλλ' ή περι ών έχλειπειν άναγχαῖον avice. P. Cauer a. a. O. hebt gegen O. Crusius und Niemeyer mit Recht hervor, das A. an dieser Stelle seinen Satz τὸ πλήθος ολίγων αδιαφθορώτερον ausdrücklich von der Voraussetzung abhängig macht, dass die Menge aus έλεύθεροι, αγαθοί und σπουδαίοι (III. 15, p. 1286a, v. 40 ff.) besteht, was inbezug auf den athenischen δημος zu seiner Zeit nicht zutreffe, da er dessen Herrschaft derjenigen der Gesetze gegenüberstelle. Der Satz wäre mithin von dem Verfasser der Αθπ. miſsverständlich auf die athenischen Verhältnisse angewandt worden. Dagegen ist zu bemerken, das A. in der Politik das Richten einer Vielheit von Guten dem eines Einzelnen, selbst des Besten, deshalb vorzieht, weil ein Einzelner leichter vom Zorn oder andern Leidenschaften der Art hingerissen werde, als eine Anzahl von Einzelnen insgesamt. In der A9n, handelt es sich nicht um eine Trübung durch Zorn oder irgendeine ähnliche Leidenschaft überhaupt, sondern allein um Bestechlichkeit durch Gunst und Gabe. Dabei behält der Satz seine Richtigkeit, dass wenige, die nicht zu den dya9ol und σπουθαίοι gehören, leichter πέρδει και χάρισιν zu bestechen sind, als viele, die ebenfalls nicht αγαθοί und onovôcios sind. Die Gleichartigkeit des Gedankens liegt darin, dass unter be-

Die Αθηναίων πολιτεία verrät sonst nirgends irgendwelche Hinneigung zur entschiedenen Demokratie. Wohl lobt sie die gewöhnliche Milde des Demos 1 und zollt dem Verhalten der gemäßigtern Demokratie bei der Wiederherstellung der Verfassung im Archontenjahre des Eukleides in warmen Worten die verdiente Anerkennung, aber letzteres geschieht nicht ohne einen scharfen Seitenhieb auf das Verfahren der Demokraten in andern Städten 2. Die Abneigung des Verfassers gegen die Führer der entschiedenen Demokratie, namentlich gegen Kleon und dessen Nachfolger, kommt unverhohlen zum Ausdruck. Auch Perikles wird sehr kühl behandelt und erscheint bereits im Lichte des Demagogen. Anderseits zeigt die Schrift Sympathie mit einer gemäßigten Oligarchie. Sie bezeichnet Thukydides, Nikias und Theramenes als die tüchtigsten Staatsmänner nach der ältern Generation und lobt den Zustand Athens unter der Vorherrschaft des Areopags nach den Perserkriegen 3. Das steht mit der politischen Auffassung des Aristoteles vollkommen im Einklange. Sein Grundsatz, dass die μεσότης die höchste staatsbürgerliche Tugend wäre, hat offenbar in der Schrift vom Staate der Athener das Urteil über die einzelnen Staatsmänner, namentlich über Solon und die auf einander folgenden Verfassungsepochen wesentlich mitbestimmt 4.

stimmten Voraussetzungen und in gewissen Fällen die Menge oder die Mehrzahl eine größere Sicherheit für die Integrität des Urteils bietet, als der Einzelne oder die Minderzahl. — Übrigens erklärt Aristoteles es sogar für möglich, daß eine Menge, die nicht aus σπουθαΐοι bestehe, besser urteile, als wenige ἄριστοι. Er sagt (Pol. III. 11, p. 1281a, v. 40), in der Behauptung: ὅτι δεῖ χύριον εἶναι μᾶλλον τὸ πλῆθος ἢ τοὺς ἀρίστους μὲν ὁλίγους θέ liege vielleicht etwas Wahres (και τιν ἔχειν ἀποφίαν, τάχα δὲ κᾶν ἀλήθειαν). τοὺς γάρ πολλούς, ὧν ἕκαστός ἑστιν οὐ σπουδαῖος ἀνήρ, ὅμως ἐνδέχεται συνελθόντας εἶναι βελτίους ἐκείνων, οὺχ ὡς ἕκαστον ἀλλ ὡς σύμπαντας, οἶον τὰ συμφορητὰ δεῖπνα τῶν έχ μιᾶς δαπάνης χορηγηθέντων. κτλ. Vgl. III. 11, p. 1282a, v. 16. 34 ff. Freilich setzt Aristoteles hinzu εἰ μὲν οἶν περὶ πάντα δῆμον καὶ περὶ πᾶν πλῆθος ἐνδέχεται ταύτην εἶναι τῆν διαφορὰν τῶν πολλῶν πρὸς τοὺς ὁλίγους σπουδαίους, ἄδηλον ἴσως δὲ νὴ Δία δῆλον ὅτι περὶ ἐνίων ἀδύνατον.

<sup>1)</sup> Άθπ. ΧΧΙΙ, 4: χρώμενοι τῆ είωθνία τοῦ δήμον πραότητι.

<sup>2)</sup> Άθπ. ΧL, 3: ἐν δὲ ταῖς ἄλλαις πόλεσιν οὐχ οἶον ἔτι προστιθέασιν τῶν οἰχείων οἱ δῆμοι κρατήσαντες ἀλλὰ καὶ τὴν χώραν ἀνάδαστον ποιοῦσιν. Vgl. Pol. V. 5, p. 1305a, v. 5; V. 8, p. 1309a, v. 14; V. 7, p. 1307a, v. 1 (wo der Ausdruck ἀνάδαστον ποιεῖν τὴν χώραν wiederkehrt).

Über die Beurteilung der verschiedenen Staatsmänner und Verfassungsepochen vgl. namentlich B. Keil, Die solonische Verfassung, p. 204 ff.

B. Keil a. a. O. Über den μέσος und die μεσότης vgl. Aristot. Pol. IV.
 p. 1295 a, v. 34 — 1296 b, v. 12; V. 8, p. 1308, v. 30; 1309 b, v. 18f. Die besten Gesetzgeber gehören zu den μέσοι, Σόλων τε γάρ ἡν τούτων κτλ. IV. 11,

Wie F. Cauer, so erklärt auch F. Rühl die 'Αθηναίων πολιτεία für eine des Aristoteles unwürdige Arbeit und weist scharfsinnig die Schwächen nach, die sie inbezug auf ungleichmäßige Behandlung, undeutliche Darstellung und mangelhafte Kritik in dem Abrisse der Verfassungsgeschichte hervortreten läßt. Diese Schwächen sind allerdings teilweise vorhanden. Die Schrift enthält mancherlei höchst Fragwürdiges oder geradezu Unrichtiges. Man darf aber anderseits bei der Abwägung ihres Wertes weder die formellen Vorzüge: die schlichte Klarheit des Stils und den ausgezeichneten Grundriß der Disposition 1 un-

p. 1296a, v. 19. Auf Solon bezieht sich auch die darauf folgende (p. 1296a, v. 38) Außerung: είς γάρ ἀνήρ συνεπείσθη μόνος των πρότερον έφ' ήγεμονία γενομένων ταύτην αποδούναι την τάξιν (την μέσην πολιτείαν). Vgl. Άθπ. XI, 2: σώσας τήν πατρίδα και τὰ βέλτιστα νομοθετήσας. Vgl. B. Keil a. a. O. 225, der allerdings zu weit geht, wenn er meint, dass die 'Aθπ. alle Erscheinungen des athenischen Verfassungslebens nach dem Ideale Solons messe und zeigen wolle, daß die Athener immer tiefer gesunken seien, je weiter sie sich von jenem Ideale entfernten. F. Cauer, Jahrb. f. kl. Philol. CXLVII (1893), 113 ff. F. Cauer wendet a. a. O., S. 116 gegen Keil ein, dass ein Gesetzgeber, der nach der Ann. IX, 1 τρία τα δημοτιχώτατα einführte und die grundlegenden Institutionen der Demokratie ins Leben rief, von Aristoteles nicht als das Ideal eines gemäßigten Staats mannes betrachtet worden sein könne. Auch entspreche diesem Ideal nicht das Bild, dass die An. von der Lage der Athener unter Solon entwerfe; die Unzufriedenheit habe ja fortbestanden. Indessen, wenn Solon einzelne volksfreundliche Massregeln traf, welche die vorhandenen Übelstände erforderten, so beweist das ganz und gar nicht, dass er nicht ein gemässigter Staatsmann war. Aristot. Pol. II. 12, p. 1274a erklärt, dass Solon dem Volke die für die Erhaltung der Verfassung notwendigste Macht gegeben habe, und dass, wenn die von ihm eingeführte Gerichtsbarkeit die Grundlage für die Entwickelung der entschiedenen Demokratie geworden sei, es nicht seine προαίρεσις gewesen sei, sondern das habe sich durch ein Zusammentreffen äußerer Umstände gemacht, nämlich durch die in den Perserkriegen vom Demos errungene Seeherrschaft, das dadurch gesteigerte Selbstgefühl des Demos und das Aufkommen von Demagogen. Waren die Zustände unter der solonischen Verfassung noch keine befriedigenden, so giebt die A3n. doch dem Gesetzgeber das Zeugnis, dass er den Staat gerettet habe. Tief eingewurzelte, die Existenz des Staates in Frage stellende Gebrechen lassen sich auch vom besten Gesetzgeber nicht mit einem Schlage vollständig heilen. Die 'A9π. sagt von Solon τά βέλτιστα νομοθετήσας. Ebenso zählt Aristot. Pol. II. 12, p. 1296 a, v. 18 Solon zu den βέλτιστοι νομοθέται. Da nun Aristoteles kurz vorher (p. 1286 a, v. 8) sagt: ότι δ' ή μέση (πολιτεία) βελτίστη, φανεφόν, so muss wohl Solon als bester Gesetzgeber eben die μέση πολιτεία eingeführt haben. Wenn irgend etwas den Gesetzgeber als μέσος kennzeichnet, so ist es auch der Umstand, dass er den extremen Forderungen beider Parteien entgegentrat, zwischen ihnen die Mitte hielt und, wie die 'Aθη. sagt, αμφοτέροις ήναντιώθη.

Nissen, Rhein. Mus. XLVII (1892), 192 bemerkt, dass dieselbe dem von Aristot. Pol. IV. 1, p. 1289a, v. 18 ff. angedeuteten Plane entspricht.

beachtet lassen, noch an die Quellenbenutzung den Maßstab des Thukydides oder gar der gegenwärtigen Forschung anlegen. Aristoteles hielt sich, wie die Geschichtschreibung jener Zeit, wesentlich an die bereits vorliegende Überlieferung. Sowohl die Politik, wie die Überreste der übrigen Politeiai zeigen, daß er keineswegs darauf bedacht war, diese Überlieferung auf Grund selbständiger kritischer Forschung zu sichten oder für die von ihm erzählten Dinge methodisch eine urkundliche Beglaubigung zu gewinnen 1. Er behandelt außerdem Geschichtliches nicht nach kritisch-historischen, sondern nach antiquarischen und vor allem nach staatstheoretisch-spekulativen Gesichtspunkten 2.

Gegen die Annahme, dass die Schrift im wesentlichen in der ursprünglichen Gestalt vorliege, macht F. Rühl ammentlich geltend, dass Plutarchos, der die Annahme nohmen des Aristoteles benutzt habe, einerseits die Kenntnis eines bessern Textes verrate, anderseits Dinge nicht kenne, die in der erhaltenen Schrift breit behandelt, aber anstößig seien. Dagegen ist zu bemerken, dass an einigen Stellen Plutarchos oder vielmehr sein Gewährsmann nicht den Aristoteles, sondern dessen Quelle benutzt hat, und dass an andern, wo eine direkte Benutzung des Aristoteles keinem Zweisel unterliegt, der Nachweis nicht geführt werden kann, dass Plutarchos die Dinge, die er übergeht, hätte ansühren müssen 3. Dazu kommt der Umstand, dass die Aristoteles-

<sup>1)</sup> So hat er in der Politik in umfassendem Maße den Ephoros benutzt, obwohl er schon an der Hand der litterarischen Quellen (die den neuern Historikern, die demselben Glauben schenkten, nicht zugebote standen) sich über die bereits im Altertum vielfach erkannte (vgl. Bd. I², 158, Anm. 11) Unzuverlässigkeit dieses Autors leicht unterrichten konnte. — Anekdotenhafte Erzählungon, wie sie in der 149π. vorkommen, enthält auch die Politik. — Die Bruchstücke der übrigen Politeiai betreffen meist Mythisches und Antiquarisches und beweisen, daß ihr Verfasser bei der Behandlung des Ursprungs und der ältesten Geschichte der einzelnen Staatswesen keineswegs auf einem höhern historisch-kritischen Standpunkte stand, als etwa Ephoros. Er folgte der vulgären Überlieferung und nahm auch an ganz abgeschmackten Fabeleien keinen Anstoß. Höchst selten ist einmal eine Urkunde (z. B. der olympische Diskos: Frgm. 533 Rose³ = Plut. Lyk. 1) zur Feststellung einer Thatsache herangezogen. Das that aber gelegentlich auch Ephoros (Bd. I², 158, Anm. 8). Weiteres bei B. Niese, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 52 ff.

<sup>2)</sup> B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 226 ff. 168 ff. Vgl. auch H. Nissen, Rhein. Mus. XLVII (1892), 147. Eine etwas andere Auffassung sucht F. Cauer, Quiddes Zeitschr. VIII (1892), 7 ff. zu begründen.

<sup>3)</sup> Rühl, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XVIII (1892), 685 bemerkt mit Recht, daß Plut. Solon 13 inbezug auf die ἐπτήμοφοι und die Verschuldung des Volkes verständlichere Angaben bietet als die ᾿Αθηναίων πολιτεία. Ferner kann Plut. Solon 18 und 19 oder sein Gewährsmann nicht gelesen haben, was in der Ἦθη. IV über die Namen der τιμήματα und die vorsolonische Existenz des Areopags, sowie

Citate Plutarchs sich in der A9 qualwe molecula wiederfinden, und dals es sehr merkwürdig wäre, wenn Herakleides Lembos, der von Rühl

die βουλή der Vierbundert steht. Aber Plutarchos oder dessen Gewährsmann schöpfte sicherlich hier aus einer Quelle der A3n., in der über diese Dinge teilweise anderes stand. Der in alexandrinischer Zeit entstandene pseudoplatonische Dialog Axiochos der die 'An. benutzt haben muss, redet p. 365 von einer πολιτεία Drakons. Vgl. Busolt, Philol. L = N. F. IV (1891), 393. Freilich eitiert Plut. Solon 25 und 32 den Aristoteles, aber das erstere nur den Namen zugseic betreffende Citat nahm er wahrscheinlich aus einer andern Quelle herüber, und letzteres stand nicht in der 'A9n. Rühl a. a. O., S. 693 nimmt ferner daran Anstofs, dass Plutarchos in den Biographicen des Themistokles, Kimon und Perikles, wo er mehrfach den Aristoteles citiert, nichts von der Beteiligung des Themistokles am Sturze des Areopags sagt. Das ist allerdings zunächst auffallend, aber nicht unerklärlich. Die drei Biographieen sind in folgender Reihenfolge verfast: Themistokles, Kimon, Perikles. Vgl. Plut. Perikl. 9 und mehr bei Ad. Schmidt, Perikleisches Zeitalter II, 74 ff. Im Themistokles citiert Plutarchos den Aristoteles nur im Kap. 10 für die Angabe, dass der Areopag bei der Einschiffung der Bürger jedem acht Drachmen Zehrgeld verschafft hätte ('A9n. XXIII). Für die Lebensgeschichte des Themistokles nach den Perserkriegen (Kap. 19ff.) benutzte er den Ephoros, Herakleides von Kyme und verschiedene andere Quellen, aber von einer Benutzung des Aristoteles ist keine Spur zu entdecken (Bd. II<sup>1</sup>, 317). Da er also die 'Aon. beiseite legte, so ist es nicht auffallend, dass er die Beteiligung des Themistokles am Sturze des Areopags, von der nach Argum. Isokr. Areop. (Frgm. 404 Rose<sup>5</sup>) Aristoteles in der Aθn. in der That erzählt hatte, übergangen hat. — Im Leben des Kimon 10 und 15 folgte Plutarchos inbezug auf Kimon, Ephialtes und den Sturz des Areopags wesentlich der Erzählung des Theopompos (vgl. Bd. III, 317, 436), in die er allerlei Einzelheiten aus andern Quellen, darunter auch aus der 19n. XXVII, einschob. Der Nachweis, dass Plutarchos den Bericht der 19n. in der Erzählung vom Sturze des Areopags nicht unberücksichtigt lassen konnte, wird schwer zu führen sein. Wenn er eine Angabe des Aristoteles, daß Kimon nicht, wie Theopompos erzählte, allen Bürgern, die es wünschten, sondern nur seinen Demoten Speisen darbot, berücksichtigte, so erklärt sich das dadurch, dass sich dieselbe auf das persönliche Verhalten des Helden seiner Biographie bezog. Dagegen fand er in der A3n. nichts von den Beziehungen des Kimon zu Themistokles, und es ist daher begreiflich, dass er auf die abweichende Darstellung der 40π. vom Sturze des Areopags nicht einging. Jedenfalls gehörte die Aθπ. zu den Quellen, die Plutarchos bei der Abfassung dieser beiden Biographieen nur ganz gelegentlich einsah. - Im Leben des Perikles erzählt Plutarchos dann Kap. 9 den Parteikampf des Perikles und Ephialtes mit Kimon, den Sturz des Areopags und die Verbannung Kimons nach seiner Biographie Kimons Kap. 10 und 15, auf die er ausdrücklich hinweist. Nur die Bemerkung, dass Perikles zur Verteilung von Gemeindegeldern auf den Rat des Damonides schritt, und (nach Einschaltungen aus Stesimbrotos und Idomeneus) dass Ephialtes von dem Tanagraeer Aristodikos ormordet wurde, fligte er aus Aristoteles (A9n. XXV und XXVII) hinzu. Beide Notizen ließen sich mit seiner frühern Darstellung vereinigen und daher ohne weiteres einschieben. Welche Qründe ihn veraulafsten, die Erzählung des Aristoteles vom Sturze des Areopags unberücksichtigt zu lassen, wissen wir nicht, invermutete Verfasser der vorliegenden Schrift vom Staate der Athener, gerade dieselben zahlreichen Stücke aus der urspünglichen 'Αθηναίων πολιτεία des Aristoteles in seine Abhandlung durchweg unverändert aufgenommen hätte, welche die Lexikographen und Scholiasten ebenfalls wörtlich aufnehmen sollten ¹. Ein kleiner Zwischensatz kann freilich schwerlich von Aristoteles herrühren, es handelt sich aber dabei zweifellos um eine alexandrinische Interpolation ². Der Text enthält auch sonst hier und da kleine Zusätze, wie er anderseits einige Lücken aufweist ³. Jedenfalls sind die Gründe dafür, daß die Schrift wesentlich in der ursprünglichen Gestalt vorliegt und von Aristoteles selbst verfaßt wurde, nicht erschüttert worden. Wirkten auch bei der Abfassung der Politeiai Schüler mit, so gehört doch gewiß die 'Αθηναίων πολιτεία bei ihrer Wichtigkeit und ihrem besondern Interesse zu den Politeiai, die der Meister selbst bearbeitet hat. Wahrscheinlich ist er jedoch nicht dazu gekommen, an die Schrift die letzte Feile anzulegen ⁴, so

dessen unbegreiflich ist die Nichtberücksichtigung keineswegs, und vermuten läßt sich allerlei. Vielleicht ließ Plutarchos diese Erzählung beiseite, weil sie im vollständigen Widerspruche mit dem stand, was er im Leben des Themistokles und Kimon darüber gesagt hatte, vielleicht weil bei Aristoteles Perikles, der Held der Biographie, bei der Hauptaktion gegen den Areopag gar keine Rolle spielte, vielleicht weil sie ihm aus irgendeinem andern Grunde nicht zusagte. Es ist bezeichnend, daß er bei der Erzählung von der Freigebigkeit Kimons in der Biographie des Perikles 9 die in der Kimons 10 erwähnte abweichende Darstellung des Aristoteles gar nicht berücksichtigte, sondern ohne weiteres dem Berichte Theopomps folgte.

Valerian v. Schöffer, Berl. philol. Wochenschr. 1892, Nr. 42, Sp. 1318;
 Bursians Jahresb. 1893 I, 31.

<sup>2)</sup> Bei der Angabe der Dauer der einzelnen Prytanien ist Kap. XLIII, 2 der Satz eingeschoben: "κατά σελήνην γάρ ἄγουσιν τὸν ἐνιαντόν", den schon die Quellen von Schol. Plat. Nom., p. 459 und Phot. Suid. s. v. πρυτανεία in der Schrift lasen (Rose, Aristoteles Pseudepigr. 435 f.; Frgm. 433 Rose"). Diese Worte kann Aristoteles nicht geschrieben haben, denn zu seiner Zeit und noch lange nachher hatten alle griechischen Staaten und auch die Makedonen ein gebundenes Mondjahr und rechneten κατὰ σελήνην (Aristoph. Wolk. 626; Diog. Laert. I, 59; weiteres bei Unger, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. I, § 41). Verständlich ist der Satz nur unter der Voraussetzung, daß ihn jemand schrieb, der in einem Lande lebte, wo, wie in Ägypten, ein freies Sonnenjahr gebräuchlich war. F. Rühl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 462. Er wird also eine alexandrinische Interpolation sein. Vgl. H. Lipsius, Ber. d. sächs Gesellsch. d. Wissensch. 1891, S. 47, Anm. 1, der zugleich auf einige ähnliche Glossen hinweist.

<sup>3)</sup> Namentlich ist, wie Kaibel und Wilamowitz bemerkt haben, ein Stück zwischen Kap. LX und LXI schon in voralexandrinischer Zeit ausgefallen. Vgl. auch B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 196 und 200.

<sup>4)</sup> Über Ungleichmäßigkeiten im Satzbau, stilistische Mängel und andere An-

dass sie nach seinem Tode in etwas unfertigem Zustande veröffentlicht wurde 1.

Die 'Αθηναίων πολιτεία war keine selbständige Schrift, sondern Teil eines Sammelwerkes, das als eine Art Handbuch der hellenischen Staatenkunde den für staatstheoretische Untersuchungen unentbehrlichen Stoff enthielt, aber nicht bloß für Schulzwecke, sondern für einen weitern Leserkreis bestimmt war ². Namentlich konnte es auch zum praktischen Gebrauche für Staatsmäuner dienen ³. Schwerlich verfolgte jedoch Aristoteles bei der Abfassung des Werkes einen unmittelbaren politischen Zweck ⁴. Die 'Αθηναίων πολιτεία giebt zwar deutlich zu

stöße, die für die Unfertigkeit sprechen, vgl. B. Keil a. a. O. 50 ff. 196. 230. Über die Vernachlässigung der Regeln inbezug auf den Hiatus von Kap. LXII an vgl. Headlam, Class. Review V, 270 ff.; Blaß, Praefatio, p. XVI; Sandys, Aristotle's constitution of Athens, p. L.

B. Keil a. a. O. 196 ff. Nach A. Nissen, Rhein. Mus. XLVII (1892), 185
 hätte Aristoteles die Veröffentlichung der Politeiai noch erlebt, die 'A<sup>9</sup>π. wäre als politische Gelegenheitsschrift sehr rasch abgefaßt worden.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 13, Anm. 6 und S. 18, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Aristot. Pol. IV. 1, p. 1288 b - p. 1289 a verlangt vom praktischen Staatsmanne eine Kenntnis der verschiedenen Verfassungen. Eth. Nikom: X. 10, p. 1181 b vergleicht er die Sammlungen von Gesetzen und Verfassungen mit medicinischen Handbüchern. Durch das Lesen derselben würde niemand Arzt, solche Bücher wären für die Erfahrenen nutzbringend, für die Unkundigen unbrauchbar. iows ουν και των νόμων και των πολιτειών αι συναγωγαι τοις μεν συναμένοις θεωρήσαι και κρίναι τι καλώς ή τουναντίον και ποία ποίοις άρμόττει, ευχρηστ' αν είη: τοίς δ' άνευ έξεως τα τοιαύτα διεξιούσι το μέν χρίνειν χαλώς ούχ αν ύπάρχοι, εί μή άρα αὐτόματον, εὐσυνειώτεροι δ' είς ταῦτα τάχ' ἄν γένοιντο. Wenn H. Nissen (Rhein. Mus. XLVII, 200; vgl. 183) aus dieser Stelle schließt, daß die Politeiai zum Gebrauche praktischer Staatsmänner und weiterhin zur Heranbildung solcher dienen sollten, so ist das nicht ganz zutreffend. Konnten die συναγωγαί των νόμων zal πολιτειῶν Männern, die bereits ein richtiges politisches Urteil hatten, wohl von Nutzen sein und auch in der Hand derjenigen, denen es noch fehlte, zur Förderung des Verständnisses politischer Dinge beitragen, so folgt daraus noch nicht, daß sie wesentlich nur für diesen Zweck verfast waren. Die Äußerung des Aristoteles steht in einem Abschnitte, der gegen Isokrates Antidosis 81 ff. gerichtet ist und die Behauptung widerlegen soll, es sei schwerer Redner als Gesetzgeber zu sein, weil τοῖς μὲν τοὺς νόμους τιθέναι προαιρουμένοις προύργου γέγονε τὸ πλήθος τῶν κειμένων, οὐθὲν γὰρ αὐτοὺς δεῖ ζητεῖν ἐτέρους, ἀλλά τοὺς παρά τοῖς ἄλλοις εθδοχιμούντας πειραθήναι συναγαγείν, ο ραδίως όστις αν ουν βουληθείς ποιήσειε. Vgl. Aristot. a. a. O., p. 1181 a, v. 15: οὐδ' αν φοντο ἡ άδιον είναι τὸ νομοθετήσαι συναγαγόντι τούς εὐδοχιμοῦντας τῶν νόμων. ἐκλέξασθαι γάρ είναι τούς άριστους, ώσπερ ούδε την έχλογην οίσαν συνέσεως και το κρίναι όρθως μέγιστον, ώσπερ έν τοίς κατά μουσικήν.

<sup>4)</sup> P. Cassel, Vom neuen Aristoteles und seiner Tendenz (Berlin 1891), meint, daß A. dem jungen Alexander darthun wollte, daß das erbliche, gesetzliche und

erkennen, das ihr Versasser von einem bestimmten politischen Standpunkte aus und keineswegs objektiv schreibt, indessen das Urteil über die einzelnen Staatsmänner und Versassungsepochen ist gewis nicht durch Rücksichten auf die makedonische Regierung und politische Tagesfragen bedingt. Vielmehr ist es einerseits abhängig von der durch Platon begründeten Schulmeinung über die athenische Demokratie, anderseits richtet es sich nach dem aristotelischen Staatsideal der μεσότης 1. Im besondern gehört die Aufsassung, das die Seeherrschaft, welche die Macht der großen Menge begründet hätte, und das damit in enger Verbindung stehende demokratische Demagogentum für den athenischen Staat verderblich gewesen wären, der politisch-philosophischen Theorie des 4. Jahrhunderts an. Aristoteles teilt sie mit Isokrates und vor allem mit seinem Lehrer Platon 2.

gewissenhafte Königtum die beste Verfassung wäre. Nach Ad. Bauer, Litterar. und hist. Forschungen zu Aristot. A3n. (München 1891), 18 ff. hätte A. vielmehr die Athener mit der Gegenwart versöhnen und zeigen wollen, dass die Deklamationen über den Verlust der Freiheit wenig begründet seien, da Athen im Vergleiche mit vergangenen Tagen unter Alexanders Herrschaft, in allerdings bescheidenen Grenzen, ein beneidenswertes Dasein habe. Durch die Wucht der Thatsachen lege er dem Leser die Folgerung nahe, daß Athen am klügsten thue, unter makedonischem Schutze sich selber zu leben und das ein demokratisches Staatswesen, wie Athen, im makedonischen Reiche zwar Raum habe, aber auf thätige Anteilnahme an der Reichspolitik keinen Anspruch erheben dürfe. H. Nissen, Bhein. Mus. XLVII (1892), 161-206 betrachtet die Politeiai als ein politisches Rezeptbuch für die makedonische Regierung, als eine Vorarbeit für eine Reichsgesetzgebung Alexanders und ein Handbuch für den praktischen Gebrauch der makedonischen Diplomaten. Gegen Nissen namentlich B. Keil, Die solonische Verfassung in Aristoteles Verfassungsgeschichte Athens (Berlin 1892), S. 127 ff. 237 ff., der nachzuweisen sucht, daß Aristoteles, auf dem Boden der über Politik spekulierenden Philosophie seiner Zeit stehend, als Philosoph den historischen Stoff erfast, durchdrungen und geformt habe. Wenn A. einen praktischen Zweck verfolgt habe, dann sei es der gewesen, den Athenern zu zeigen, dass der Entwickelungsgang ihres Staatslebens der Weg zum Ende sei und daß die Rettung in der Rückkehr zur πάτριος (solonischen) πολιτεία liege. Auch B. Niese, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 42 betont, dafs das Urteil des Aristoteles von der politischen Theorie und der Schulmeinung bestimmt sei. Gegen die Annahme einer politischen Tendenzschrift ferner F. Rühl, Wochenschr. f. kl. Philol. 1892, Sp. 4 und Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XVIII (1892), 706; Valerian v. Schöffer, Berl. philol. Wochenschr. 1892, Nr. 42, Sp. 1320.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 25, Anm. 4.

<sup>2)</sup> Isokrates Areopagitikos und Friedensrede; Plat. Gorg., p. 519 a. Die Frage, ob eine Marine für einen Staat schädlich oder nützlich wäre, wurde viel erörtert. Aristot. Pol. VII. 6, p. 1327 a, v. 10 ff. Schädlichkeit für den athenischen Staat: Pol. II. 12, p. 1274 a, p. 12; V. 4, p. 1304 a, v. 20; — 139π. XXVII, 1; XLI, 2. Vgl. S. 25, Anm. 4.

Der zweite, den eigentlichen Kern der Schrift bildende Teil der 'Αθηναίων πολιτεία schildert in systematischer Darstellung trocken die bestehende Verfassung und verrät keine Spur einer politischen Tendenzschrift. Im ersten Teile bietet Aristoteles in ungleichmäßig, teils aphoristisch und lückenhaft ¹, teils breit ausgeführten Umrissen eine Reihe von verfassungsgeschichtlichen Bildern, die offenbar keinen andern Zweck haben, als die Wandelungen vor Augen zu führen, welche die Verfassung bis zur elften und letzten, auf deren Boden die bestehende erwachsen war, durchgemacht hatte. Er wollte dadurch das Bestehende als Glied und Ergebnis einer bestimmten Entwickelung charakterisieren und verständlich machen.

Was die Quellenbenutzung und den Quellenwert des verfassungsgeschichtlichen Abrisses betrifft<sup>2</sup>, so hat Aristoteles durch-

<sup>1)</sup> Wichtige Dinge, wie die Einsetzung der Hellenotamien, die Verlegung der Reichsschatzverwaltung nach Athen, der Ostrakismos zwischen Thukydides und Perikles, die Wechselbeziehungen zwischen den attischen Parteien und den Bündnern u. s. w., sind völlig übergangen. Anderseits werden die gesetzgeberischen Akte der Oligarchen im Jahre 411 mit unverhältnismäßiger Breite erzählt, dabei läßt aber Aristoteles die demokratische Gegenbewegung der Flotte unberücksichtigt, so daß seine Darstellung ein einseitiges Gepräge erhält. Ferner stehen in dem Abrisse manche Dinge, die mit einer Übersicht über die Verfassungsentwickelung gar nichts zu thun haben. Dazu gehört die romanhafte Erzählung von der Folterung und dem Ende des Aristogeiton. Kap. XVIII. Dagegen entspricht es der aristotelischen Unterscheidung von νόμοι und πολιτεία, wenn die θεσμοί Drakons und die νόμοι Solons nicht in den Abriß aufgenommen sind. Vgl. S. 20, Anm. 1.

<sup>2)</sup> F. Cauer, Hat Aristoteles die Schrift vom Staat der Athener geschrieben (Stuttgart 1891), S. 37 ff. [Cauer weist bereits auf die Atthidographen als Quelle der '19n. hin]; Ad. Bauer, Litterarische und historische Forschungen zu Aristot. 49n. (München 1891), 33 ff. Bauer macht auf Berührungspunkte zwischen der Methode des Thukydides und Aristoteles aufmerksam]; B. Keil, Die solonische Verfassung in Aristoteles' Verfassungsgeschichte Athens, Berlin 1892 [Eingehende Quellenuntersuchung. Die Darstellung der A9n. beruht in erster Linie auf litterarischen Quellen. Nachweis der Benutzung Androtions durch Hermippos, den Gewährsmann Plutarchs in der Biographie Solons, und die Aθπ.]; B. Niese, Über Aristoteles' Geschichte der athenischen Verfassung, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 38 ff. Die Verfassungsgeschichte des Aristoteles ist ein aus den gangbarsten litterarischen Hilfsmitteln: Herodotos, Thukydides, Xenophon, namentlich aber den Atthiden geschöpfter Abrifs. Von eigenen urkundlichen Studien des Verfassers findet sich kaum eine Spur. Nirgends zeigt sich eine größere Sorgfalt in der Feststellung von Thatsachen. Die Schrift ist für den Historiker unersetzlich. weil sie den wahren Wert der ältern attischen Verfassungsgeschichte kennen lehrt. Diese Verfassungsgeschichte beruht wesentlich auf Rückschlüssen aus der Gegenwart, Konstruktionen und dem Glauben, dass Solon und daneben Drakon die athenische Demokratie geschaffen hätten]; G. Gilbert, Gr. Staatsaltertümer

weg, in bald mehr, bald minder umfassendem Maße aus atthidographischer Quelle geschöpft und zwar hauptsächlich aus der kurz vorher erschienenen Atthis des Androtion, der er vielfach fast wörtlich folgt, bisweilen jedoch auch stillschweigend widerspricht <sup>1</sup>. Aus

II, S. XII-XLIII [Gegen Niese. Aristoteles benutzt sowohl litterarische Quellen, als urkundlichel. - Vgl. ferner Nissen, Rhein. Mus. XLVII (1892), 161 ff. [vgl. S. 30, Anm. 3. Aus der Schrift spricht kein ernster Forscher, sondern ein Hofmann, der die edelsten Züge der attischen Geschichte ausgelassen oder entstellt hat. A. benutzt Flugschriften, die in der Not des peloponnesischen Krieges in die Welt flatterten], die S. 15, Anm. 2 erwähnten Schriften von F. Rühl und Gompertz, dann F. Dümmler, Die Αθηναίων πολιτεία des Kritias Hermes XXVII (1892), 260 ff. [Benutzung derselben durch die 'A9n., aber nicht für die Verfassung Drakons]; E. Herzog, Über Aristoteles 19n. cap. IV (Tübingen 1892, Univ. Progr.), 26 ff. [die Verfassung Drakons stammt nicht aus den von Aristoteles sonst benutzten attischen Chroniken, sondern aus einer oligarchischen Parteischrift]; Macan, Journ. of hell. stud. XII, 35 ff.; De Sanctis Riv. di Filologia XX, 1 ff. und 147 ff.; J. W. Wright, Amer. Journ. of Philol. XII (1892), 310 ff.; Sandys, Aristotle's Constit. of Athens, p. LIV sqq.; Pokrowsky, Stud. zur '49π. des A. Moskau 1893 [russisch. P. sucht die Benutzung des Kritias durch A. und bei Plutarch Aristid., Kimon, Perikl. 9 nachzuweisen].

1) Fast wörtlich findet sich Androtion Frgm. 5 (Harpokr. s. v. "Innugyos) inbezug auf den ersten Ostrakismos 'Aθπ. 22, 3. Was die 'Aθπ. 29, 2 nach einer Urkunde über die Wahl der συγγραφείς im Jahre 411 berichtet, stimmt gegen Thuk. VIII, 67 mit Androtion überein. Vgl. Harpokr. s. v. συγγραφείς. — Über die allor déza nach dem Sturze der Dreissig (19n. 38, 3), von denen weder bei Xenophon, noch bei Diodor die Rede ist, hatte Androtion gehandelt (Frgm. 10 = Harpokr. s. v. δέκα καὶ δεκαδοῦχος). Über den Areopag, der in der 'Αθπ. eine so bedeutsame Rolle spielt, hatte sich Androtion ausführlich und mit großem Lobe verbreitet (vgl. Philochoros, Frgm. 58 und 59). Vgl. ferner Androtion, Frgm. 42 (Schol. Aristoph, Acharn. 253) und <sup>2</sup>Aθπ. 15, 3; Androtion, Frgm. 43 (Schol. Aristoph. Wesp. 941) und A9π. 28, 2. — Stillschweigende Bekämpfung des Androtion (Frgm. 40 bei Plut. Solon 15) 'A3π. 6, 1; 10, 1. — Die vielen Übereinstimmungen zwischen Plut. Solon und der A3n. beruhen darauf, dass sowohl die 1371., wie Hermippos, der Gewährsmann Plutarchs, Androtion benutzten (vgl. S. 41, Anm. 2). Dann erzählt Aristoteles 'Aθπ. 19, 4, dass die Alkmeoniden den Neubau des delphischen Tempels in Pacht nahmen und dadurch (den Vorschuss von Baugeldern) die Mittel erhielten πρός την των Λακώνων βοήθειαν. Damit verbindet er die Überlieferung bei Hdt. V, 62-63, indem er sagt: if de Πι θία προϊ φερεν αεί τοις Λακεδαιμονίοις χρηστηριαζομένοις έλευθερούν τας Αθήνας, Στλ. Nach Hdt. gewannen die reichen Alkmeoniden das delphische Orakel und durch dieses die Hilfe der Lakedaemonier, indem sie den Tempel prächtiger, als es der Kontrakt vorschrieb, ausbauten oder (nach lakonischer Überlieferung) indem sie die Pythia bestachen. Nun erzählte Philochoros (Frgm. 70 = Schol. Pind. Pyth. VII, 9), dass die Alkmeoniden für das Versprechen, den Tempel wieder aufzubauen, Geld empfingen, darauf Streitkräfte sammelten, die Peisistratiden angriffen und nach dem Siege mit größern Dankesgaben den Tempel aufbauten. Diese attische Relation, welche die Lakedaemonier beiseite läßt, findet sich bei Demosth.

dieser Quelle stammen namentlich die für die Atthidenschreiber charakteristischen 1 Zeitbestimmungen nach Archontenjahren, die antiquarischen Anekdoten, die den Charakter eines Strategems tragenden Geschichten 2 und viele Stücke der Partei - und Verfassungsgeschichte, namentlich die kurzen chronikartigen Angaben. Mit der Atthiden-überlieferung hat Aristoteles in den einzelnen Abschnitten teils andere Quellen, besonders Herodotos und Thukydides, verarbeitet, teils sie durch Rückschlüsse aus bestehenden Einrichtungen ergänzt. Solche Schlüsse hatte nach dem Vorgange des Thukydides bereits Androtion gezogen 3, so daß es bisweilen fraglich ist, ob sie von Aristoteles her-

g. Meid. 144, aber auch bei Isokrates (Antid. 232), dem Lehrer Androtions, dessen Atthis von Philochoros stark benutzt wurde (vgl. S. 10, Anm. 8). - Der älteste Atthidograph, Kleidemos (vgl. S. 7, Anm. 3) ist von Aristoteles nicht benutzt worden. Kleidemos, Frgm. 8 (Phot. s. v. ναναραρία) über die kleisthenische Einteilung in 50 Naukrarieen steht im Widerspruche mit 'Aθπ. 21, 5, ebenso Frgm. 13 (Plut. Them. 10) mit 23, 1. Bei der Angabe über die Herkunft der Phye, die als Athena verkleidet bei der ersten Rückkehr des Themistokles mitwirkte, sagt Aristoteles Aθπ. 14, 4, nach Herodotos wäre sie aus Paeania gewesen, ως δ' ένιοι λέγουσιν έχ τοῦ Κολλυτοῦ στεφανόπωλιν Θράτταν. Auch nach Kleidemos, Frgm. 24 (Athen. XIII, p. 609 c) war Phye eine στεφανόπωλις, und zugleich findet sich bei ihm eine auffallende Übereinstimmung mit der An. im Wortlaut (Kleidemos: την παραιβατήσασαν αυτώ γυναϊκα. - Αθπ.: παραιβατούσης της γυναικός). Trotzdem kann Aristoteles nicht, wie u. a. Gilbert a. a. O., p. XVII annimmt, aus Kleidemos geschöpft haben, denn nach diesem war Phye nicht Oparra oder thrakischer Herkunft, sondern die Tochter des Sokrates und spätere Gattin des Hipparchos. Aristoteles benutzte also eine Quelle, die ihrerseits aus Kleidemos geschöpft hatte, und das wird auch in diesem Falle Androtion gewesen sein.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 7, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Eine antiquarische Anekdote ist das Gespräch zwischen Peisistratos und dem Bauer, welche den Ursprung des χωρίον ἀτελές erklären soll. Ἡθπ. 16. Dieses Geschichtehen erzählt in etwas anderer Fassung und mit Zuspitzung auf ein Sprichwort Diod. IX, 37 (vgl. Zenob. IV, 76 = Suid. s. v. καὶ σφακελιοι und σφακελιομός) vermutlich nach Demon. (vgl. S. 9, Anm. 3). — Den Charakter eines Strategems trägt die mit Herodots Darstellung schwer vereinbare Erzählung von der Entwaffnung des Volkes durch Peisistratos (ੴμθπ. 15, 4, in etwas anderer Fassung bei Polyaen Strat. I. 21, 2), ferner die Geschichte, wie Themistokles die Erbauung von 100 Trieren bewerkstelligt (ੴμθπ. 22, 7; vgl. Polyaen Strat. I. 30, 6) und wie er den Areopag und Ephialtes gegen einander aufhetzt (ੴμθπ. 25). Ähnlicher Art ist die Erzählung von Aristogeiton, der auf der Folter den Tyrannen dahin bringt, ihm die Hand zu reichen (ੴμθπ. 18. In etwas anderer Form bei Polyaen Strab. I, 22; vgl. Diod. X, 16; Justin II, 9; Seneca De ira II, 23). Solche Geschichtehen standen bei den Atthidographen und wurden natürlich in verschiedenen Fassungen überliefert.

<sup>3)</sup> Inbezug auf die Einsetzung des Archontats sagt die 'Αθπ. 3: οἱ μὲν γὰρ πλείους ἐπὶ Μέδοντος, ἔνιοι δ' ἐπὶ 'Ακάστου φασὶ γενέσθαι (τὴν ἀρχήν, σημεῖον) δ'

rühren oder aus seiner Quelle stammen. Ebenso kann man nicht immer mit Sicherheit entscheiden, ob Aristoteles, wenn er zwei voneinander abweichende Überlieferungen über einen Punkt anführt, an der betreffenden Stelle selbst mehr als eine Quelle eingesehen hat, denn er fand bei Androtion bereits verschiedene Ansichten und im besondern auch solche, welche der herrschenden Auffassung widersprachen.

Auf atthidographischer Überlieferung (Androtion) und Rückschlüssen beruht die Darstellung der vordrakontischen, "alten" Verfassung, die einen durchaus hypothetischen Charakter trägt<sup>2</sup>.

ἐπιφέρονσι (ὅτι) οἱ ἐννέα ἄρχοντες ὀμνύονσι κτλ. Das stammt, wie die Datierung έπὶ ἀκάστου und έπὶ Μέθοντος zeigt, aus einer Atthis, welche den Ursprung des Archontats erklären wollte und bereits, wie Aristoteles, aus Bestehendem Rückschlüsse zog. Die erioi (ebenso wird 14, 4 die Atthis citiert, welche den Kleidemos benutzte. Vgl. S. 33, Anm. 1 a. E.) sind offenbar identisch mit den 7, 4 genannten: Ιππάδα δε τους τριαχόσια ποιούντας, ως δ' ένιοί φασι, τους Ιπποτροφείν δυναμένους : σημείον δε φερουσι τό τε ὄνομα τοῦ τέλους . . . καὶ τὰ ἀναθήματα τῶν ἀρχαίων . zz). Hier wie dort wird der vorherrschenden Ansicht eine Schlussfolgerung gegenübergestellt. Da Plut. Solon 18 beide Erklärungen der tands miteinander verbindet, so standen sie schon in der Quelle des Hermippos, d. h. bei Androtion. In derselben Weise wird bei Plut. Solon 19 die Ansicht der naeigen bekämpft, dass erst Solon den Areopag eingesetzt hätte. Zu den πλεῖστοι kann Androtion nicht gehört haben, da er schon im ersten Buche seiner Atthis (Philochoros, Frgm. 17) die Befugnisse des Areopags, wie die 'Aθπ. 3 in der Darstellung der αρχαία πο-Acreia, geschildert und im zweiten Buche nochmals über die Zusammensetzung und richterlichen Befugnisse des Areopags gehandelt hatte (Philochoros, Frgm. 58). Der Autor Plutarchs beruft sich gegen die πλείστοι auf das solonische Epitimie-Gesetz. Unmittelbar vorher sind bei Plutarch die Befugnisse des Areopags in fast wörtlicher Übereinstimmung mit der A3π. 8, 4 gezeichnet. Dass in der That gerade Androtion herrschende Ansichten bekämpfte, geht aus Plut. Solon 15 hervor. Hier heisst er inbezug auf die Seisachtheia: καίτοι τινές ἔγραψαν, ὧν ἐστὶν Ανθροτίων, ούχ αποκοπή χρεών, αλλά τόκων μετριότητι κουφισθέντας αγαπήσαι τους πένητας κτλ. Οι δε πλείστοι πάντων όμου φασι των συμβολαίων αναίφεσιν γενέσθαι τήν σεισάχθειαν, και τούτοις συνάδει μάλλον τα ποιήματα.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 34, Anm. 3.

<sup>2)</sup> Αθπ. 3. Das Amt des Archon ist jünger als das des Basileus und Polemarchos. ὅτι δὲ τελευταία τούτων ἐγένετο τῶν ἀρχῶν, σημεῖον καὶ (τὸ) μηδὲν τῶν πατρίων τὸν ἄρχοντα διοικεῖν ὥσπερ ὁ βασιλεὺς καὶ ὁ πολέμαρχος, ἀλλὰ μόνον τὰ ἐπίθετα. Die Thesmotheten sind jünger als die drei andern Archonten, διὸ καὶ μόνη τῶν ἀρχῶν οὐκ ἐγένετο πλεῖον ἢ ἐνιαύσιος. Das Amtslokal des Basileus war das βουκολεῖον, σημεῖον δέ ἔτι καὶ νῦν κτλ. Ob Aristoteles selbst alle diese Schlüsse gezogen hat, muís dahin gestellt bleiben, da auch seine Quelle bereits von solchen σημεῖα ausging (vgl. S. 34, Anm. 3). Über den Areopag in der "alten" Verfassung hatte Androtion in wesentlicher Übereinstimmung mit Aristoteles gehandelt. Vgl. Philochoros, Frgm. 17 und 58. Vgl. auch Phanodemos bei Athen. IV, 168a (Philochoros, Frgm. 60). Ähnlich und mit einer wörtlichen

Für die Geschichte des kylonischen Aufstandes und die Schilderung der wirtschaftlichen Verhältnisse ist Aristoteles derselben Quelle gefolgt, die Hermippos, der Gewährsmann Plutarchs in den betreffenden Abschnitten der Biographie Solons, benutzt hat. Es unterliegt keinem Zweitel, dass diese Quelle Androtion war <sup>1</sup>.

Der Bericht über die Verfassung Drakons 2 stammt dagegen mit

Übereinstimmung (τους ἀχοσμοῦντας) redet darüber Isokrates (Areop. 37; 46), der Lehrer Androtions. Vgl. ferner S. 34, Anm. 3. a. E. — Daß die vorsolonische Verfassung eine oligarchische war, ergab sich einfach aus der Erwägung, daß nach feststehender Überlieferung Solon der Begründer der Demokratie war. Dann mußten aber auch vor Solon die Beamten ἀριστίνθην καὶ πλουτίνθην gewählt werden, denn diese Art der Beamtenbestellung war der Oligarchie eigen. Vgl. Pol. II. 11, p. 1273a, v. 83; IV. 7, p. 1293b, v. 10.

1) Plutarch Solon 12 und 13 stimmt vielfach mit der ¾θπ. überein, kann aber weder mittel- noch unmittelbar dieselbe benutzt haben, da sich bei ihm mancherlei findet, was nicht in der ¼θπ. steht und nicht bloß nachträglicher Zusatz sein kann. Inbezug auf die wirtschaftlichen Verhältnisse bietet Plutarch durch eine Angabe sogar Verständlicheres als die ¾θπ. Vgl. S. 27, Anm. 3. Über Androtion

als gemeinsame Quelle vgl. S. 41, Anm. 2.

2) Für unecht erklärt die Verfassung Drakons F. Cauer, Hat Aristoteles u. s. w. (Stuttgart 1891), S. 70 ff. [Nach Cauer wäre die angebliche Verfassung dem von den Oligarchen im Jahre 411 ausgearbeiteten Entwurfe nachgebildet und dem Bestreben entsprungen, das, was man in der Gegenwart für wünschenswert hielt, in der Vergangenheit als wirklich nachzuweisen]. Als unecht betrachten die Verfassung ferner F. Rühl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 444 ff. und Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XVIII (1892), 689ff.; R. W. Macan, Journ. of. hell. stud. XII (1891), 24. 27; W. Headlam, Class. Review V, 166-168 [unecht und eine Interpolation]; E. S. Thompson ebenda p. 336 [ebenso]; van Herwerden und van Leeuwen, Ausgabe, Anm. zu Kap. IV [Interpolation]; Theod. Reinach, Revue des études grecques IV (1891), p. 82 und 143 ff. [spätere Interpolation aus der An. des Kritias]. Gegen die Annahme einer Interpolation mit Recht B. Keil, Berl. Philol. Wochenschr. 1892, Nr. 21, Sp. 653. Gegen die Echtheit auch H. Nissen, Rhein. Mus. XLVII (1892), 201 [Aus Kritias oder einem ähnlichen Pamphletisten]; E. Herzog, Über Aristoteles 'A9n. Kap. 4 (Tübinger Univ. Progr. 1892), 26 ff.; B. Niese, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 56 ff.

Für die Echtheit: P. Meyer, Des Aristoteles Politik und die 'Aθπ. (Bonn 1891), 31 ff. [Drakon codifizierte die bestehenden Zustände, schuf keine neue πο-λιτεία. Vgl. S. 20, Anm. 2]; Th. Gomperz, Die Schrift vom Staatswesen der Athener (Wien 1891), 43 ff.; G. Busolt, Philol. L = N. F. IV (1891), 393 ff.; Hermanns Gr. Staatsaltert. bearb. v. V. Thumser § 63, S. 351; E. Szanto, Archaeol.-epigr. Mitt. aus Österreich XV (1892), 180 ff.; M. Fränkel, Rhein. Mus. XLVII (1892), 473 ff.; B. Keil, Die solonische Verfassung u. s. w. (Berlin 1892), 96 ff. 115 ff. 202 [Gegen Fränkel und Keil vgl. F. Cauer, Jahrb. f. kl. Philol. 1893, Bd. CXLVII, S. 118 f.]; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², p. XXX

und S. 131 ff.

Ausnahme der Angabe des Archontenjahres, in dem derselbe seine Θεσμοί gab, nicht aus der Atthiden-Überlieferung 1, sondern wahrschein-

E. Herzog a. a. O. 28 ff. hat darauf hingewiesen, das die Verfassung Drakons auch mit dem übrigen Inhalte der Schrift nicht zusammengearbeitet ist. Namentlich ist es auffallend, das in der solonischen Verfassung der Rat der Vierhundert als etwas Neues erscheint (Δ9π. 8, 4: βουλην δ' έποίησε τετραχοσίους) und auf den Rat Drakons, der nur ein Mitglied mehr zählte und in dem ebenfalls Angehörige aller drei obern Schatzungsklassen vertreten gewesen waren, gar keine Rücksicht genommen wird. Die Atthis Androtions, die Aristoteles namentlich auch für die solonische Verfassung benutzte, kannte vor Solon keinen zweiten Rat neben dem Areopag. Vgl. Plut. Solon 19: (Solon) δευτέραν προσκατένειμε βουλήν κτλ. Die πλείστοι, welche nach Plut. Solon 19 auch die Einsetzung des Areopags dem Solon zuschrieben (vgl. S. 3, Anm. 3 a. E.), wußten ebenfalls nichts von der aristotelischen πολιτεία Drakons. Nach Kap. II, 2 und IV a. E. war der ganze Grund-

<sup>1)</sup> Es heisst in der Άθπ. 4, 1: ή μεν οὖν πρώτη πολιτεία ταύτην εἶχε τήν ύπο(γρα)φήν μετά δε ταυτα, χρόνου τινός οὐ πολλού διελθόντος, επί 'Αρισταίχμου αρχοντος, Αράχων τους θεσμούς έθηκεν ή δε τάξις αυτη τόνδε τον τρόπον είχε. άπεδέδοτο μεν ή πολιτεία τοῖς ὅπλα παρεχομένοις. ήροῦντο δε τούς μεν εννέα άρχοντας ··· τούτους d' ἔθει θιε(γγν) αν [so ist zu lesen nach Blass, Jahrb. f. kl. Philol. 1892, Bd. CXLV, S. 571] ... βουλεύειν δὲ τετρακοσίους ... κλη ρουσθαι δέ και ταύτην και τας άλλας άρχας · · · ή δέ βουλή ή έξ 'Αρείου πάγου φύλαξ ην των νόμων και διετήρει τας άρχας κτλ. Man vergleiche damit die Ausdrucksweise des Aristoteles in der Darstellung der Verfassungen des Solon und Kleisthenes. Kap. VII, 1: πολιτείαν δε κατέστησε (Solon) και νόμους έθηκε άλλους χτλ. (τά) τιμήματα διείλε είς τέτταρα τέλη.... τάς μ(ἐν οὐ)ν άρχὰς απένειμεν άρχειν · · · έχαστοις ανάλογον τῷ μεγέθει τοῦ τιμήματος αποδιδούς (τήν ἀρ)χήν. κτλ. VIII, 1: τὰς δ' ἀρχὰς ἐποίησε κληρωτάς ἐκ προκρίτων · · · βουλήν δ' έποίησε τετραχοσίους ... τήν δε των Αρεοπαγιτών έταξεν έπὶ το νομοφυλακείν. Ebenso sagt Aristoteles im Bezug auf Kleisthenes Kap. 21: πρώτον μέν συνένειμε πάντας είς δέκα φυλάς · · Επειτα την βουλήν πεντακοσίους αντί τετραχοσίων κατέστησεν κτλ. Es springt der Unterschied in der Ausdrucksweise sofort in die Augen. Die einzelnen Bestimmungen der solonischen und kleisthenischen Verfassung werden als gesetzgeberische Akte und Anordnungen des Solon und Kleisthenes bezeichnet, von Drakon heifst es dagegen nur in der kurzen, chronikartigen Notiz, dass er unter dem Archon Aristaichmos τους θεσμούς έθηκεν, aber von der πολιτεία wird nichts in bestimmten Worten auf seine gesetzgeberische Thätigkeit zurückgeführt. "Es war die staatsbürgerliche Berechtigung gegeben denen, die eine volle Waffenrüstung stellten. Sie wählten aber die neun Archonten u. s. w. Wenn nicht ή δε τάξις αυτη τόνδε τον τρόπον είχε stände und nicht III, 1 gesagt ware: ην δ' ή τάξις της άρχαίας πολιτείας της πρό Δράκοντος (τοιάδε), so könnte man diese drakontische Verfassung von der gesetzgeberischen Thätigkeit Drakons loslösen und als eine ὑπάρχουσα πολιτεία betrachten, welcher er τοὺς νόμους ἔθηκε. Vgl. Pol. II. 12, p. 1274 b, p. 15. Man gewinnt den Eindruck, dass Aristoteles sich nur schwer dazu entschließen konnte, im Gegensatze zu seiner Angabe in der Politik und im Gegensatze zu der Atthiden-Überlieferung dem Drakon eine πολιτεία zuzuschreiben und darum sich so ausdrückte, dass keine Verfassungsbestimmung geradezu als Anordnung Drakons erscheint.

lich aus einer in der letzten Epoche des peloponnesischen Krieges entstandenen Parteischrift eines Oligarchen, der den staatlichen Zustand, den er selbst herbeizuführen wünschte, im Bilde einer Verfassung Drakons darstellte, um dadurch den Glauben zu erwecken, dass die Bestrebungen seiner Partei nur die Wiederherstellung einer πάτριος πολιτεία bezweckten 1.

besitz Eigentum weniger reichen Männer, die Verfassung Drakons kennt einen Bauernstand, der sogar im Rate vertreten war. Es gab darnach also auch zahlreiche bäuerliche Grundeigentümer. -- Dagegen steht der kurze, mit der Erzählung von Kylon durch eine allgemeine Zeitbestimmung (μετά δε ταῦτα, χρόνου τινὸς οὐ πολλοῦ διελθόντος) verbundene Satz: ἐπ' 'Αρισταίχμου ἄρχοντος Δράχων τούς θεσμούς έθηκεν, ganz im Rahmen der Atthis. Vgl. Kap. VII, 1: πολιτείαν δε κατέστησε (Solon) και νόμους έθηκε άλλους, τοῖς δὲ Δράκοντος θεσμοῖς έπαυσαντο χρώμενοι πλήν των φονικών, und dazu Plut. Solon 17: πρώτον μέν οὖν τούς Δράχοντος νόμους άνείλε πλήν των φονιχών απαντας διά την χαλεπότητα καὶ τὸ μέγεθος τῶν ἐπιτιμιῶν (vgl. Aristot. Pol. II. 12, p. 1274 b, v. 17: ἔδιον δ' έν τοις νόμοις οὐδέν έστιν ὅ τι καὶ μνείας ἄξιον, πλην ή χαλεπότης διὰ τὸ τῆς ζημίας μέγεθος). Es ist deutlich, dass die bei Plut. zugrunde liegende Quelle (Androtion), welche Aristoteles 7, 1 (wo er zwischen πολιτεία und νόμοι unterscheidet) benutzte, nur das materielle Recht betreffende 9 εσμοί Drakons kannte. Diese θεσμοί πλήν τῶν φονικῶν hob Solon auf und ersetzte sie durch andere. Dass Solon auch die πολιτεία Drakons beseitigte, wird nicht gesagt, es stand davon nichts in dieser Quelle des Aristoteles. Vgl. J. W. Headlam, Class. Rev. V, 166. Die Verfassung Drakons hat mit der Rolle des Thessalos in der Geschichte Peisistratiden (vgl S. 51, Anm. 1) das gemeinsam, daß sie nicht der vulgären, durch die Atthiden bestimmten Überlieferung eigen war. Sie stammte offenbar, wie die Geschichte des Thessalos, aus einer Spezialschrift, über deren oligarische Tendenz letztere keinen Zweifel gestattet.

1) Schon F. Cauer a. a. O. 71 hat darauf hingewiesen, dass die Verfassung Drakons manche Ahnlichkeit mit den Verfassungsentwürfen der Oligarchen vom Jahre 411 zeigt. Nach der drakontischen Verfassung sollten alle diejenigen politische Rechte haben, die eine volle Waffenrüstung stellen konnten. Dieser Grundsatz kam im Jahre 411 unter dem Einflusse des Theramenes zur praktischen Geltung (Thuk. VIII, 97; vgl. Xen. Hell. II. 3, 48) Wahl und Losung der Ämter aus der politisch berechtigten Bürgerschaft findet sich ebenso bei Drakon, wie in den oligarchischen Verfassungsentwürfen ('Aθπ. 30, 2-3; 31, 2). Einen Rat von 401, bezw. 400 Mitgliedern, der aus Losung hervorgeht, giebt er dort, wie hier (Aθπ. 30, 3). In beiden Verfassungen sollen die Ratsherren über dreißig Jahre alt sein. Nach dem oligarchischen Verfassungsentwurfe ('Aθπ. 31, 3), soll niemand dasselbe Amt zweimal bekleiden, ausgenommen die Strategie und die Stelle eines Ratsherrn, nach Drakon sollte erst dann jemand ein Losamt wieder erhalten, wenn alle übrigen Bürger ein Losamt erhalten hatten und der Turnus des Losens von neuem begonnen hatte (vgl. Aristot. Pol. IV. 14, p, 1298a, v. 14; IV. 15, p. 1300a, v. 23). Drakon bestimmt, dass wenn ein Ratsherr eine Ratssitzung oder Volksversammlung versäumt, er Strafe zahlen soll und zwar der Pentakosiomedimnos drei Drachmen, Zur Charakterisierung der Persönlichkeit Solons, seiner Stellung zu den Parteien und der allgemeinen, leitenden Gesichtspunkte seiner gesetz-

der Ritter zwei Drachmen, der Zeugit eine Drachme (Fr. Cauer a. a. O., S. 70 hält diese Geldstrafen für anstößig, da Drakon nach Poll. IX, 61: καὶ μὴν κἀν τοῖς δράκοντος νόμοις ἔστιν ἀποτίνειν εἰκοσάβοιον bei seinen Strafen noch das Rind als Wertmesser benutzt habe. F. Rühl, Jahr. f. kl. Philol. Supplbd. XVIII, S. 689 bemerkt dagegen mit Recht, daß, da nach Poll. a. a. O. das Didrachmon damals βοῦς genannt wurde, εἰκοσάβοιον nur ein altertümlicher Ausdruck für vierzig Drachmen sei). Auch der oligarchische Verfassungsentwurf bestraft die Versäumnis einer Ratssitzung mit einer Drachme. Aristot. IV. 13, p. 1297 a rechnet zu den ολιγαρχικά σοφίσματα τῆς νομοθεσίας einerseits den ἄποφοι keinen Sold zu zahlen, anderseits für das Versäumen von Volksversammlungen und Gerichtssitzungen denselben gar keine oder nur eine geringe, den εὔποφοι dagegen eine große Buße aufzuerlegen. Vgl. IV. 9, p. 1294a, p. 38.

Diese gleichartigen Züge könnten darauf beruhen, dass die Oligarchen, welche die von ihnen angestrebte Staatsversassung durch gestissentliche Identifizierung mit der πάτριος πολιτεία zu legitimieren suchten ('Αθπ. 29, 3; 31, 4; 34), entweder in der That aus noch vorhandenen Gesetzen Drakons Versassungsbestimmungen entnahmen oder in Parteischriften eine ihren Wünschen entsprechende Versassung dem alten Gesetzgeber andichteten. Allerdings erhielt ihr vorbereitender Versassungsauschuss den Auftrag: προσαναζητήσαι και τους πατρίους νόμους, ους κλεισθένης έθηκε ότε καθίστη τήν δημοκρατίαν, aber von einer Durchforschung der Gesetze Drakons ist nicht die Rede, und die in der 'Αθπ. dem Drakon zugeschriebene Versassung enthält nicht wenig Bedenken Erregendes.

Es heisst in der 'Αθπ. 4: ήροῦντο δε τοὺς μεν έννέα ἄρχοντας και τοὺς ταμίας οὐσίαν κεκτημένους ούκ ελάττω θέκα μνῶν ελευθέραν, τὰς θ' ἄλλας <τὰς> ελάττους έχ των οπλα παρεχομένων, στρατηγούς δέ και Ιππάρχους οὐσίαν ἀποφαίνοντας ούχ έλαττον ή έχατον μνών έλευθέραν, χαλ παίδας έχ γαμετής γυναιχός γνησίους ύπερ δέκα ἔτη γεγονότας τούτους δ' ἔδει διε(γγυ)ᾶν [vgl. S. 37, Anm. 1] τούς πρυτάνεις και τους στρατηγούς και τους εππάρχους τους ένους μέχρι ευθυνών, έγγ(νη)τάς δ' έχ τοῦ αὐτοῦ τέλους δεχομένους, ούπες οἱ στρατηγοὶ καὶ οἱ ἵππαρχοι. Hinter τὰς δ' ἄλλας ist eine kleine Lücke, die Blafs, Kaibel-Wilamowitz, Herwerden - Leeuwen und Sandys durch ras ausfüllen, während Keil, Die solonische Verfassung, S. 114, Anm. 1 (ἐκλήρουν, τὰς μέν) ergänzt und dadurch die Strategen und Hipparchen zu erlosten Beamten macht, wie die Ratsherren und die αλλαι αρχαί (etwa Kolakreten u. s. w.). Allein militärische Beamte wurden sicherlich nie erlost. M. Fränkel, Rhein. Mus. XLVII (1892), 478 erhält durch starke Eingriffe in den überlieferten Text eine Lesart, wonach die Beamten, welche mindestens 100 Minen ούσία έλευθέρα besitzen, eheliche, über zehn Jahre alte Kinder haben und Bürgen stellen sollen, nicht die Strategen und Hipparchen, sondern die Prytanen und zwar die der Naukraren waren, welche nach Hdt. V, 71 ἔνεμον τότε τὰς ᾿Αθήνας. Allein gerade zur Qualifikation der Strategen gehörte noch im 4. Jahrhundert παιδοποιείσθαι κατά τούς νόμους und Grundbesitz in Attika (Deinarch, g. Demosth. 71), und unter den Prytanen ohne weitern Zusatz hat man sicherlich die Vorsitzenden des Rates zu verstehen (vgl. B. Keil, Solon. Verf., S. 96 und 117, Anm. 2; Herzog a. a. O., S. 29; G. Gilbert,

geberischen Thätigkeit hat Aristoteles dessen Gedichte benutzt, daneben aber auch die litterarische Überlieferung, darunter jene oligarchische Schrift, be-

Gr. Staatsaltert. I', S. 134, Anm. 1). Eine Bestimmung, dass gerade die Strategen und Hipparchen den höchsten Census haben und Bürgen stellen sollen, ist sehr erklärlich zu einer Zeit, wo die Strategie das wichtigste Amt geworden war und wo nach Durchführung des Besoldungswesens durch die Hände der Strategen (namentlich als Flottenführer) und der Hipparchen (die mit dem στος der Ritter zu thun hatten) bedeutende Summen gingen (vgl. J. W. Headlam, Class. Rev. V, 168a). Aber damals, wo die Münzprägung erst vor kurzem begonnen hatte und das Geldwesen noch wenig entwickelt war, kann von größern Kriegskassen nicht die Rede sein, und die Heerführung lag außerdem in den Händen des Polemarchos. 'A9n. 22, 2. Sowohl nach Thuk. I, 126, als nach der A9n. 13 war in jener Zeit das Archontat das wichtigste Amt, und man müßte darnach erwarten, daß für dieses der höchste Census vorgeschrieben worden wäre. Ob es eine erheblichere Reiterei gab, ist nach Hdt. VI, 92 auch höchst fraglich. Strategen hat die Atthis, welche Aristoteles für die solonische Verfassung benutzte, d. h. Androtion, noch zur Zeit Solons schwerlich gekannt. Die Aθn. 7, 3 zählt unter den Amtern, die Solon den Schatzungsklassen nach Maßgabe des Census zuwies, auf: die Archonten, Tamiai, Poleten, Elfmänner und Kolakreten. Wären Strategen und Hipparchen vorhanden gewesen, so dürften sie in dieser Aufzählung nicht gefehlt haben. Strategen scheinen erst im Jahre 501 eingesetzt worden zu sein. Vgl. 49n. 22, 2. Das Bedenken gegen den Umstand, dass die Strategen den höchsten Census haben, will Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 132, Anm. 2 dadurch beseitigen, dass er οὐχ έλάττω δέχα μνῶν als Census für die Archonten für verschrieben erklärt und διαχοσίων oder τριαχοσίων vermutet. Allein die nur von den Strategen und Hipparchen geforderte Bürgschaft zeigt, dass die Verfassung gerade von diesen Beamten besondere Vermögens-Garantieen verlangt.

Bedenken erregt alsdann die Bestimmung, daß die Bulenten und niedern Beamten aus den politisch berechtigten Bürgern erlost werden sollen. Diese Bestimmung begegnet in dem oligarchischen Verfassungsentwurfe vom Jahre 411 (Åθπ. 30, 2), aber noch die solonische Verfassung verordnete nicht die reine Losung, sondern die ἐκ προκρίτων (Άθπ. 8, 1; 31, 1. Vgl. Isokr. Areop. 22; Panath. 145). Wenn es vor Solon neben dem Areopag einen Gemeinderat gab, so bestand er höchst wahrscheinlich nicht aus 400, sondern aus 300 Mitgliedern. Näheres weiter unten.

Als ein Zeichen der Echtheit der drakontischen Verfassung betrachtete ich früher (Philol. N. F. IV, 397 ff. Vgl. auch M. Fränkel, Rhein. Mus. XLVII, 480) die Forderung einer οὐσία ἐλευθέρα, d. h. eines frei verfügbaren, durch Hypotheken nicht belasteten Eigentums von mindestens zehn Minen für die Wählbarkeit zum Amte der neun Archonten und der Tamiai, einer οὐσία ἐλευθέρα von mindestens 100 Minen für die Wählbarkeit zum Strategen und Hipparchen. Wäre die Verfassung echt, so würde es sich um aeginaeische Minen handeln, ein Census von 100 Minen οὐσία ἐλευθέρα etwa viermal so hoch sein, wie der des solonischen Pentakosiomedimnos, ein solcher von zehn Minen etwa zwischen der solonischen Ritter- und Zeugitenklasse liegen. Die Abstufung von 10:1 entspricht dem alten Wertverhältnis von Gold und Silber (vgl. Busolt a. a. O.). In den Verfassungen der Oligarchen ist von einem Census für die Ämterbesetzung, bei dem die Hypo-

rücksichtigt 1. Bei der Darstellung der solonischen Verfassung, über die in den Gedichten nichts enthalten war, hielt er sich teils an attische Chroniken 2,

theken inbetracht gezogen werden, nie die Rede. Nur die politisch berechtigten Bürger überhaupt sollen aus den ihrem Körper und ihrem Vermögen nach Leistungsfähigsten ausgewählt werden (Thuk. VIII, 67; A9n. 29, 5). Das spräche für die Echtheit, zumal in der Zeit vor Solon der Grundbesitz stark mit Hypotheken belastet war und also eine Berücksichtigung der Hypotheken beim Census nahe gelegen hätte. Allein auch ein Oligarch, der zwischen 411 und 404 lebte, konnte sehr wohl auf einen solchen Gedanken verfallen. Damals waren die Felder verwüstet, der Ackerbau lag darnieder, der ganze Viehbestand war zugrunde gegangen, der Handel stockte, und die Bürger wurden noch stark durch Leiturgieen und Kriegsauflagen in Anspruch genommen. Manche Bürger verloren ihr ganzes Vermögen, und in der Stadt herrschte der größte Geldmangel (vgl. Näheres bei Büchsenschütz, Besitz und Erwerb im gr. Altertum, Halle 1869, S. 599 ff.). Unter diesen Umständen muß die Verschuldung, welche zahlreiche Bürger namentlich von den Geldgeschäfte betreibenden, im allgemeinen der Demokratie zuneigenden Metoeken abhängig machte, einen großen Umfang gehabt haben und eine frei verfügbare ovota von 100 Minen schon ein erheblicher Besitz gewesen sein.

1) Καρ. 5, 2 referiert A. offenbar aus eigener Kenntnis über den Inhalt der Elegie, ής έστιν ἀρχή· γιγνώσκω κτλ. (neues Fragm.). Solon gehörte zu den μέσοι, ώς ἔκ τε τῶν ἄλλων ὁμολογεῖται καὶ αὐτὸς ἐν τοῖσθε τοῖς ποιήμασι μαρτυρεῖ κτλ. 5, 3 (neues Fragm.) vgl. Pol. IV. 11, p. 1296a, v. 20: Solon gehörte zu den μέσοι πολίται, δηλοῖ δ' ἐκ τῆς ποιήσεως. — Daſs Solon diese ἐξουσία hatte καὶ ἐν τοῖς ποιήμασι αὐτὸς πολλαχοῦ μέμνηται καὶ οἱ ἄλλοι συνομολογοῦσι πάντες. 6, 4. Ebenso 12, 1: ταῦτα δ' ὅτι τοῦτον (τὸν) τρόπον ἔσχεν οῖ τ' ἄλλοι συμφωνοῦσι πάντες, καὶ αὐτὸς ἐν τῆ ποιήσει μέμνηται περὶ αὐτῶν ἐν τοῖσθε (Frgm. 5 und 6 = Plut. Solon 18 und Solon. Popl. 2). — Über die oligarchische Schrift vgl. Anm. 2.

2) Die A9n. stimmt vielfach bis auf den Wortlaut mit Plut. Solon 14-19 und 25 überein. Plutarchs Gewährsmann, Hermippos (vgl. S. 58, Anm. 3) hat aber nicht aus der 'A3π., sondern aus der Atthis des Androtion geschöpft, die auch jene benutzte. Das zeigt B. Keil, die solonische Verfassung u. s. w (Berlin 1892). 40 ff. in einer eingehenden Untersuchung. So kennt Plut. Solon 14 (wo die Angabe: ήρέθη δὲ ἄρχων μετά Φιλόμβροτον deutlich die Atthis verrät, vgl. Androtion Frgm. 46) die Worte oder Verse, die dem in der A3n. 5. 3 citierten Pentameter τήν τε φ(ιλαργυρ) (αν τήν θ' υπερηφανίαν vorangingen und aus der 'Aθπ. nicht zu entnehmen waren (auch die Interpretation ist bei Plut. eine andere). Ebenfalls fehlen in der An. die von Plut Solon 3 zum Beweise dafür angeführten Verse, daß Solon mehr zu den πένητες hinneigte. Die Άθπ. 5, 3 sagt nur, das Solon bereits vor der Gesetzgebung an doţa zu den ersten gehörte, bei Plut. Solon 14 werden zum Beweise dafür solonische Verse augeführt. Inbezug auf die Seisachtheia bekämpft die 49n. 6 und 10 stillschweigend (offenbar auf Grund der Gedichte Solons) die bei Plut. Solon 15 erwähnte Auffassung Androtions, dass dieselbe blos durch eine Zinserleichterung und die Münzreform bewirkt worden sei. Dann sagt Aristot. 19π. 6, 2: dabei πειφώνται τι(νες) διαβάλλειν αὐτόν (Solon). Er hätte nämlich einigen γνώριμοι sein Vorhaben mitgeteilt, ἔπειθ' ώς μέν οί δημοτιχοί λέγουσι, παραστρατηγηθήναι διά τών φίλων, ώς δ' οι (βουλ)όμενοι Shao quete, xal actor xorvereir. Diese Leute hätten Geld geliehen und viel namentlich Androtion, teils zog er Rückschlüsse aus spätern Staatsein-

Land aufgekauft, infolge der χοεων αποχοπή wären sie dann reich geworden. οθεν φασί γενέσθαι τους υστερον δο(xo) ύντας είναι παλαιοπλούτους. Aristoteles erklärt den δημοτιχών λόγος für glaubwürdiger, da ein sonst so maßvoller und uneigennütziger Mann, der das Wohl des Staates über seinen eigenen Vorteil gestellt hätte, sich gewiß nicht in so unwürdigen, kleinen Dingen befleckt haben würde. Auch Plut. Solon 15 (vgl. Praecept. ger. reip. 13, p. 807) erzählt diese Geschichte. Die vertrautesten giloi Solons erhalten von ihm eine Mitteilung und benutzen sie in der angegebenen Weise zu ihrer Bereicherung. Als diese Freunde bezeichnet Plutarch τους περί Κόνωνα και Κλεινίαν και 'Ιππόνικον, also die Ahnen des Konon, Alkibiades und Kallias Das sind die υστερον δοχούντες είναι παλαιόπλουτοι (Kallias gehörte zu den ἀρχαιόπλουτοι, Vgl. Lys. 19, 49). Plutarch bemerkt, jene Männer brachten dadurch Solon εὶς διαβολήν, ώσπερ οὐ συναδικού μενον, ἀλλὰ συναδιχοῦντα. Dieser Vorwurf wäre aber sogleich dadurch widerlegt worden, daß Solon selbst fünf Talente verlor, die er ausgeliehen hatte. Erioi de neuteraidera λέγουσι, ων και Πολύζηλος ό Ρόδιός έστι. Τους μέντοι φίλους αὐτου χρεωκοπίδας καλοῦντες διετέλεσαν. Plutarchs Gewährsmann Hermippos kennt also die διαβολή Solons, aber nur im Rahmen der demokratischen Überlieferung, welche eine Überlistung Solons durch seine Freunde zugab. Ob das von ihm erhaltene charakteristische χοεωχοπίδαι, das boshaft mit der gentilicischen Endung ίδαι spielt und zugleich an έρμοχοπίδαι (Alkibiades) erinnert, aus der (dann auch von Androtion benutzten) oligarchischen Parteischrift, d. h. wahrscheinlich aus der Aθηναίων πολιτεία des Kritias, stammt (vgl. F. Dümmler, Hermes XXVII [1892], 262; Keil a. a. O. 46ff.) muss mindestens dahingestellt bleiben. Die Worte zaλοῦντες διετέλεσαν sprechen nicht dafür, ebenso wenig die Elegie des Kritias auf Alkibiades (Bergk, PLGr. II4, 282, Frgm. 3). Ubrigens dürfte Androtion diese ganze Geschichte nur als eine Überlieferung erzählt haben, an deren Richtigkeit er selbst nicht recht glaubte, denn sie setzt voraus, dass die Seisachtheia eine vollständige Schuldentilgung war, während Androtion sie nur als eine durch Ermässigung der Zinsen und durch die Münzreform herbeigeführte Erleichterung auffaste. Bei Plutarch steht denn auch: Πράγμα δ' αὐτῷ συμπεσεῖν λέγεται κτλ. Für Aristoteles, der die gewöhnliche Ansicht von der Seisachtheia teilte, fiel das grundsätzliche Bedenken gegen die Uberlieferung fort, er wendet sich daher nachdrücklich gegen die oligarchische Fassung derselben. Die angebliche Thatsache, daß Solon selbst zuerst fünf Talente, die er ausgeliehen hatte, erliefs, wodurch die Anschuldigung sofort als Verleumdung erwiesen wurde, kann Aristoteles noch nicht in seiner Quelle gefunden haben, denn sonst würde er nicht nötig gehabt haben, den Vorwurf nicht etwa mit Berufung auf jene Thatsache, sondern auf den ganzen Charakter Solons mit solcher Schärfe zurückzuweisen. Ebenso muß Aristoteles die Ansicht (οἴονται μέν οὖν τινες κτλ. Άθπ. 9, 2), dass Solon zur Steigerung der Macht der Volksgerichtshöfe seine Gesetze absichtlich undeutlich abgefast habe, in der gemeinsamen Quelle unwiderlegt gefunden haben. Er verwirft sie nachdrücklich: οὐ μὴν είχος, άλλὰ διὰ τὸ μὴ δύνασθαι καθόλου περιλαβεῖν τὸ βέλτιστον· ού γάρ (δ)ίκ(αιον) έκ των νυν γιγνομένων, άλλ' έκ της άλλης πολιτείας θεωφείν την έχεινου βούλησιν. Bei Plut. Solon 18 heifst es ohne Widerlegung: λέγεται (Solon) δε και τους νόμους ασαφέστερον γράψας και πολλάς αντιλήψεις έχοντας αὐξῆσαι τὴν τῶν δικαστηρίων Ισχύν κτλ. Diese Ansicht stammt schwerlich aus jener

richtungen <sup>1</sup>. Mehrfach beruft er sich auch auf Gesetze Solons. Sicherlich kannte Aristoteles die wichtigern zu seiner Zeit in Kraft befindlichen Gesetze, welche von Solon herrührten oder ihm zugeschrieben wurden, aber schwerlich hat er selbständig urkundlichen Forschungen obgelegen, um den wirklichen Bestand der solonischen Gesetzgebung aufzunehmen und daraus die Verfassungseinrichtungen Solons festzustellen. Jedenfalls fand er bei Androtion und andern Atthidographen eine Anzahl Gesetze <sup>2</sup>, und mancherlei deutet darauf hin, daß der von der litterarischen

oligarchischen Parteischrift. F. Dümmler a. a. O. 267 unter Hinweis auf An. 35), sondern gehört vielmehr, wie die Auffassung Plutarchs und Isokr. Areopag 39 ff. zeigt, der demokratischen Überlieferung der Atthiden an, welche es dem Solon zum Lobe anrechnete, dass er die Macht der Volksgerichtshöfe in dieser Weise gesteigert hätte. B. Keil a. a. O. 155 ff. Der Ausdruck es Aristoteles éx vaiv νῦν γιγνομένων deutet auf einen zeitgenössischen Autor, d. h. Androtion. Auch in andern Punkten erklärt Aristoteles Angaben der Quelle, aus denen Plutarchs Gewährsmann schöpfte, für unrichtig. Nach Plut. Solon 1 wäre, os Eviol gazur, Peisistratos der Geliebte Solons gewesen, es ginge auch aus den Gedichten und Gesetzen desselben hervor, dass er erotische Neigungen gehabt hätte. Ferner erzählt Plut. Solon 8 über die Eroberung von Salamis τὰ δημώδη τῶν λεγομένων, wonach Peisistratos mit Solon zusammen nach Kolias gefahren wäre u. s. w. Gegen beide Angaben wendet sich Aristoteles 'Αθπ. 17, 2: φανερώς ληφούσι (οΙ) φάσχοντες έρώμενον είναι Πεισίστρατον Σόλωνος κτλ, οὐ γάρ ἐνθέχεται ταῖς ἡλικίαις, ἐάν τις άναλογίζηται τὸν έχατέρου βίον καὶ ἐφ' οὖ ἀπέθανεν ἄρχοντος. — Zu den für das Verbältnis zwischen Plut. Solon und der An. charakteristischen Stellen gehört auch Plut. Solon 25 und Aθπ. 7, 1. - Aristoteles hat also eine Quelle mit selbständigem Urteil benutzt, obwohl er sich an sie (wie späterhin an Herodotos) vielfach enge bis auf den Wortlaut anschlofs. Wie Aristoteles gegen Androtion polemisierte, so wandte er sich gelegentlich auch gegen Isokrates. Vgl. Isokr. Panath. 145 ff. mit 'Aθπ. 8, 1-2 und dazu B. Keil a. a. O. 90ff. Die Nichtberücksichtigung der Ann. durch Plutarchs Gewährsmann Hermippos erklärt sich dadurch, dass dieselbe für seine Art der Schriftstellerei zu knapp, zu wenig anekdotenbaft und zu wenig pikant war, und auch nicht genug Biographisches enthielt. Vgl. B. Keil a. a. O. 118.

1) Auf einem Rückschlusse beruht die Angabe (7, 1; 8, 1), daß die Beamten aus den drei obern Klassen erlost wurden und zwar in der Weise, daß die Abstufung der Ämter derjenigen des Zensus entsprach. Denn Aristoteles sagt 8, 1: σημεῖον ở ὅτι κληρωτὰς ἐποίησεν ἐκ τῶν τιμημάτων, ὁ περὶ τῶν ταμιῶν νόμος, ῷ χρώμενοι (διατελο)ῦσι ἔτι καὶ νῦν κελεύει γὰο κληροῦν τοὺς ταμίας ἐκ πεντακοσιομεδίμνων. Vgl. 47, 1: κ(ληροῦται) ở εἶς ἐκ τῆς φυλῆς, ἐκ πεντακοσιομεδίμνων κατὰ τὸν Σόλωνος νόμ(ον [ἔτι γὰο ὁ ν)όμος κύριός ἐστιν]. Ein Rückschluß ist ferner die Angabe, daß jede Phyle zehn Kandidaten für das Archontat durch Vorwahl bestimmte, und daß dann aus diesen Vorgewählten die Auslosung erfolgte. ὅθεν ἔτι διαμένει ταῖς φυλαῖς τὸ δέκα κληροῦν ἐκάστην, εἶτ' ἐκ τούτων κυαμεύειν. Über die Rückschlüsse inbezug auf die ἀρχαία πολιτεία vgl. S. 35, Anm. 2.

Androtion, Frgm. 4 (Schol. Aristoph. Vög. 1540); Philochoros, Frgm. 94
 (Suid. s. v. ὀργεῶνες).

Überlieferung gebotene Stoff seine Hauptquelle war 1, die er mit selbständigem Urteil benutzte und aus seiner eigenen Kenntnis der

<sup>1</sup> Dass Aristoteles keine selbständigen Urkundenforschungen anstellte, nehmen Nissen, Rhein. Mus. XLVII 1892', 195, 201 und B. Niese, Histor. Zeitschr. LXIX 1892, 56, 66 ff. an. Auch B. Keil, Die solon Verfassung 201 kommt zu dem Ergebnis, dass Aristoteles schwerlich mehr aktenmässiges Material zur Verfügung hatte, als er mitteilt. Seine Darstellung beruhe in erster Linie auf litterarischen Quellen, aus dem Metroon habe er nicht geschöpft. G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. Ii. p. XXVII ff. meint dagegen, Aristoteles sei infolge der Mitarbeit an Theophrass στιαγωγή των νίμων und der Abfassung seiner fünf Bücher περι αξόνων Σόλωνος im vollen Besitze des urkundlichen Materials gewesen und hätte sich darum sieherlich nicht auf die litterarischen Hilfsmittel beschränkt. Die Quelle des A. sei eine Zusammenstellung von Gesetzen gewesen. aus deuen er auf die Verfassungeinrichtungen zurückgeschlossen habe. Indessen die Echtheit der Schrift zee dervor 26korog ist höchst zweifelhaft. Sie ist nur in einem Nachtrage zu den wahrscheinlich von Hermippos verfalsten und von Diog. Laert. V, 21 überlieferten Kataloge aristotelischer Schritten bei Hesych v. 140 Aristot. Opera ed. Acad. V, p. 1465; Val Rose, Aristot, Frgm. 16 aufgeführt. Es wäre auch sehr auffallend, wenn von einer so umfangreichen und für Antiquare so interessanten Schrift des Aristoteles nicht das kleinste Fragment erhalten sein sollte. — An dem Werke Theophrasts hat allerdings Aristoteles mitgearbeitet. Usener. Preufs. Jahrb. LIII, 15: Nissen, Rhein, Mus. XLVII, 14ff. Es fragt sich aber, wie weit sich diese Mitarbeit erstreckte. Obwohl es bei Philod Rhet. Vol. Hereul. V., fol. 147) 11 heilst: eşeore unw d'e rec cixeine nonquareine und dia ratt' equiparo roue te rouors geragen dua to unberei un ta, tosuita; nourein; urt. so reicht dieses Zeugnis doch kaum aus, um die Beteiligung des Aristoteles an der eigentlichen Sammelarbeit als Thatsache zu betrachten. Und selbst wenn er mitgesammelt hätte, so würde es noch fraglich bleiben, ob er sich gerade an der Sammlung der alten, solonischen Gesetze beteiligte Vielmehr scheint Aristoteles nur theoretische Beiträge geliefert zu haben. Vgl. Pol V. 9. p. 1009 v. 14: enlag de, osa ir rois rouns us orugesoria legouer rais achiteiais, a aura ratra eusei ras nolirelas. Cicero sagt de fin. V. 11: Omnium fere civitatum non Graeciae solum, sed etiam barbariae ab Aristotele mores instituta disciplinas, a Theophrasto leges etiam cognovimus. - Die von Aristoteles verfalsten vier Bücher von und behandelten keine eigentlichen Staatsgesetze vgl. lagegen Nissen, Rhein Mus. XLVII, 187., sondern Sitten und durch Herkommen oder Gesetz geregelte Bräuche, mores, disciplinas wie Cicero sagt. Daher war das Werk auch nicht soude sondern souden betitelt vgl. Ps. Aristot., p. 1250 b. v. 17 und p. 1251 a. v. 37. Freilich giebt Diog. Laert. V. 21. v. 140 den Titel relum J., aber dals der aus demselben Katalog erhaltene Titel bei Hesych. v. 131: seusuwe d' der richtige ist, ergiebt sich aus den Fragmenten. Athen Epit. I, 23 d Frym 607 Rose! Igororear; in Tropposit routuor. Die vieue Poucier Hesych Nachtrag, v 150 waren, wie die routum Toppgrave, ein Teil des Werkes. Die remmar Sugsagara's strupwyg bei Hesych. Nachtrag. v. 187 ist natürlich identisch mit den rousen Segsagere From. 604-609 Rose', Zeller, Philos. d. Gr. II. 2', 106 nimmt mit Recht an, dass roussen nur ein ungenauer Titel der jagjagere war. Es last sich also nicht nachweisen, dals Aristoteles im vollen Besitz des urkundlichen Materials für die solonische Ver-

bestehenden Gesetze ergänzte. Wenn aber auch die Darstellung der solonischen Verfassung nicht auf unmittelbarer Urkundenforschung be-

fassung war. Nun beruft sich Aristoteles auf solonische Gesetze und zwar erstens mehrfach auf solche, die noch zu seiner Zeit in Kraft waren, zweitens einmal auf Gesetze, die nicht mehr galten. Άθπ. 8, 3: διὸ καὶ ἐν τοῖς νόμοις τοῖς Σόλωνος οίς ο θαέτι χρώνται, πολλαχού γέγραπται τους ναυκράρους είσπράττειν και άνα-Μόχειν έχ τοῦ ναυχραφιχοῦ ἀργυρίου. Das scheint auf archivalische Studien hinzuweisen. Aber bei Androtion Frgm. 4 (Schol. Aristoph. Vögel 1540) ist ein Stück eines vorkleisthenischen Gesetzes erhalten: Τοῖς δὲ ἰοῦσι Πυθώδε θεωροῖς τούς χωλαχρέτας διδόναι έχ των ναυχληριχών (ναυχραριχών) έφόδιον άργύρια, χαὶ είς άλλο ο τι αν θέη αναλώσαι. Es standen also in der litterarischen Quelle des Aristoteles außer Kraft gesetzte Gesetze und gerade solche, die sich auf das vavχραφικόν άργύριον bezogen. Vgl. auch Phot. s. v. ναυχραφία καλ έν τοις νόμοις δε , έάν τις ναυκραρίας άμφισβητή " καί ,, τούς ναυκράρους τούς κατά τήν ναυκραρίαν". Dann sagt Aristot. 8, 5: dass Solon gegen diejenigen Bürger, welche bei Parteikämpfen die Dinge gehen ließen, wie sie wollten, νόμον Εθηκε ϊδιον, ος αν στασιαζούσης της πόλεως μ(ή θ)ήται τα όπλα μηθέ μεθ' έτέρων, ατιμον είναι και της πόλεως μη μετέχειν. Auch dieses Gesetz stand in seiner Quelle. Vgl. Plut. Solon 20: των δ' άλλων αύτου νόμων ίδιος μέν μάλιστα και παράδοξος ὁ χελεύων ἄτιμον είναι τὸν έν στάσει μηδετέρας μερίδος γενόμενον. Vgl. De sera num. vind. 4, p. 550 c; Praecept. ger. reip. 32, p. 823 F. Es könnte daher auch von den damaligen περί των τυράννων νόμοι bereits in der Quelle des Aristoteles die Rede gewesen sein. Über die Abänderung solonischer Gesetze, welche Klauseln enthielten und darum zur häufigen Anrufung der Gerichte Anlass gaben, berichtet Aristot. A9n. 35, 2 in der Erzählung von der gesetzgeberischen Thätigkeit der Dreifsig. Als Beispiel führt er die Abänderung eines Gesetzes über das Erbrecht an (vgl. 9, 2). Auch das wird in der von ihm für die Geschichte der Dreifsig benutzten Atthis des Androtion (vgl. S. 33, Anm. 1) gestanden haben, der ebenfalls über die zweifelhafte Auslegung solonischer Gesetze gehandelt hatte (vgl. S. 42, Anm. a. E.).

Von den in Kraft befindlichen Gesetzen ist ihm der περί τῶν ταμιῶν νόμος bekannt (8, 1; 47, 1), welcher die Erlosung der raufat aus der Klasse der Pentakosiomedimnen anordnete. Ferner sagt er 8, 4: καὶ τοὺς έπὶ καταλύσει τοῦ δήμου συνισταμένους έχρινεν (der Areopag), Σόλωνος θέν(τος) νόμον είσα(γγ)ελ(las) περί αὐτῶν. Versuche zum Umsturze der demokratischen Verfassung bilden die erste Kategorie der Verbrechen, die in dem nach dem Archontat des Eukleides erlassenen νόμος είσαγγελτικός aufgezählt werden (vgl. Meier und Schömann, Att. Prozess bearb. v. H. Lipsius, S. 314). Hypereid. f. Euxen. 22: ἐάν τις τὸν δημον τον Αθηναίων καταλύη ή συνίη ποι έπι καταλύσει του δήμου κτλ. Vgl. Theophrastos im Lex. Rhet. Cantabr. s. v. είσαγγελία. Isokr. περί τοῦ ζεύγ. 6; Deinarch. g. Demosth. 94. Wenn Aristoteles Solon als den Urheber des Eisangelie-Gesetzes gegen diejenigen, welche sich zum Umsturze der Demokratie verbinden sollten, bezeichnet, so folgt daraus nur, dass Solon damals als solcher galt, aber noch nicht, dass er es wirklich war. Bei Pollux VIII, 53 ist davon die Rede, daß nach Solon bei Eisangelien 1000 Richter urteilen sollten. Diese angebliche Bestimmung Solons ist sicher spätern Ursprungs. Vgl. Meier und Schömann s. a. O. S. 168, Anm. 47. Dass Klagen, die Anschläge gegen die gesetzliche

ruht, und manche Angaben über staatliche Einrichtungen, von denen in den Gesetzen Solons nicht die Rede war, sich nur als Schlüsse zu erkennen geben <sup>1</sup>, so ist doch nicht daran zu zweifeln, daß diese Verfassung, obschon nicht durchweg, so doch in wesentlichen Zügen geschichtlich ist <sup>2</sup>. Denn da Solon nicht bloß Gesetze gab, die das ma-

Staatsordnung betrafen, vor den Areopag kamen, konnte Aristoteles oder sein Gewährsmann daraus schließen, daß nach der Atthiden-Überließerung der Areopag damals ἐπίσχοπος τῆς πολιτείας war und ihm erst Ephialtes die öffentlichen Klagen entzog, um sie dem Volke und den Gerichtshößen zu übertragen.

1) Vgl. S. 43, Anm. 1.

2) B. Niese, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 62 ff. hält die Darstellung der solonischen Verfassung für eine wesentlich hypothetische, sie beruhe auf dem Glauben, dass Solon (mit Drakon) die athenische Demokratie geschaffen habe. Weder Drakon noch Solon hätten eine Verfassung gegeben, sondern nur vouot, welche materielles Recht enthielten. Außerdem hätte Solon die Seisachtheia vollzogen. Niese stützt sich auf bloße allgemeine Wahrscheinlichkeitsgründe. "Wenn", sagt er S. 66, "Solon die ihm zugeschriebene Verfassung gegeben und den Rat der Vierhundert eingesetzt hätte, so würde schwerlich so kurze Zeit nachher der Streit der Parteien aufs neue begonnen haben, und nicht so leicht hätte wohl Peisistratos die Tyrannis gewonnen, wenn man sich eben diesen Rat nicht als einen wesenlosen Schatten denken soll." Dagegen ist zu bemerken, dass aus den solonischen Gedichten selbst hervorgeht, dass die Parteien mit seinem Werke nicht zufrieden waren, und dass also der Staat in Gährung war. Das war der Boden, auf dem Tyrannis erwuchs. Der Gedanke an eine solche lag, wie Solon selbst bezeugt, gleichsam in der Luft. Dass vom Rate beim Staatsstreiche und auch späterhin nicht die Rede ist, darf nicht auffallen. Der kleisthenische Rat, der dem Kleomenes und Isagoras kräftigen Widerstand leistete, verkörperte die Vertretung einer vom Demos getragenen Verfassung, während die solonische Staatsordnung die Wünsche der breiten Masse nicht befriedigte. Da Peisistratos die populäre Strömung für sich hatte, und die miteinander hadernden, mächtigen Adelsfaktionen eher die solonische Verfassung beseitigen, als aufrecht erhalten mochten, so war der Rat in der That machtlos. Niese beruft sich ferner auf Hdt. V, 72, wo es heifst, dats König Kleomenes nach Vertreibung des Kleisthenes den kleisthenischen Rat aufzulösen und die Amter dreihundert Genossen des Isagoras einzuhändigen versuchte (τριηχοσίοισι δε τοίσι Ισαγόρεω στασιώτησι τας αρχάς ένεχειριζε). Niese meint, Isagoras würde wohl, wenn es vorher einen Rat der Vierhundert gegeben hätte, diesen wiederhergestellt und mit seinen Leuten besetzt haben. Es könnte aber am Ende Isagoras allerlei Gründe gehabt haben, nicht so zu verfahren, und vermutlich griff er als Vertreter einer der alten regionalen Adelsfaktionen auf vorsolonische Zustände zurück. Die Oligarchen waren im Jahre 411 jedenfalls der Meinung, dass die Bürgerschaft an einen in alter Zeit bestehenden Rat der Vierhundert glaubte, denn ihr Verfassungsentwurf sagt: βουλεύειν μέν τετραχοσίους zατά τὰ πάτρια ('49π. 31, 1). Dass es vor Kleisthenes eine βουλή gab, zeigt CIA. IV. 2, Nr. 1a, v. 12, wo έπ)ὶ τῆς β(ουλῆς) mit ziemlicher Sicherheit zu ergänzen ist.

Die Herleitung der Volksgerichte von Solon bezeichnet Niese a. a. O. S. 65,

terielle Recht betrafen, sondern auch Anordnungen traf, die in die Verfassung eingriffen, so konnte er letztere nicht bloß mündlich zur Nachachtung mitteilen, sondern mußte sie auch schriftlich feststellen <sup>1</sup>. Freilich hat er keine systematische Verfassungsurkunde entworfen und die staatlichen Einrichtungen, die er vorfand und unverändert ließ, in seinen Gesetzen als bestehend vorausgesetzt <sup>2</sup>, aber da er die Gesetze

Anm. 2 als "eine ganz anachronistische Hypothese". Nun läßt Lysias X, 16 τους νόμονς τους Σολωνος τους παλαιούς verlesen. Darunter kommt folgendes vor: δεδέσθαι δ' ἐν τῆ ποδοχάχχη ἡμέρας πέντε τὸν πόδα, ἐὰν προστιμήση ἡ ἡλιαία. Wilamowitz, Philol. Unters. I, 96 bemerkt mit Recht: "Form und Inhalt garantieren das Alter des Gesetzes".

Der Behauptung Nieses, das Solon keine Verfassung, vielmehr nur νόμοι gegeben hätte, steht nicht nur die ganze attische Überlieferung entgegen, sondern auch eine Äusserung Solons selbst. Denn wenn dieser sagt: Δήμφ μὲν γὰρ ἔδωκα τόσον κράτος (Aristot. γέρας), ὅσσον ἐπαρκεῖ (Aristot. ἀπαρκεῖ) | τιμῆς οὐτ' ἀφελών οὕτ' ἐπορεξάμενος κτλ. (Άθπ. 12, 1: Plut. Solon 18), so sind diese Worte, wie sie auch der Gewährsmann Plutarchs auffast, doch nur auf die Verleihung politischer der Rechte zu beziehen.

1) Vgl. dagegen B. Niese a. a. O. 58. 60: "Weder in den Gesetzen, noch in den Gedichten war eine Verfassung erhalten." "Die Verfassung beruht im Altertum, wo sie sich organisch entwickelt hat, auf Herkommen und Vertrag, nur ausnahmsweise auf Gesetz; die Veränderungen vollziehen sich oft unmerklich, und es hat in älterer Zeit, so viel mir bekannt, niemals eine schriftliche Aufzeichnung Verfassung stattgefunden."

2) Über die Höhe des Census der einzelnen Schatzungsklassen stand nichts in den solonischen Gesetzen. Gegen die Ansicht, das für die Ritter keine bestimmte Anzahl von Massen des Jahresertrages vom eigenen Grundbesitz als Census festgesetzt war, sondern dass zur Ritterklasse die innoτροφείν δυνάμενοι gehörten, beruft sich Aristoteles Άθπ. 7, 4 nicht auf ein solonisches Gesetz, sondern erklärt es nur für wahrscheinlicher, dass auch der Rittercensus nach Massen des Jahresertrages bestimmt worden sei. Ebenso bezogen sich die Vertreter jener Ansicht nicht etwa auf irgendein Gesetz, sondern auf das ὄνομα τοῦ τέλους und auf ἀναθήματα τῶν ἀρχαίων. Ein Schwanken der Atthidographen, die sich mit den Gesetzen Solons beschäftigten, wäre nicht möglich gewesen, wenn sie Ansätze der Censusklassen in einem Gesetze gefunden hätten. Solon sagte nichts über die Höhe des Census der einzelnen Schatzungsklassen, weil er dieselben vorfand und die Zahl der Maße für jede Klasse unverändert liefs, wie die 'A3n. auch deutlich zu erkennen giebt. Während sie sagt: έχαστοις ανάλογον τῷ μεγέθει τοῦ τιμήματος αποδιδούς τὴν ἀρχήν heifst es dann: ἔθει θὲ τελείν πενταχοσιομέθιμνον ατλ., worauf sie fortfährt τὰς θ' ἀρχάς έποίησε ×τλ. (vgl. S. 37, Anm. 1).

Ferner stand in den Gesetzen, abgesehen von der Erlosung der ταμίαι aus den Pentakosiomedimnen (vgl. S. 43, Anm. 1), nichts über die Art der Bestellung der Beamten aus den obern drei Schatzungsklassen, denn Aristoteles Αθπ. 8, 1 sagt: σημεῖον δ' ὅτι κληφωτάς έποίησεν ἐκ τῶν τιμημάτων ἐπερὶ ταμιῶν νόμος, ῷ χρώμενοι (διατελο)ὖσιν ἔτι καὶ νῦν. κελεύει γὰς κληφοῦν τοὺς

nach den einzelnen Behörden, die sie zu handhaben hatten, zusammenstellte<sup>1</sup>, so wird er gewiß in dem Nomos einer Behörde auch über die Art ihrer Zusammensetzung gehandelt haben, sofern er sie neu geschaffen oder reorganisiert hatte. Auch aus dem materiellen Recht konnte mancherlei inbezug auf die Verfassungseinrichtungen erschlossen werden<sup>2</sup>. Die Atthidographen haben aber bei ihrem regen anti-

ταμίας έχ πενταχοσιομεδίμνων (vgl. 47, 1). (Früher war Aristoteles der Meinung, daß Solon die Ämter durch Wahl besetzte vgl. S. 20, Anm. 2.) Dass keine reine Losung stattfand, sondern eine Losung έκ προκρίτων, ergab sich daraus, dass letztere noch 487/6 bei der Bestellung der Archonten befolgt wurde (22, 5). -Ebenso wenig enthielten die solonischen Gesetze etwas über die Art der Bestellung der Archonten, denn die 'Aθπ. sagt 8, 1: προύχρινεν δ' είς τούς έννεα ἄρχοντας εκάστη (φυλή) θέκα, και (έκ) τού(των εκ)λήρουν. όθεν έτι διαμένει ταῖς φυλαῖς το δέκα κληροῦν, είτ" έκ τούτων κυαμεύειν. Aristoteles hat die πρόxeisis von zehn Kandidaten durch jede Phyle und die darauf folgende Erlosung aus der zu seiner Zeit bestehenden Art der Bestellung erschlossen. Dieser Schluss ist aber unzutreffend, denn die Kontinuität zwischen der solonischen Art der Bestellung und der zur Zeit des Aristoteles üblichen war durch die Parteikämpfe nach der Gesetzgebung Solons und das im Jahre 487/6 erlassene Gesetz (Αθπ. 22, 5) unterbrochen. In dem Berichte über die Parteikämpfe ('Aθπ. 13), der zweifellos auf einer Atthis beruht, ist stets von der Wahl der Archonten die Rede und die Macht des Archontats erscheint (in Übereinstimmung mit Thuk. I, 126) als eine so bedeutende, dass eine, wenn auch durch πρόχρισις abgeschwächte Erlosung des Amtes zu jener Zeit erheblichen Bedenken unterliegt. - Auch der Areopag war als bestehend vorausgesetzt, da man nicht wußte, ob ihn Solon eingesetzt hätte oder bereits vorfand. Letzteres schloß man aus dem solonischen Epitimie-Gesetz (Plut. Solon 19). - In den fortlaufenden Gesetzestafeln stand endlich weder die Seisachtheia, noch die Münz- und Gewichtsordnung, da die 'Aθπ. 10 diese Massregeln προ τῆς νομοθεσίας setzt (vgl. Niese a. a. O. 59). Es ist möglich, obschon nicht wahrscheinlich, dass die Seisachtheia bloß mündlich verkündigt wurde, jedenfalls war aber eine Urkunde über dieselbe den Atthidographen unbekannt, denn sonst hätte keine so weit gehende Meinungsverschiedenheit über die Bedeutung der Massregel entstehen können (Plut. Solon 15).

<sup>1)</sup> Das hat Schoell, Ber. d. bayer. Akad. Phil.-Hist. Cl. 1886, S. 88 nachgewiesen. Auf dem ersten Axon standen die νόμοι des Archon (vgl. Plut. Solon 24 und Harpokr. s. v. σῖτος). — βασιλέως νόμοι oder νόμος: Athen. VI, 234 ff. = Polemon Frgm. 78, Müller III, 137. Vgl. Phot. s. v. παράσιτοι; Pollux VI, 35; III, 39. — Vgl. Aristot. A3π. 8, 2: Σόλων μὲν οὖν οὖνως ἐνομοθέτησεν περὶ τῶν ἐννέα ἀρχόντων. — Είπ περὶ τῶν ταμιῶν νόμος: A3π. 8, 1; 47, 1 (vgl. CIA. IV. 3, p. 138—139). — Bruchstück aus dem die Naukraren betreffenden Nomos bei Phot. s. v. ναυχραρία. — Bei der Epicheirotonie der Nomoi im 4. Jahrhundert stimmte das Volk zuerst über die νόμοι βουλευτικοί ab, dann über die νόμοι κοινοί, ferner über die τῶν ἐννέα ἀρχόντων und τῶν ἄλλων ἀρχῶν. Vgl. Demosth. g. Timokr. 20.

<sup>2)</sup> Nach Aristot. Aθπ. 8, 2 und 47, 1 stand in dem περί των ταμιών νόμος,

quarischen Interesse auch solche Gesetze Solons benutzt, die nicht mehr in Kraft waren 1, so dass Aristoteles ohne Frage bei Androtion ein zum großen Teil auf Urkunden zurückgehendes Material vorsand.

Für die Erzählung vom Staatsstreiche des Peisistratos, von seiner wiederholten Vertreibung und Rückkehr, vom Sturze der Tyrannis und von den darauf folgenden Parteikämpfen benutzte Aristoteles unter vielfacher Anlehnung an den Wortlaut Herodotos als Hauptquelle <sup>2</sup>. Außerdem entnahm er aus atthidographischer Quelle und zwar ausschließlich oder zum größten Teil aus Androtion <sup>3</sup> chronologische Bestimmungen und allerlei Einzelheiten <sup>4</sup>. Einige Angaben scheinen auch auf bloßer Kombination des Aristoteles oder seiner Quelle zu beruhen <sup>5</sup>. Die Zuthaten zu Herodotos und die Abweichungen von dessen Erzählung können nicht durchweg zur Bereicherung des geschichtlichen Thatbestandes verwertet werden, denn sie sind mindestens zum Teil höchst unwahrscheinlich oder zweifelhaft <sup>6</sup>.

dass die ταμίαι aus den Pentakosiomedimnen erlost werden sollten. — Aus einem Gesetze, wie es bei Lys. X, 16 (vgl. S. 46, Anm. 2 a. E.) erhalten ist, konnte man die Existenz und Besugnisse des Volksgerichtes erschließen. Dasselbe gilt von den Naukraren. Vgl. Δ9π. 8, 3; Phot. s. v. νανχαφεία.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 43, Anm. 2 und S. 48 Anm.

Vgl. 'Δθπ. 14-15. 19-20 und Hdt. I, 59-64; V, 62-66. 70. 72. 73.
 Herodotos citiert im Kap. 14, 4.

<sup>3)</sup> Wenn Aristoteles Άθπ. 17, 4 von Peisistratos sagt: γημαι δέ φασι τήν Αργείαν οι μὲν ἐχπεσόντα τὸ πρῶτον, οι δὲ κατέχοντα τὴν ἀρχήν, so könnten beide Angaben bereits bei Androtion gestanden haben. Vgl. S. 34, Ann. 3.

<sup>4)</sup> Dahin gehört die Angabe, daß Aristion den Volksbeschluß beantragte, der dem Peisistratos eine Leibwache bewilligte (vgl. Plut. Solon 30), dann die Erzählung vom Verhalten Solons bei dieser Gelegenheit (vgl. Plut. Solon 30; Eth. p. 794 E), ferner eine von Herodotos abweichende Angabe über die Herkunft des Weibes, das als Athena verkleidet den Peisistratos bei dessen erster Rückkehr begleitete (vgl. S. 33, Anm. 1 a. E.) u. s. w. Dazu kommen Skolien zu Ehren der Kämpfer von Leipsydrion und auf Kedon. Daß Skolien bei den Atthidographen standen, ergiebt sich aus Phanodemos, Frgm. 9 Müller I, 367. Über andere aus atthidographischer Quelle geflossene Einzelheiten, wie die Erzählung von der Entwaffnung des Volkes durch Peisistratos und von dem Verhältnis der Alkmeoniden zu Delphi, vgl. S. 34, Anm. 2 und S. 33, Anm. 1.

<sup>5)</sup> So die Angabe, dass die Freundschaft des Peisistratos mit den Argeiern auf der Verheiratung mit der Timonassa beruhte (17, 4) und dass Isagoras ein Freund der Tyrannen war (20, 4). Vgl. B. Niese, Histor. Zeitschr. LXIX (1892), 47.

<sup>6)</sup> Schwerlich richtig sind die in der vorhergehenden Anmerkung angeführten Angaben. Vgl. B. Niese a. a. O. Auch die Erzählung von der Entwaffnung des Volkes durch Peisistratos kann nicht als geschichtlich gelten (15, 4—5; vgl. S. 34, Anm. 2). Nach 33n. 17, 4 erhielt Peisistratos wegen seiner Freundschaft mit

Zu den Quellen des Aristoteles für die Darstellung der Herrschaft des Peisistratos und der Verschwörung des Harmodios und Aristogeiton gehörte namentlich Thukydides, die bereits in den vorhergehenden Abschnitten benutzte Atthis (Androtion) 1 und sicherlich auch die Schrift des Kritias. Aristoteles zieht stellenweise Thukydides wörtlich aus, mehrfach widerspricht er ihm. Wo letzteres geschieht, ist grundsätzlich Thukydides vorzuziehen, da dieser nach eigener Versicherung gerade über die Peisistratiden gut unterrichtet war, während Aristoteles

Argos Zuzug von 1000 Argeiern, nach Hdt. I, 61 waren letztere Söldner. Herodots Angabe ist gewiss richtig, denn wenn die Peisistratiden mit den Argeiern so sehr befreundet gewesen wären, so hätten sie bei der gerade damals heftigen Verfeindung zwischen Argos und Sparta sicherlich nicht die engste Gastfreundschaft mit den Lakedaemoniern unterhalten können (vgl. Hdt. V, 63: ὅμως καὶ ξεινίους σφι έόντας τὰ μάλιστα, gemildert von Aristot. Αθπ. 19, 4: καίπερ ὅντων ξένων αὐτοῖς). Nach Hdt. a. a. O. bewog das Gebot des delphischen Gottes die Lakedaemonier zum Einschreiten gegen die Peisistratiden, nach Aristot. a. a. O. in nicht geringerm Masse als jenes die Freundschaft der letztern mit den Argeiern. Niese a. a. O. erblickt darin eine hypothetische Erweiterung der Überlieferung, die keineswegs beglaubigt sei. Indessen die Anwerbung von 1000 Söldnern in Argos beweist doch jedenfalls, dass die Peisistratiden daselbst gute Verbindungen hatten, die allmählich in Sparta Misstrauen hervorrufen mussten. Die guten Beziehungen zwischen den Peisistratiden und Argos beruhten allerdings schwerlich auf der Verheiratung des Peisistratos mit der Timonassa, sondern auf politischen Gründen. Megakles, der gefährlichste Gegner des Peisistratos, war ein Schwiegersohn des Kleisthenes von Sikyon, des erbitterten Feindes der Argeier. Kleisthenes war damals freilich bereits gestorben, aber der Anhang des Tyrannen behielt in Sikyon die Oberhand (vgl. Bd. 12, 664-667). Diese Wechselbeziehungen konnten leicht eine Annäherung zwischen den Peisistratiden und Argeiern herbeiführen.

1) Aus dieser Atthis stammt die Geschichte, dass Peisistratos einer Vorladung vor den Areopag folgte ('A9n. 16, 6 und Plut. Solon 31. Vgl. Aristot. Pol. V. 12, p. 1315b), ferner die Angabe über die Beziehungen zwischen Solon und Peisistratos (vgl. S. 41, Anm. 2 auf S. 43), dann die Anekdote vom zwelov ἀτελές und die Erzählung vom Verhalten des Aristogeiton bei seiner Folterung (vgl. S. 34, Anm. 2). Bei dieser Erzählung giebt Aristoteles zwei Relationen: ώς μέν οἱ δημοτικοί φασιν hätte Aristogeiton große Standhaftigkeit gezeigt und Freunde des Tyrannen als Mitwisser genannt, ώς δ' ἔνιοι λέγουσιν die wirklichen Teilnehmer an der Verschwörung angegeben, also seine Genossen dem Tyrannen preisgegeben. Die Eviot, welche der demokratischen Überlieferung widersprechen und nicht zu δημοτικοί, mithin zu den Oligarchen gehören, sind offenbar dieselben, welche auch Solon im Widerspruche mit der demokratischen Überlieferung herabsetzten (vgl. S. 41, Anm. 2), Hipparchos verherrlichten und Thessalos zum Übelthäter machten (vgl. S. 51, Anm. 1). Es handelt sich ohne Zweifel um die 'A9n. des Kritias, von der sich Aristoteles wahrscheinlich auch bei der Darstellung der Regierung des Peisistratos beeinflussen liefs. Beachtenswerte Gründe dafür bei M. Pokrowsky, Stud. zur A9n. des Aristoteles (Moskau 1893, russisch), S. 32 ff.

von der höchst parteiischen Darstellung eines die Helden der Demokratie systematisch herabsetzenden Oligarchen beeinflußt ist und nachweislich mindestens in einem Falle Unrichtiges angiebt <sup>1</sup>.

1) Zunächst findet sich in der 'A9n. 17, 4 eine mit Thuk. VI, 55 (vgl. I, 20) in Widerspruch stehende Angabe über die Söhne des Peisistratos. Nach der A9n. hatte Peisistratos vier Söhne; zwei eheliche: Hippias und Hipparchos, und zwei uneheliche: Iophon und Hegesistratos mit dem Beinamen Thessalos (Iophon und Thessalos uneheliche Söhne des Peisistratos auch nach Plut. Cato 24). Thukydides nennt dagegen Hipparchos und Thessalos γνήσιοι άθελφοί des Hippias, und zwar stützt er sich dabei auf die Inschrift (Verbannungsdekret), welche auf der nach der Vertreibung der Tyrannen errichteten Stele eingegraben war. Folglich ist die Angabe unrichtig, dass Thessalos ein unehelicher Sohn des Peisistratos war. - Thessalos kann auch kein blosses παρωνύμιον des Hegesistratos gewesen sein, denn Thukydides hätte sicherlich den Hegesistratos nicht blofs mit seinem Beinamen genannt, und noch weniger würden die Athener auf ein offizielles Denkmal nur das παρωνύμιον gesetzt haben. Nach Hdt. V, 94 war Hegesistratos (dessen angeblichen Beinamen er nicht nennt) ein unehelicher Sohn des Peisistratos von der Argeierin und wurde von seinem Vater zum Herrscher über Sigeion eingesetzt. Folglich ist Hegesistratos von Thessalos zu trennen. Vgl. F. Rühl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 436f.; B. Niese, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 45.

Von Thessalos ist bei Thukydides sonst gar nicht die Rede, bei Aristot. übernimmt er inbezug auf das Verhältnis zu Harmodios die Rolle des Hipparchos. Nicht Hipparchos, sondern Thessalos beschimpft als verschmähter Liebhaber die Schwester des Harmodios und diesen selbst. Das giebt den Anlass zur Bildung der Verschwörung, welcher der unschuldige Hipparchos zum Opfer fällt, weil die Verschworenen, die sich in der entscheidenden Stunde für entdeckt halten, ri Späau wollen. B. Niese a. a. O. S. 48 meint, dass diese Abweichung von Thukydides durch den pseudoplatonischen Dialog Hipparchos, p. 228, auf den schon F. Rühl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 439 hingewiesen hatte, veranlast worden sei. In diesem Dialog wird Hipparchos, der πρεσβύτατος (in der 'Αθπ. richtig, wie bei Thuk., Hippias der älteste) und σοφώτατος unter den Söhnen des Peisistratos, als Verkörperung des platonischen Herrscherideals charakterisiert. Er bemüht sich, die Bürger zu erziehen, ενα ως βελτίστων ὄντων αὐτων ἄρχοι. Als er die in der Gegend der Stadt wohnenden Bürger, die ihn wegen seiner sogla bewundern, erzogen hat, beginnt er mit der Erziehung des Landvolkes. Ein so weiser Mann konnte natürlich nicht die ihm als Liebhaber des Harmodios zugewiesene Rolle spielen. Der pseudoplatonische Dialog bemerkt denn auch: λέγεται δὲ νπό τῶν χαριεστέρων ανθρώπων και ο θάνατος αυτού γενέσθαι ου δι' α οι πολλοί ψήθησαν, διά την της άδελφης άτιμιαν της κανηφορίας, έπει τοῦτό γε εύηθες κτλ.

Niese a. a. O. bemerkt mit Recht, dass die Αθπ. und der Dialog darin übereinstimmen, dass Hipparchos φιλόμουσος war und die Dichter Anakreon und Simonides nach Athen holen ließ. Hier wie dort heißt es ferner, dass die Athener unter den Peisistratiden "wie unter Kronos" gelebt hätten Daraus folgt aber noch keineswegs, dass die Αθπ. den Dialog benutzte, denn das, was beide gemeinsam haben, könnte in mehr als einer Atthis gestanden haben, und in andern Punkten weicht Aristoteles vom Dialoge ab. Ersterer bezeichnet den Hipparchos als παιδιώδης και έρωτικός, letzterer charakterisiert ihn als den Weisen auf dem

Im Hinblick auf die bisher beobachtete Quellenbenutzung des Aristoteles spricht alle Wahrscheinlichkeit dafür, daß die Skizze der

Throne. Wenn ferner Aristoteles der Schilderung des Dialogs im ganzen Glauben schenkte, so dürfte er doch kaum die Erzählung von der Erziehung der Bürger zur Trefflichkeit übergangen haben. Bei Aristoteles bezieht sich der Ausdruck o έπι Κρόνου βίος auf die Regierung des Peisistratos, im Dialog auch auf die des Hipparchos. (Der Ausdruck war übrigens ein geläufiger für "goldene Zeit". Vgl. Plut. Arist. 24; Kimon 10.) Was aber die Hauptsache ist, wenn Aristoteles infolge der Schilderung des Hipparchos im Dialoge ihn für unfähig zu einer Handlungsweise, wie sie ihm Thukydides zuschreibt, gehalten hätte, so würde er nicht nötig gehabt haben, durch eigene Kombination den Thessalos an seine Stelle zu setzen, denn er hätte ja bereits im Dialoge eine ὑπὸ τῶν χαριεστέρων erzählte Geschichte gefunden, welche den Hipparchos als unschuldiges Opfer des Harmodios und Aristogeiton hinstellte.

Die Darstellung des Aristoteles ist offenbar aus ganz anderer Quelle geflossen. Der Umstand, daß Harmodios und Aristogeiton, nur um überhanpt etwas zu vollbringen, einen Unschuldigen töten, und dass also die von der Demokratie verherrlichte That als ein zweckloser Mord erscheint, zeigt deutlich, dass es sich um eine aus der oligarchischen Partei hervorgegangene Darstellung handelt. Sie trägt denselben Charakter, wie die der demokratischen Überlieferung widersprechende Behauptung der eviot, dass Aristogeiton seine Mitverschworenen genannt und dem Tyrannen preisgegeben hätte (vgl. S. 50, Anm. 1). Wenn man damit die ebenfalls im ausgesprochenen Gegensatze zu der demokratischen Überlieferung auftretende Angabe, das Solon sich bei der Seisachtheia bereichert hätte (vgl. S. 41, Anm. 2) zusammenhält, so gewinnt man deutlich den Eindruck einer systematischen und rücksichtslosen Bekämpfung der demokratischen Tradition und der von ihr gefeierten Persönlichkeiten, wie sie Kritias in seiner 'Aθηναίων πολιτεία unternahm (vgl. S. 13, Anm. 2 und M. Pokrowsky a. a. O.). Die Erzählung von Thessalos hat mit der oligarchischen Darstellung des Verhaltens des Aristogeiton und mit der angeblichen Verfassung Drakons das gemeinsam, dass sie nicht in die vulgäre, von den Atthiden bestimmte Überlieferung übergangen ist (vgl. S. 37, Anm. 1 a. E.) und also aus einer besondern, von jenen nicht berücksichtigten Schrift stammt. Das giebt den Schlüssel zur Erkenntnis der Stellung des Thessalos in der 'A3n. Bei Diod. X, 16 (vermutlich Ephoros) erscheint Thessalos als der weise Sohn des Peisistratos, welcher der Tyrannis entsagt, demokratischen Grundsätzen huldigt und bei den Bürgern großes Ansehen besitzt. Dieselbe Auffassung des Thessalos findet sich in der Erzählung von einem ihm zuteil gewordenen Götterzeichen bei Theophr. Hist. pl. II. 3, 3 (vgl. F. Rühl, Rhein. Mus. XLVII [1892], 460). Im Gegensatze zu Thessalos bezeichnet Diodoros den Hippias und Hipparchos als gewaltthätige und drückende Tyrannen, und zugleich wird von ihm die Standhaftigkeit des Aristogeiton gepriesen, der seinen Genossen unerschütterlich treu bleibt und an den Feinden Rache übt. Das ist also demokratische Überlieferung. Mag nun Thessalos in der That auf die Tyrannis verzichtet haben oder nicht, jedenfalls machte ihn die demokratische Uberlieferung zu einem ihrer Helden. Es entspräche durchaus der systematischen Bekämpfung und Umkehrung derselben in jener oligarchischen Schrift, wenn sie den Thessalos zu einem frechen und übermütigen Gesellen machte und ihn inbezug auf Harmodios an die Stelle des Hipparchos setzte, den, wie der pseudoplatonische Verfassung des Kleisthenes ebenfalls aus atthidographischer Quelle herausgearbeitet ist <sup>1</sup>. Die darauf folgenden, chronikartigen und nach Archontenjahren bestimmten Angaben aus der Partei- und Verfassungsgeschichte von Kleisthenes bis zum peloponnesischen Kriege stammen sicher aus einer Atthis <sup>2</sup>. Was Aristoteles über die Einführung des Ostrakismos und die erste Anwendung desselben sagt, deckt sich bis auf den Wortlaut mit einem Fragment aus der Atthis Androtions <sup>3</sup>. Wahrscheinlich ist daher noch vieles andere aus dieser Quelle geflossen. Auch in diesem Abschnitte der Anvalor nohrela findet sich nicht wenig Fragwürdiges oder geradezu Unrichtiges <sup>4</sup>.

Dialog beweist, die Oligarchen, wiederum im Gegensatze zur demokratischen Überlieferung, als einen weisen Mann charakterisierten, der die Bürger erzog, ebenso wie "die Dreißig" vorgaben, τούς λοιπούς πολίτας ἐπ' ἀρετζν καὶ δικαισσύνην τραπέσθαι. Lys. XII, 5; vgl. Xen. Hell. II. 3, 19; Plat. Ep. VII, 324 b.

Auch die übrigen Abweichungen der Aθπ. von Thukydides sind mindestens zweifelhaft. Nach der 13n. 18, 3 nahmen nollos an der Verschwörung teil, nach Thuk, VI. 56, 3 οθ πολλοί. Ersteres ist unwahrscheinlich. Vgl. F. Rühl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 439. Einen scharfen Ausfall gegen Thukydides enthält der Satz: οὐ (γάρ έ)θύνατο παραχρημα λαβείν οὐθεν ἴχνος της πράξεως, άλλ' ὁ λεγόμενος λόγος ώς ό Ίππίας αποστήσας από των δπλων τούς πομπεύοντας έφωρασεν τούς τὰ έγχειρίδια ἔχοντας ούχ άληθής έστιν, οὐ γάρ ἔπεμπον τότε μεθ' οπλων, αλλ' υστερον τουτο κατεσκεύασεν ο δημος. Vgl. Thuk. VI, 58: έχελευσεν (Hippias) αὐτούς, δείξας τι χωρίον, ἀπελθεῖν ές αὐτὸ ἄνευ τῶν ὅπλων. καὶ οι μέν ανεχώρησαν οιόμενοι τι έρειν αυτόν, ὁ δὲ τοις έπικούροις φράσας τὰ ὅπλα υπολαβείν έξελέγετο ε ύθ ύς ους έπητιατο και εί τις εύρέθη έγχειρίδιον έχων. μετά γάρ άσπίδος και δόρατος είωθεσαν τὰς πομπάς ποιείν. Für richtig halten die Angaben des Aristoteles Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, p. XVIII, 2 und Hude, Jahrb. f. kl. Philol. CXLV (1892), 174. Allerdings erzählt Aristoteles, daß Peisistratos die Bürger entwaffnet hatte, aber diese Erzählung ist sehr fraglich (vgl. S. 34, Anm. 2). Wenn ferner für einen Tyrannen bewaffnete Volksmassen bedenklich waren, so hatte doch Hippias eine starke Leibwache und gerade in der breiten Masse viele Anhänger. Es konnte daher dem Tyrannen das Erscheinen des Volkes in Waffen bei einem Feste unbedenklich erscheinen, nach Thuk. hofften freilich die Verschworenen gerade auf die Mitwirkung des bewaffneten Volkes. Auch das Skolion zu Ehren des Harmodios und Aristogeiton: ἐν μύρτον κλαδί τὸ έιφος φορήσω entscheidet nicht gegen Thukydides, denn ein Dolch war eine zu einem plötzlichen Anfalle weit geeignetere Waffe als ein langer Speer. Übrigens ist, wie F. Rühl, Rhein. Mus. XLVI (1891), S. 439, Anm. 1 bemerkt, die Polemik gegen Thukydides nicht recht logisch. Denn, wenn auch die Bürger keine önla trugen, so konnte man sie doch untersuchen lassen und diejenigen, die Dolche hatten, festnehmen.

In den Atthiden war die Verfassung mehr oder weniger eingehend behandelt.
 Vgl. Kleidemos Frgm. 8; Androtion Frgm. 3; Philochoros Frgm. 71-79 b.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 34.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 33, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Die sicherlich aus einer Atthis stammende (vgl. S. 34, Anm. 2), an sich

In der Geschichte der Vierhundert, der Dreifsig und der Wiederherstellung der Demokratie sind wiederum Spuren einer Benutzung Androtions erkennbar. Einiges hat Aristoteles aus Thukydides entnommen; aus Xenophon, von dem er vielfach abweicht, hat er nur eine Stelle entlehnt. Der Wert dieses Abschnittes beruht hauptsächlich auf der ausgedehnten Benutzung und Wiedergabe von Urkunden. Doch ist es mindestens zweifelhaft, ob Aristoteles dieselben selbständig im Original benutzt oder sie in seiner Quelle gefunden hat.

Im ganzen hat er sich jedenfalls an litterarische Quellen gehalten, die er mit selbständigem Urteil benutzte. Jedoch zeigt er dabei Mangel an historischer Kritik und an eigener, ernster Forscherarbeit zur Feststellung des geschichtlichen Thatbestandes 4.

recht unwahrscheinliche Geschichte des Flottengesetzes des Themistokles steht im Widerspruche mit Hdt. VII, 144 und Thuk. I, 14. Unwahrscheinlich und mit Hdt. und Thuk. unvereinbar ist auch die Angabe (Kap. 13), dass der Areopag das Hauptverdienst an dem Siege bei Salamis gehabt hätte, und dass die Strategen (darunter Themistokles) ratlos gewesen wären. Vgl. Thuk. I, 74; Hdt. VIII, 124 und dazu H. Nissen, Rhein. Mus. XLVII (1892), 201. Ungenau ist die Wiedergabe der Proklamation an die Athener, ihre Familien zu retten (Hdt. VIII, 41). Die Angabe, dass der Areopag den Bürgern zur Einschiffung das nötige Zehrgeld verschaffte, steht im Widerspruche mit einer ältern Atthis (vgl. S. 33, Anm. 1 auf S. 34). Erhebliche Bedenken erregt die siebenzehnjährige Vorstandschaft des Areopags nach den Perserkriegen. Vgl. Niese, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 64f.; K. Köhler, Ber. d. Berl. Akad. 1892, S. 343 f. (Anders urteilt freilich G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I°, p. XX). Wenn ferner Aristoteles '49π. 24 sagt, dass die Athener auf den Rat des Aristeides vom Lande nach der Stadt zogen, so giebt Thuk. I, 14. 16 aus eigener Kenntnis an, dass noch zu Beginn des peloponnesischen Krieges die große Mehrzahl der Bürgerschaft ihre eigentlichen Wohnsitze auf dem Lande hatte. -Verkehrt ist die Auffassung der Stellung von Lesbos, Chios und Samos im attischen Reiche (Kap. 24), teilweise unzutreffend die Angabe über die schlechten Strategen in der Zeit der Pentekontaetie, übertrieben die über die Kriegsverluste der Athener (Kap. 26). Der Chronologie des Thukydides und der Darstellung Theopomps widerspricht die an sich abenteuerlich klingende Erzählung von der Teilnahme des Themistokles am Sturze des Areopags (vgl. S. 34, Anm. 2).

- 1) Vgl. S. 33, Anm. 1.
- 2) Vgl. 149π. 33 und Thuk. VIII. 96, 2; 97, 1—2; 89, 2; 149π. 36, 2 und Xen. Hell. II. 3, 19. Eine Benutzung des Ephoros (wie sie Ad. Bauer, Litterar. und hist. Forschungen zu Aristot., S. 151 annimmt) läst sich nicht nachweisen, denn einzelne Übereinstimmungen der 149π. 34 und 38 mit Diod. XIV, 3 und 33 könnten auf Benutzung derselben Quelle durch die 149π. und Ephoros beruben.
- Über die Wiedergabe von Urkunden bei Atthidographen vgl. S. 43, Anm. 2.
   Bezeichnend ist dafür z. B. der Umstand, daß er den Thessalos im Gegensatze zu Thukydides als unehelichen Sohn des Peisistratos bezeichnet, ob-

wahl sich letzterer für seine Angaben über die Familienverhältnisse der Peisiiden auf eine Inschrift beruft. Aristoteles hat sich um diese Inschrift nicht Ein fragmentarischer, dürrer Auszug aus der Schrift des Aristoteles ist die 'Αθηναίων πολιτεία, die in den Excerpten oder Bruchstücken aus den fälschlich dem Herakleides Pontikos zugeschriebenen Πολιτείαι erhalten ist '. Dieser Auszug ergänzt unsere Kenntnis des verlorenen Anfanges der 'Αθηναίων πολιτεία, von dem sonst nur wenige Fragmente erhalten sind.

Ferner ist von Pollux (VIII, 82 ff.) oder vielmehr von dessen Quelle die 'Aθηναίων πολιτεία für die Angaben über attische Staatsund Rechtsaltertümer in umfassendem Maße ausgezogen und stellenweise mit einer andern Quelle kompiliert worden <sup>2</sup>.

Die Atthidographen hatten eine reiche archäologische Litteratur eröffnet. De metrios von Phaleron bearbeitete die ἀρχόντων ἀναγραφή und gab eine fünf Bücher zählende Schrift περὶ τῆς ᾿Αθήνησι νομοθεσίας heraus ³. Krateros, wahrscheinlich der Halbbruder des

weiter bekümmert (vgl. S. 51, Anm. 1). Kap. 2, 1 sagt er: ἡ δὲ πᾶσα γῆ δι σἰίγων ἦν. Vgl. Kap. 4 a. Ε.: ἡ δὲ χώρα δι' ὀλίγων ἦν. Der gesamte Grund und Boden Attikas war nach ihm in den Händen weniger reicher Männer, das übrige Landvolk bestand aus ἐκτήμοροι, die kein Grundeigentum besaßen, sondern das Land der Reichen bearbeiteten, wofür sie ein Sechstel der Ernte für sich behalten konnten. Aristoteles konnte aber aus den von ihm selbst Kap. 12 angeführten Versen Solons (— γῆ μέλαινα, τῆς έγω ποτε | ὅρους ἀνεῖλον πολλαχῆ πεπηγόιας) entnehmen, daß es zahlreiche, mit Hypotheken belastete, bäuerliche Grundeigentümer gab. Auch die von ihm skizzierte Verfassung Drakons kennt Zeugiten, also Bauern, die sogar im Rate sitzen. Nun ist bei Plut. Solon 13, wo dieselbe Quelle wie bei Aristot. ἀθπ. 2 zugrunde liegt (Androtion), auch nur von reichen Landeigentümern ἐκτήμοροι und in Schuldknechtschaft Geratenen die Rede. Aristoteles hat sich mithin einfach auf einen Auszug aus dieser Quelle beschränkt, ohne sich eine weitere, selbständige Erforschung der agrarischen Verhältnisse angelegen sein zu lassen.

<sup>1)</sup> Heraclidis politiarum quae extant ed. F. W. Schneidewin, Göttingen 1847; C. Müller, Frgm. Hist. Gr. II, 208 f.; V. Rose, Aristotelis Fragmenta³ (Leipzig 1886), p. 370. Über den Autor der Kompilation vgl. Bd. I³, 516, Anm. 2 (vermutlich hat der jüngere Herakleides aus Herakleia am Pontos, der im Schulunterricht thätig war, die Auszüge aus den Politeiai des Aristoteles verfaßt. Vgl. C. v. Holzinger, Philol. L, 443). Über das Verhältnis der herakleidischen Excerpte zu Aristoteles vgl. C. v. Holzinger, Philol. L = N. F. IV (1891), 436 ff. und LII = N. F. VI (1893), 58 ff., der in dem zweiten Aufsatze zeigt, daß auch des Herakleides lakonische und kretische Politieen bloße Auszüge aus Aristoteles sind.

<sup>2)</sup> Val. Rose, Aristot. Pseudepigr., S. 408 ff. 426 ff.; Stojentin, De Iulii Pollucis in publicis Atheniensium antiquitatibus enarrandis auctoritate, Breslau 1875, Diss.; Stoewer, In quibus nitantur auctoribus Iulii Pollucis rerum iudicialium enarrationes, Münster 1888, Diss.; B. Keil, Die solonische Verfassung in Aristoteles Verfassungsgeschichte Athens (Berlin 1892), 64 f.

<sup>3)</sup> Müller II, 362. Über die Archontentafel als Quelle Apollodors vgl. Diels,

Königs Antigonos Gonatas, ein gewissenhafter und zuverlässiger Forscher, verfaßte eine ψηφισμάτων συναγωγή, ein umfangreiches Werk, in dem attische Volksbeschlüsse und solche Urkunden, die zur Erläuterung und Ergänzung derselben dienten, mit geschichtlichem Kommentar in chronologischer Anordnung zusammengestellt waren <sup>1</sup>.

Zugleich entstand seit Ende des 4. Jahrhunderts eine Anzahl Periegesen, in denen die Denkmäler Attikas mit großer Genauigkeit aufgezählt und beschrieben wurden 2. Der älteste, uns bekannte Perieget ist der gut unterrichtete Diodoros, der eine größere Schrift über Grabdenkmäler, περὶ μνημάτων und (vor 306/5) ein Werk über die attischen Demen, περὶ δήμων, verfaßte, in welchem ein wertvoller mit Fleiß und Sorgfalt gesammelter Stoff bearbeitet war 3.

Einen hervorragenden Platz unter den Periegeten nimmt Polemon, der Sohn des Milesios, aus Ilion ein 4. Er lebte zur Zeit des Ptolemaeos V. Epiphanes (202-181), stand den Pergamenern nahe und wurde im Jahre 177/6 von den Delphern durch Verleihung der Proxenie geehrt 5. Sein eifriges Abschreiben und Sammeln von Inschriften trug ihm den Spitznamen Stelokopas ein 6. Von seinen mannigfachen

Rhein. Mus. XXXI, 28. 37. — Chr. Ostermann, De Demetrii Phal. vita, reb. gest. et script. reliquiis I, Hersfeld 1847, Progr.; II, Fulda 1857, Progr.; Susemihl, Gesch. d. gr. Litteratur in d. Alexandrinerzeit I, 135 ff.

2) C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 32 ff.

3) Müller II, 353 ff.; Susemihl, Gesch. d. gr. Litteratur I, 654 f.

<sup>1)</sup> Müller II, 617. A. Meineke, De Crateri συναγωγη ψηφισμάτων in Steph. Byz. quae supersunt (Berlin 1849) Epimetrum I; G. Cobet, Ad Crateri ψηφισμάτων συναγωγήν, Mnemos. N. S. I (1873), 97—128; Var. Lect.<sup>2</sup> (1873), p. 350. 369; U. Köhler, Hermes XXIII, 392f.; P. Krech, De Crateri ψηφισμάτων συναγωγη et de locis aliquot Plutarchi ex ea petitis, Greifswald 1888, Diss. (eingehende, unsere Kenntnis wesentlich bereichernde Untersuchung); Susemihl a. a. O. I, 599 ff. — Das Werk war sehr umfangreich. Die Bruchstücke aus dem dritten Buche fallen in die Zeit zwischen 465 und 439, wahrscheinlich in die nächsten Jahre nach 465 (Krech a. a. O. p. 9ff.). Ein Fragment aus dem 9. Buche (Frgm. 10 Müller, Frgm. 5 Krech) gehört in das Jahr 411. Das jüngste ausdrücklich mit seinem Namen bezeichnete Bruchstück fällt in das Jahr 365/4 (15 M., 17 Kr.). Es reichte die Sammlung ohne Zweifel bis zur Zeit des Krateros.

<sup>4)</sup> Polemonis Fragmenta coll. L. Preller, Leipzig 1838; Müller III, 108 ff.; C. Wachsmuth a. a. O. I, 35; Weniger, De Anaxandrida Polemone Hegesandro rerum Delphicarum scriptoribus (Bonn 1865, Diss.), p. 22 ff.; Susemihl, Gesch. d. gr. Litteratur I, 665—676 (daselbst weitere auf Polemon bezügliche Schriften).

<sup>5)</sup> Wescher et Foucart, Inscriptions de Delphes (Paris 1863), Nr. 18, p. 28. 258f.; Foucart, Revue de philologie II (1878), 215; Dittenberger, Sylloge inscr. gr., Nr. 198, v. 260. Vgl. A. Mommsen, Philol. XXIV (1866), 46; Bergk ebenda XLII (1884), 234 ff. 261.

<sup>6)</sup> Herodikos der Krateteier b. Athen. VI, 234 d.

periegetischen Schriften bezogen sich auf Attika die vier Bücher über die Akropolis und eine Beschreibung der heiligen Straße nach Eleusis <sup>1</sup>. Wo er die Eponymen der Demen und Phylen verzeichnet hatte, ist ungewißs <sup>2</sup>. Die Fragmente zeigen, daß die Gelehrsamkeit und Akribie Polemons mit Recht gerühmt wurde. Ein besonderes Verdienst erwarb er sich durch die umfassende Verwertung von Inschriften zu kunstgeschichtlichen und periegetischen Zwecken <sup>3</sup>. Seine Beschreibungen waren nüchtern, wortkarg, aber genau. Eigentümlich kontrastiert mit seiner Forscherthätigkeit seine Vorliebe für Anekdoten und Wundergeschichten <sup>4</sup>. Polemon erfreute sich eines hohen Ansehens und wurde viel benutzt, namentlich von Didymos, Strabon, Plutarchos und Pausanias.

Nach Polemon schrieb der Athener Heliodoros ein nicht weniger als fünfzehn Bücher umfassendes Werk über die Akropolis, das anscheinend von Plinius (mittelbar) benutzt worden ist <sup>5</sup>.

Trümmer dieser bedeutenden Litteratur sind namentlich durch Grammatiker in den Scholien und Lexicis erhalten. Auch der Stoff in Plutarchs Biographie des Theseus ist zum größten Teil aus den Atthidographen geflossen. Plutarchos eitiert öfters Philochoros, mehrfach Hellanikos, Pherekydes, Kleidemos und Demon, dann den Periegeten Diodoros, den Megarier Hereas, Istros und andere Autoren; aber er hat sicherlich nicht aus allen diesen Quellen seine Biographie selbständig herausgearbeitet. Es unterliegt vielmehr keinem Zweifel, daß er in umfassendem Maße die ἀνθίδων συναγωγή des Istros benutzte, in der er bereits verschiedene Überließerungen zusammengestellt fand. Daneben hat er stellenweise unmittelbar aus Philochoros und vielleicht auch aus Kleidemos geschöpft 6.

<sup>1)</sup> Strab. IX, 396: Πολέμων ὁ περιηγητής τέσσαρα βιβλία συνέγραψε περί τῶν ἀναθημάτων τῶν ἐν τῆ ἀπροπόλει. Frgm. 1 = Athen. XI, 472c: ἐν πρώτη περὶ τῆς Ἀθήνησιν ἀπροπόλεως. Frgm. 2-5: Πολέμων ἐν πρώτω Περὶ ἀπροπόλεως, ἐν τοῖς Περὶ ἀπροπόλεως ἐν τοῖς Περὶ ἀπροπόλεως. — Βιβλίον οὖν ὅλον Πολέμωνι γέγραπται Περὶ τῆς ἰερᾶς ὁδοῦ.

Frgm. 7 (Schol. Aristoph. Vög. 645): Αναγράφει δὲ τοὺς ἐπωνύμους τῶν δήμων καὶ φυλῶν Πολέμων.

<sup>3)</sup> C. Robert, Hermes XIX, 315.

Frgm. 25 und 28. Vgl. dazu A. Kalkmann, Pausanias (Berlin 1886),
 77f.

Müller, Frgm. Hist. gr. IV, 425 ff.; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 35;
 F. Susemihl, Gesch. d. gr. Litteratur I, 692.

<sup>6)</sup> Über Istros vgl. S. 11. Dass Plutarchos den Stoff zu seiner Biographie im großen und ganzen aus Istros entnommen hätte, suchte G. Gilbert, Die Quellen des plutarchischen Theseus, Philol. XXXIII (1874), 46 nachzuweisen,

Die Biographie Solons ist aus verschiedenen Bestandteilen zusammengesetzt, unter denen die Elegieen und Gesetze Solons die wertvollsten sind. Plutarchos hat diese Bestandteile nur zum kleineren Teil selbst komponiert. Das zeigt ein Vergleich mit Laert. Diog. I, 2. Die politischen Akte Solons werden hier wie dort in derselben Reihen. folge erzählt, und namentlich ist auch die Auswahl aus den Elegieen Solons eine so gleichartige, dass Plutarchos und Diogenes dieselbe bereits in ihrer Quelle gefunden haben müssen 1. Alle Wahrscheinlichkeit spricht dafür, dass Plutarchs unmittelbare Hauptquelle für das Leben, die politische Stellung und das Verfassungswerk Solons das biographische Werk des Kallimacheers Hermippos 2 war 3, der zwar Gelehrsamkeit besaß, aber mit Leichtgläubigkeit und Unzuverlässigkeit eine den Sinn für geschichtliche Wahrheit beeinträchtigende Vorliebe für Märchenhaftes und boshaften Klatsch verband. Zu den Quellen des Hermippos gehörte namentlich die auch von Aristoteles in der 'Aθηναίων πολιτεία stark benutzte Atthis des Androtion 4. Für die Begegnung zwischen Solon und Kroesos bearbeitete er nach seinem Geschmake die Erzählung Herodots 5. In zweiter Linie benutzte Plu-

ging aber zu weit, indem er auch die Benutzung des Philochoros, eines dem Plutarchos wohlbekannten Autors, auf die Vermittelung des Istros zurückführte. Richtiger urteilt über das Verhältnis Plutarchs zu Istros und Philochoros M. Wellmann, De Istro Callimachio (Greifswald 1886, Diss.) 17—44.

Eine direkte Benutzung Solons durch Plutarchos nahm noch an Prinz, De Solonis Plutarchei fontibus, Bonn 1867, Diss. Dagegen Begemann, Quaestiones Soloneae I, Göttingen 1875, Diss. und entscheidend Niese, Zur Geschichte Solons und seiner Zeit in den Arnold Schäfer gewidm. Historischen Untersuchungen (Bonn 1882), S. 4ff. — Otto Keller, Die Quellen in Plutarchs Lebensbeschreibung des Solon, Saalfeld 1867, hat nur geringen Wert.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. I2, 517.

<sup>3)</sup> Dieses Ergebnis von Prinz a. a. O., S. 34 ff. ist durch die Untersuchungen Begemanns a. a. O. bestätigt worden. Vgl. B. Keil, Die solonische Verfassung in Aristoteles Verfassungsgeschichte Athens (Berlin 1892), 47 ff. 172 ff. 176. — Hermippos citiert Plut. Solon 2, 6 und 11; vgl. ferner Hermippos bei Diog. Laert. I, 101 und Plut. Solon 5; Hermippos b. Plut. Lyk. 5 und Plut. Solon 16. — Über Hermippos als mittelbare Quelle des Laert. Diogenes vgl. noch Nietzsche, De Laertii Diogenis fontibus, Rhein. Mus. XXXIII (1868), 632 ff.; XXIV (1869), 181 ff.; XXV (1870), 1881 ff.; Wilamowitz, Homer. Untersuchungen, Philol. Unters. VII, 239 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 41, Anm. 2.

<sup>5)</sup> Dass Plut. Solon 27-28 nicht unmittelbar Herodotos benutzte, haben Prinz a. a. O. 39 und Begemann a. a. O., p. 22 richtig bemerkt, obwohl sie keine bestimmte Spur des Hermippos finden. Nach Hdt. I, 86 sagt Kroesos zu Kyros: ως ηλθε άρχην ὁ Σόλων ἐων ἀθηναῖος κτλ., nach Plut. Solon 28: Των παρ' Ἑλλησι ασφων εἰς οὐτος ην ὁ ἀνηρ κτλ. Vgl. Hermippos: Περὶ των σοφων Frgm. 8ff.

tarchos eine von dem gelehrten Alexandriner Didymos, einem Zeitgenossen des Cicero und Augustus, verfaßte Schrift über die Axones Solons <sup>1</sup>. Aus Didymos stammt ohne Zweifel der die Gesetze Solons betreffende Abschnitt (Kap. 19—24), für den sich bei Diogenes keine Parallele findet <sup>2</sup>. Die Hauptquelle des Didymos war höchst wahrscheinlich das Werk des Demetrios von Phaleron περὶ τῆς ᾿Αθήνησι νομοθεσίας <sup>3</sup>. Plutarchos beruft sich außerdem auf Androtion, Aristoteles, Herakleides Pontikos, Demetrios von Phaleron, Theophrastos, Phanias, den Megarier Hereas und andere Quellen. Einige von diesen Autoren, wie die ihm wohlbekannten Phanias und Herakleides, wird er selbst eingesehen haben, nicht wenige Citate hat er jedoch aus Hermippos und Didymos herübergenommen <sup>4</sup>.

Die Erzählung Plutarchs ist im allgemeinen ausführlicher und getreuer als die des Diogenes. Auch der Text der eingelegten Fragmente Solons ist bei letzterem schlechter und verhält sich etwa wie eine interpolierte Handschrift zu einer besseren Rezension <sup>5</sup>. Bei Diodoros findet sich im wesentlichen derselbe Text wie bei Diogenes. Ersterer folgte im ersten Teile des neunten Buches, wo er über die sieben Weisen handelte, einer Quelle, die auch zu den mittelbaren Quellen des Diogenes gehörte und von Hermippos abhängig war. Im zweiten Teile dieses Buches, wo er die Geschichtserzählung fortsetzte und dabei nochmals auf den Aufenthalt Solons bei Kroesos zurückkam, benutzte er Ephoros, aus dem manches auch Hermippos entnommen hat.

Nach Plut. Solon 28 begegnete dem Solon in Sardes ὁ λογοποιὸς Αϊσωπος, ἐτύγχανε γὰρ εἰς Σάρδεις μετάπεμπτος γεγονως ὑπὸ Κροίσου κτλ. Bei Diog. Laert. I, 72 = Hermippos Frgm. 14 heißst es von Cheilon: Ἡν δὲ γέρων περί πεντηκοστὴν δευτέραν Όλυμπιάδα, ὅτε Αϊσωπος ὁ λογοποιὸς ἤκμαζεν.

Plut. Solon 1. Vgl. M. Schmidt, Didymi Chalcenteri Fragmenta, Leipzig 1854; Susemihl, Gesch. d. gr. Litteratur I, 19, Anm. 100 und 208, Anm. 334.

<sup>2)</sup> Auch in diesem Resultate kommt Begemann mit Prinz überein.

<sup>3)</sup> Prinz a. a. O., S. 26. Vgl. S. 55, Anm. 3.

<sup>4)</sup> So stammt das Citat der Hereas (Kap. 10) ohne Frage aus Hermippos, der vielfach seine Quellen namhaft machte (Kap. 6; 11). Vgl. Wilamowitz, Philol. Unters. VII, 239 ff. 259, Anm. 22. Dasselbe gilt von dem Citat Androtions (Kap. 15), der von Plutarchos sonst nirgends benutzten Quelle des Hermippos, ferner von der Πυθιονικῶν ἀναγραφή des Aristoteles und den Δελφῶν ὑπομνήματα (Kap. 11). Wenn es ferner Kap. 25 heißt, daß die ἄξονες Solons προσηγορεύθησαν, τος Αριστοτέλης φησί, χύρβεις. Καὶ Κρατῖνος ὁ κωμικὸς εξοηκέ που Πρὸς τοῦ Σόλωνος κτλ., so hat Plutarchos keineswegs die Αθηναίων πολιτεία benutzt, vielmehr das Citat dem Didymos, dem Verfasser eines Kommentars zu Kratinos, entnommen. Vgl. B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 59 und S. 27, Anm. 3.

<sup>5)</sup> Niese a. a. O., S. 6.

Die bei Diogenes vorliegende Biographie Solons, in welcher der Staatsmann hinter dem Weisen zurücktritt, ist nur insoweit brauchbar, als sie bisweilen Plutarch ergänzt <sup>1</sup>.

<sup>1)</sup> Dass Diodoros und Diogenes aus einem Autor schöpften, welcher in der Zeit zwischen Hermippos und Diodoros schrieb und von ersterm abhängig war, zeigt Niese a. a. O. 3ff. - R. Klüber (Über die Quellen des Diodoros im neunten Buche, Würzburg 1868) und Begemann a. a. O. 27 ff. schlossen aus Übereinstimmungen zwischen Diodoros und Plutarchos, das Ephoros die Quelle des Diodoros und Hermippos gewesen wäre. Das ist nur teilweise richtig. F. Stettiner, Ad Solonis aetatis quaestiones criticae (Königsberg 1885, Diss.) weist nach, daß Diodoros im neunten Buche zwei verschiedene Quellen benutzt hat. Diodoros handelt in dem ersten Teile des Buches über die sieben Weisen und dabei auch über Solon, im zweiten setzt er die fortlaufende Geschichtserzählung fort (22 ff.). In dieser Fortsetzung kommt er bei Kroesos nochmals auf die Zusammenkunft Solons mit dem lydischen Herrscher zurück und erzählt dieselbe wesentlich anders als vorher (vgl. namentlich die charakteristischen Unterschiede zwischen 34, 1 und 2, 4; 26-27 und 2; 34, 1 steht näher zu Hdt. als 2, 4). Nach Stettiner benutzte Diodoros im zweiten Teile den Ephoros, im ersten eine Quelle, aus der mittelbar Diogenes (unmittelbar der vielfach dem Hermippos folgende Sosikrates. Susemihl, Gesch. d. gr. Litteratur I, 506) geschöpft hatte, d. h. wahrscheinlich Hermippos. Allein eine direkte Benutzung des Hermippos ist ausgeschlossen. Das die Haltung Solons gegenüber Peisistratos betreffende Frgm. 21 weist Übereinstimmungen einerseits mit Plut. Solon 30, d. h. mit Hermippos, auf, anderseits mit der von Hermippos abhängigen Quelle des Diog. Laert. I, 49-52. Der Text der solonischen Fragmente bei Diodoros stimmt mit der schlechtern Rezension bei Diogenes überein. Bei Plut. sagt Solon: Εμοί μέν ώς δυνατόν ήν βεβοήθηται τή πατρίδι και τοις νόμοις, bei Diod.: λόγω και έργω τη πατρίδι κινδυνευούση βεβοη θηχέναι τὸ κατ' αὐτὸν μέρος, bei Diogenes: "Ω πατρίς, βεβοή θηχά σοι xal λόγω xai έργω. Man sieht, dass dieselbe Bearbeitung des Hermippos vorliegt. - Auch die Grundzüge und Einzelheiten der Erzählung von Solon und Kroesos bei Diod. IX, 2 und Plut. Solon 27-28 stimmen überein. Z. B. fragt Kroesos bei Plutarch: εἴ τινα οἶθεν ἀνθρώπων αὐτοῦ μαχαριώτερον, bei Diod.: εἴ τις έτερος αὐτῷ δοχεῖ μαχαριώτερος εἶναι. Bei Hdt. I, 30 lautet die Frage: εἴ τινα ήδη πάντων εἶδες όλβιώτατον. Aber Diodoros zeigt in einzelnen Punkten eine Verschlechterung der Überlieferung. Plutarchos sagt von Kroesos: άνεβόησε τρίς 3 Σόλων (vgl. Hdt. I, 86: τρίς ονομάσαι Σόλων); Diodor: άνεβόα συνεχώς τὸ τοῦ Σόλωνος ὄνομα κτλ. συνεχής τοῦ Σόλωνος όνομασία 27λ. Diod. 21, 4 bietet eine Bearbeitung von Plut. Solon 31 ebenfalls in schlechterer Fassung. Diod. IX. 5, 2 (Myson) stimmt mit Hermippos bei Diog. Laert. I, 106 überein, IX. 9, 1 (Cheilon) weicht aber von Hermippos, Frgm. 13 (Bekker, Anecd. gr. I, 233, 13) ab, ebenso Diod. IX, 18 (abenteuerliche, nach dem platonischen Staatsideal abgefaste Beschreibung der solonischen Bürgereinteilung) von Plut. Solon 18. Diodor. IX. 12, 1-2 (Pittakos) deckt sich mit Sosikrates bei Diog. Laert. I, 75; IX. 12, 3 mit Herakleitos (? Hermippos liebte alles Mögliche zu citieren) bei Diog. Laert. I, 76. Die Geschichte von der Auffindung des Dreifuses mit der Inschrift τῷ σοφωτάτψ findet sich in verschiedenen Fassungen und an zwei verschiedenen Stellen (unter Thales und Bias) bei Diod. IX, 3 und 13 wie bei Diog.

Wie der Stoff von Plutarchs Biographieen des Theseus und Solon mittel- oder unmittelbar auf den Schriften der Atthidographen beruht, so sind auch in den Attika der von Pausanias um 174 n. Chr. verfaßten <sup>1</sup> Periegese von Hellas Spuren einer umfassendern Benutzung des Polemon und eines von Istros abbängigen mythologischen Handbuches erkennbar, obschon sich über den Umfang und die Art der Benutzung nichts Sicheres feststellen läßt. Nur so viel ist gewiß, daß Pausanias in seiner Periegese der Hauptsache nach eine ältere Vorlage ausgezogen und bearbeitet hat <sup>2</sup>.

1, 27-32 und I, 82. Diodoros folgt also einem von Hermippos abhängigen, aber ihn freier bearbeitenden und stellenweise von ihm abweichenden Autor. Als unmittelbare Quelle des Diogenes sucht Usener, Ber. d. Berl. Akad. 1892, S. 1027 ff. die diadoxal two quantogowe des Nikias von Nikaea (vgl. Susemihl a. a. I, 505) nachzuweisen. - Im zweiten Teile des neunten Buches Diodors sind mehrfach Spuren des Ephoros erkennbar. Die Stücke, die auf Herodotos zurückgehen, stammen ohne Frage aus Ephoros. Bei Diod. IX, 26. 28 ist von der Zusammenkunft des Solon, Pittakos, Bias und Anacharsis bei Kroesos die Rede. Die ¿μιλία der Weisen mit Ausnahme des Thales bei Kroesos war eine dem Ephoros eigene Idee (Ephoros bei Diog. Laert. 1, 40). Ephoros setzte auch an die Stelle des Myson den Anacharsis (Ephoros bei Diog. Laert. I, 41 und Strab. VI, 303). An das Gespräch der sieben Weisen knüpft Diodoros unmittelbar eine Begegnung derselben mit Aisopos an, der ihnen einen Ratschlag über den Verkehr mit Herrschern erteilt. Ebenso begegnet Aisopos dem Solon nach dem Gespräche mit Kroesos bei Plut. Solon 28. Hermippos hat also Ephoros benutzt. Es sind auch sonst Spuren einer solchen Benutzung erkennbar. Vgl. Ephoros bei Strab. VI, 303 und Diog. Laert. I, 105; Diod. IX. 27, 4 und Diog. I, 74. Die Ephoros-Citate bei Diogenes stammen vermutlich ebenfalls aus Hermippos.

1) Paus. V. 1, 2. Vgl. M. Bencker, Jahrb f. kl. Philol. CXLI (1890), 375 f.

<sup>2)</sup> Über das von Istros abhängige Kompendium der Mythologie vgl. S. 11, Anm 8. - Wilamowitz, Hermes XII (1877), 346 hat zuerst die Ansicht ausgesprochen, dass Pausanias eine alte Vorlage ausgeschrieben und Polemon (vgl. S. 56) benutzt hätte. Diese Ansicht erhielt eine kräftige Stütze durch die Beobachtung, daß in der Beschreibung von Olympia die Angaben des Pausanias über Weihgeschenke mit olympischen Siegern bis um 150 vor Chr. reichen, und daß die zahlreichen Weingeschenke aus späterer Zeit, die mitten unter jenen ältern standen, unberücksichtigt bleiben. Vgl. G. Hirschfeld, Arch. Zeit. XLIX (1882), 97 ff. (vgl. die Einwendungen von Schubart, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXXVII [1883], 469 ff.) und die Bd. 12, S. 586, Anm. 1 angeführten Schriften. A. Kalkmann (Pausanias der Perieget, Berlin 1886) kommt auf Grund eingehender und umfassender Untersuchungen zu dem Ergebnis, dass Pausanias zwar die von ihm beschriebenen Landschaften Griechenlands selbst bereist, aber seine Periegese erst nach der Reise in aller Ruhe zuhause (in Kleinasien) und nach schriftlichen Quellen verfasst habe. Er streue freilich hier und da Reise-Reminiscenzen und eigene Beobachtungen ein, indessen der Hauptsache nach beruhe seine Darstellung

## Allgemeinere Litteratur,

Schömann, De comitiis Atheniensium libri tres, Greifswald 1819; Verfassungsgeschichte Athens, Leipzig 1854; Griechische Altertümer

nicht (wie er sich den Anschein gebe) auf eigener Anschauung und Erkundigung bei den Exegeten und sonstigen Ortsangehörigen, vielmehr "habe er alles Wesentliche, das Beste, was er uns gebe, aus andern Autoren geschöpft". Gegen Kalkmann unternimmt eine Apologie des Pausanias W. Gurlitt, Über Pausanias, Graz 1890. Gurlitt beseitigt einige Übertreibungen inbezug auf die Unfähigkeit mit Unselbständigkeit des Pausanias, geht aber in der Apologie zu weit und vermag die Ergebnisse Kalkmanns der Hauptsache nach nicht zu erschüttern (vgl. Lolling, Gött. Gelehrt. Anz. 1890, S. 627 ff.; R. Weil, Berl. philol. Wochenschr. 1890, Nr. 35, Sp. 1101 ft.). Als selbständigen Forscher charakterisiert den Pausanias auch E. Curtius, Stadtgeschichte Athens, S. 283 ff. - Für die angebliche eigene Erkundigung des Pausanias ist es bezeichnend, dass der άνηρ Έφέσιος, von dem er V. 5, 9 einen lóyos gehört haben will, kein anderer als Artemidoros von Ephesos ist, bei dem er ihn gelesen hatte. Enmann, Jahrb. f. kl. Philol. CXXIX (1884), 501 ff. - Über einen ähnlichen Fall bei Paus. IX. 31, 3 vgl. Susemihl, Gesch. d. gr. Litteratur I, 683, Anm. 234 b. - Kalkmann a. a. O. 54 ff. weist nach, dass des Pausanias Schilderung des Peiraieus mit seinen Schiffshäusern (die von Sulla zerstört waren. Appian. Mithr. 41; Strab. IX, 395), seinen Hallen, seinen Tempelu und seinem Handelsverkehr nur auf die vorsullanische Zeit past. Zur Zeit Strabons (IX, 395) war der Peiraieus bereits eine ολίγη κατοικία περί τους λιμένας. Was Gurlitt a. a. O., S. 193 dagegen vorbringt, widerlegt B. Keil, Hermes XXV (1890), 317 (vgl. wieder Gurlitt, Berl. philol. Wochenschr. 1890, Sp. 841 f. und die Replik Keils ebenda, Sp. 1258f.). Ebenso wie mit dem Peiraieus verhält es sich mit der Stadtbeschreibung. Aus frühern Zeiten und zwar nicht bloß aus der klassischen Epoche, sondern auch aus dem 3. Jahrhundert und dem ersten Drittel des zweiten erwähnt Pausanias sogar vieles Unbedeutende, von den Stiftungen und Bauten aus dem ersten vor- und nachchristlichen Jahrhundert sagt er fast nichts. Namentlich übergeht er das kolossale Monument des Agrippa am Aufgange zur Akropolis mit Stillschweigen, ebenso den Tempel der Roma und des Augustus und andere hervorragende Bauten (Wilamowitz, Hermes XII, 347; Kalkmann a. a. O. 57f.). Während er die ältern Stiftungen der Diadochen fast ausnahmslos berücksichtigt, fehlt jeder Hinweis auf die von Eumenes II. im Anschlusse an das Theater erbaute Säulenhalle und die von Attalos II. errichtete großartige Stoa. Seine Vorlage stammte offenbar aus der Zeit zwischen 175 und 159 v. Chr. Hinzugefügt hat er zu derselben etwas über die Hadriansbauten (I. 18) und das Stadion des Herodes Attieus (I. 19, 6), den jüngsten von ihm erwähnten Bau. Obwohl die Zahl der Polemon-Fragmente nicht groß ist, lassen sich doch einige bei Pausanias nachweisen. Vgl. Polemon, Frgm. 4 und Paus. 1. 23, 9 (vgl. dazu Bergk, Zeitschr. f. Altertumsw. 1845, S. 964, Anm. 6; Wilamowitz, Hermes XII, 344 ff.; Kalkmann a. a. O. 60); Polemon, Frgm. 42 und Paus. L 17, 1; 24, 3 (Kalkmann a. a. O.); I. 33, 2 folgte Pausanias dem Polemon gegen Antigonos von Karystos. Vgl. Wilamowitz, Antigonos von Karystos, Philol. Unters. IV (1881), 19ff.; Paus. I. 39, 3 weicht dagegen von Polemon, Frgm. 55 13 (Berlin 1871), S. 329 fl.; M. H. E. Meier und G. F. Schömann, Der attische Prozess (Berlin 1824) neu bearbeitet von J. H. Lipsius, Berlin 1881 (Historische Einleitung); K. Fr. Hermann, Lehrbuch d. griech. Staatsaltertümer 1. Aufl. 1840; 5. Auflage neu bearb. von Bähr und Stark (Heidelberg 1875), § 91 ff.; 6. Aufl. bearb. von V. Thumser (Freiburg 1892), § 51 ff., S. 276 ff.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltertümer I (1881), 101 ff., 2. Aufl. (Leipzig 1893), 105 ff.; Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertums. IV (1887), 104 ff.; 2. Aufl., München 1892. - Grote, Hist. of Greece, Deutsche Übersetzung 2. Aufl., Bd. I, 354 ff.; II, 38 ff. 392-454; E. Curtius, Griech. Geschichte I6, 285 ff.; Duncker, Gesch. des Altert. V5, 172 ff. 452 ff.; VI, 121-248. 442-501. 562-624; Ad. Holm, Gesch. Griech. I, 451 ff. - Thomas Henry Dyer, Ancient Athens: its history, topographie and remains, London 1873; C. Wachsmuth, Die Stadt Athen im Altertum I, Leipzig 1874; II, 1 ebenda 1890; E. Curtius, Die Stadtgeschichte von Athen, Berlin 1891. - Jul. Schvarcz, Die Demokratie, Bd. I Die Demokratie von Athen, Leipzig 1882; F. B. Jevons, The development of the Athenian democracy, London 1886; V. Canet, Les institutions d' Athène, 2 Voll., Lille und Paris 1887. — Fustel de Coulanges, La cité antique, Paris 1865; 13. édition, Paris 1890. - W. Vischer, Über die Bildung von Staaten und Bünden im alten Griechenland, Basel 1849, Progr. (Kl. Schrft. I, 308 ff.); W. Oncken, Die Staatslehre des Aristoteles II (Leipzig 1875), 410ff.; Emil Kuhn, Über die Entstehung der Städte der Alten (Leipzig 1878), S. 48 ff. 160 ff.; U. v. Wilamowitz-Möllendorf, Aus Kydathen Philologische Untersuchungen, Bd. I, Berlin 1880; Joh. Toepffer, Attische Genealogie, Berlin 1889; B. Niese, Über Aristoteles Gesch. d. athenischen Verfassung Hist. Zeitschr. LXIX (1892), S. 38-68.

Topographie und Altertümer von Athen und Attika. Die ältere Litteratur ist zusammengestellt und besprochen von Curt Wachsmuth, Stadt Athen I, 1 ff. Die wichtigere Litteratur bei H. Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III (1889), S. 119—121 und 293—294. Hervorzuheben ist: Nicolas Revett und James Stuart, The antiquities of Athens I, London 1762, II nach Stuarts Tode bearbeitet

<sup>(</sup>Schol. Pind. Nem. V, 89) ab und deckt sich teilweise mit Istros. Wie weit die Abhängigkeit von Polemon reicht und in welcher Art (ob mittel- oder unmittelbar) er benutzt wurde, ist noch fraglich. Vgl. über die Frage noch Christ, Griech. Litteraturgesch. in Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. VII<sup>2</sup>, 576 ff. und Susemihl, Gesch. d. gr. Litteratur I, 675.

von Newton, III von Reveley, IV von Joh. Woods 1816; zweite Ausgabe, London 1825/7; William Gell, Unedited Antiquities of Attica 1817. Beide Werke deutsch von K. Wagner, Osann und E. W. Eberhard, Darmstadt 1829-1834; W. Leake, The Topography of Athens, London 1821 (deutsch von Rienäcker mit Anmerkungen von E. Meier und Otfr. Müller, Halle 1829); neue Bearb. als Bd. I des Werkes The Topography of Athens and the demi, London 1841, deutsch von Baiter und Sauppe, Zürich 1844; Chr. Wordsworth, Athen und Attika, London 1837, 3. Ausg. 1855 (für einen weitern Leserkreis); P. Forchhammer, Topographie von Athen, Kiel 1841 (vgl. dazu Philol. XXXIII [1873], 98 ff.); H. Sauppe, De demis urbanis Athenarum, Weimar 1846; Raoul-Rochette, Sur la Topographie d' Athènes, Paris 1852 (ohne selbständigen Wert); E. Breton, Athènes décrite et dessinée, Paris 1862; E. Curtius, Attische Studien I (Pnyx und Stadtmauer), Göttingen 1862; II (Kerameikos und Agora) ebenda 1865; Sieben Karten zur Topographie Athens und Erläuternder Text, Gotha 1868, Atlas von Athen herausg. im Auftr. d. arch. Inst. von E. Curtius und J. A. Kaupert, Berlin 1878; Probleme der athenischen Stadtgeschichte, Ber. d. Berl. Akad. 1876, S. 37 ff.; C. Boettichers Aufsätze über die Topographie Athens und seiner Umgebung, Philol. XVII ff. und Supplbd. III; Thomas Henry Dyer, Ancient Athens: its history, topography and remains, London 1873; E. Burnouf, La ville et l'acropole d'Athènes aux divers époques, Paris 1877; Milchhöfer, Athen in Baumeisters Denkmälern d. kl. Altert., München 1884; G. F. Hertzberg, Athen, Halle 1885; C. Wachsmuth, Die Stadt Athen im Altertum I, Leipzig 1874; II, 1 ebenda 1890; H. Lolling, Topographie von Athen, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III (1889), 290 ff. Spezialschriften über den Markt: C. O. Müller, De foro Athenarum, Ind. lect. Gott. 1839-1840 = Kunstarchaeol. Werke, Berlin 1873 f. (Calvary) V, 133 ff.; E. Curtius, Über die Agora in Athen, Vortrag auf der Philologenversammlung 1856, Attische Studien II, Göttingen 1865; C. Bursian, De foro Athenarum, Zürich 1865. Spezialschriften über die Akropolis: Der grundlegende Abschnitt bei Pausanias mit Parallelstellen herausg. von Otto Jahn, Pausaniae descriptio arcis Athenarum, ed. altera recogn. ab Ad. Michaelis, Bonn 1880; E. Beulé, L'acropole d'Athènes, Paris 1853 (vgl. die Rezensionen von Bursian, Rhein. Mus. X, 473 ff. und L. Rofs, Arch. Aufs. II, 307 ff.); Beulé, Fouilles et découvertes I (Paris 1873). 1 ff.; Bötticher, Bericht über die Untersuchungen auf der Akropolis von Athen, Berlin 1863; Die Akropolis von Athen, Berlin 1888. Vgl. ferner die Aufsätze von Ad. Michaelis, Mitt. d. arch. Inst. I, 275 ff.; II, 1 ff. 85 ff. U. Köhler ebenda V, 89 ff.; O. Benndorf ebenda VII, 45 ff.; W. Dörpfeld ebenda XI, 162 ff. 337 ff.; XII, 25 ff. 190 ff.; XIV, 304 ff.; XV, 420 ff. Litteratur über die einzelnen Bauten im § 17 und

§ 30. Spezialschriften über die Häfen im § 25.

Über die Topographie der Demen vgl. K. O. Müller, Attika in der Hall. Encykl. VI (1821), 215 ff.; W. Leake, On the Demi of Attica in den Transact. of the royal society of Literat., Vol. I, P. 2 (London 1829), p. 114 sqq. Deutsche Bearbeitung von Westermann, Braunschweig 1840. Zweite englische Ausgabe 1839; G. Finlay, Remarks on the Topography of Oropia and Diakria, Athen 1838; Hist. topogr. Abhandlungen über Attika, übers. v. S. F. W. Hoffmann 1842 (vgl. Westermann, Jahrb. f. kl. Philol. XXXVI, 131 ff.); L. Rofs, Die Demen von Attika und ihre Verteilung unter die Phylen, herausgegeben von M. H. E. Meier, Halle 1846; H. Sauppe, De demis urbanis Athenarum, Weimar 1846; C. Henriot, Recherches sur la topographie des demes des l'Attique, Napoléon-Vendée; Σουρμελής, 'Αττικά η περί δήμων Αττικής, Athen 1854; P. Kastromenos, Die Demen von Attika, Leipzig 1886; A. Milchhöfer, Über Standpunkt und Methode der Demenforschung, Ber. d. Berl. Akad. 1887, S. 41 ff. und Untersuchungen über die Demenordnung des Kleisthenes, Anhang zu den Abhdl. der Berlin. Akad. 1892 (mit Karte). Wichtigere Untersuchungen über die Lage einzelner Demen bei H. Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 121 und dazu namentlich A. Merriam, Icaria and the Icarians. Report of the American School at Athens VII (1889), 39-101; C. Buck, Discoveries in the Attic deme of Icaria 1888, American Journ. of Archaeol. IV (1888), 421 ff.; V (1889), 9 ff. 154-181. 304-319. Über Eleusis: Preller, Ausgew. Aufsätze 117ff.; Fr. Lenormant, La voie sacrée Eleusinienne, Paris 1864; Recherches archéol. executées à Eleusis 1860, Paris 1862; Über die neuern von der gr. archéol. Gesellschaft unternommenen Ausgrabungen vgl. die Πρακτικά της εν 'Αθήναις άρχαιολογικής εταιρίας 1882 ff. (Pläne namentlich 1884 und 1887 von Dörpfeld), die Έφημερίς άρχαιολογική 1883 ff. und V. Blavette, Bull. d. corr. hell. VIII (1884), 252 ff.; IX, 65 mit pl. I; D. Philios, Fouilles d'Eleusis 1882-1887, Athen 1889; O. Rubensohn, Die Mysterienheiligtümer zu Samothrake und Eleusis, Berlin 1892. Bestes Kartenwerk: "Karten von Attika". Auf Veranlassung des archäol. Inst. aufgenommen durch Beamte und Offiziere des königl. preuß. großen Generalstabes, herausgegeben von E. Curtius und J. A. Kaupert nebst "Erläuternd. Text" von Arth. Milchhöfer, Heft I(Athen und Peiraieus), Berlin 1881, Heft II (Athen-Peiraieus, Athen-Hymettos, Kephisia, Pyrgos), 1883, Heft III-VI (Marathon) 1884-1889.

## § 15.

## Die Anfänge des athenischen Staates, Königtum und Adelsherrschaft. Neuere Litteratur.

Außer der S. 62 ff. angeführten allgemeineren Litteratur sind folgende Schriften zu erwähnen, von denen jedoch die ältern wesentlich nur litterarhistorischen Wert besitzen; C. Wachsmuth, De tribuum quatuor atticarum triplici partitione, Kiel 1825; E. C. Illgen, De tribubus Atticis, 1826; Koutorga, De antiquissimis tribubus atticis earumque cum regni partibus nexu, Dorpat 1832; M. H. E. Meier, De gentilitate attica, Halle 1834; E. H. O. Müller, De priscarum quatuor pop. Atheniensium origine, Marburg 1849; Zelle, Beiträge zur ältern Verfassungsgeschichte Athens, Dresden 1850; Dider. Henr. Jurrjens, Disquis. liter. de democratiae apud Athenienses origine et progressu, Trajecti ad Rhenum 1853; Büchsenschütz, Die Könige von Athen, Berlin 1855; Besse, Eupatridea, Konitz 1857/8 Progr.; Haase, Die athenische Staatsverfassung, Abhdl. d. hist.-philol. Gesellsch. zu Breslau I (1858), 76 ff.; Ad. Philippi, Beitr. zur Gesch. d. attischen Bürgerrechts, Berlin 1870 (Die Bildung des attischen Gesamtstaates, S. 233 ff.); Der Areopag und die Epheten, Berlin 1874; Lugebil, Zur Geschichte der Staatsverfassung von Athen, Jahrb. f. klass. Philol. Supplbd. V (1871), 539 ff.; Swen Hammarstrand, Attikas Verfassung zur Zeit des Königtums, deutsch von G. F. Schömann, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. VI (1872/3), 787ff.; N. Wecklein, Der Areopag, die Epheten und die Naukraren, Ber. d. bayer. Akad. Philol.-Hist. Kl. 1873, S. 1ff.; L. Lange, Die Epheten und der Areopag vor Solon, Abhdl. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. 1874, S. 187ff.; Schömann, Die Epheten und der Areopag, Jahrb. f. kl. Philol. CXI (1875). 153 ff.; G. Gilbert, Die altattische Komenverfassung', Jahrb. f. klass, Philol. Supplbd. VII (1873/5), 191 ff.; Luber, Die ionische Phyle der Geleontes, Görz 1876 Progr.; W. Petersen, Quaestiones de historia gentium Atticarum, Kiel 1880 Diss.; Th. Kausel, De Thesei synoecismo. Dillenburg 1882 Progr.; H. Landwehr, Forschungen zur ältern attischen Geschichte, Philol. Supplbd. V (Göttingen 1884), 100 ff.; Joh. Toepffer, Attische Genealogie, Berlin 1889; vgl. dazu E. Maas, Götting. Gel. Anzeig. 1889, p. 801-832.

## a.

Die geschichtliche Bevölkerung Attikas gehörte mindestens zum großen Teile dem Stamme an, der unter den verschiedenen Bevölkerungselementen, aus denen die kleinasiatischen Ionier hervorgingen, den Hauptbestandteil bildete. Wahrscheinlich ist diesem Stamme der Name Iavones eigen gewesen, obwohl der Eponymos Ion keine attische Sagengestalt ist, sondern vom genealogischen Epos für die Ionier der Zwölfstädte geschaffen und nach Attika eingeführt wurde 1. Die Athener nahmen den Ruhm der Autochthonie für sich in Anspruch 2. Thukydides erklärt die Stabilität der Bevölkerung durch die Bodenbeschaffenheit Attikas 3. Die fruchtbarsten Landschaften, wie Thessalien, Boeotien und der größte Teil der Peloponnesos mit Ausnahme von Arkadien, hätten infolge des größeren Wohlstandes, zu dem einige gelangten, unter inneren Unruhen zu leiden gehabt und zugleich die Begierde fremder Stämme besonders gereizt. Daher hätten gerade sie ihre Bevölkerung gewechselt. Attika wäre dagegen wegen der Magerkeit des Bodens seit den ältesten Zeiten von inneren Wirren frei geblieben und hätte nicht nur immer dieselben Bewohner behalten, sondern auch durch Zuwanderer seine Volkszahl vermehrt. Denn aus der übrigen Hellas wären gerade die Begütertsten und Angesehensten, wenn sie durch Krieg oder bürgerliche Unruhen vertrieben worden wären, nach Attika gezogen, weil sie die dortigen Zustände für sicher gehalten hätten 4. Sie wären dort Bürger geworden, und hätten die Volkszahl in dem Masse vergrößert, dass später, als Attika nicht mehr ausreichte, Kolonien nach Ionien ausgesandt worden wären.

Der Glaube an die Autochthonie der Attiker beruht zunächst darauf, daß, während man von der Einwanderung der Dorier in die Peloponnesos, der Boeoter in Boeotien, der Thessaler in Thessalien noch etwas wußte, oder wenigstens zu wissen meinte, jede Kunde über die Herkunft der attischen Ionier fehlte <sup>5</sup>. Man betrachtete sie darum, wie die Arkader, als autochthone Pelasger <sup>6</sup>, eine Annahme, in der man

Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 279 ff. und dazu Ed. Meyer, Forschungen zur alten Geschichte (Halle 1892), 145 ff.

Ygl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 164, Anm. 2. Über die Pelasger in Attika vgl. Bd. I<sup>2</sup>,
 S. 169 und über die Hypothese von E. Curtius über die Wanderung der Ionier
 S. 278, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Thuk. I, 2; E. Curtius, Über Athens Bodenverhältnisse, Ber. d. Berl. Akad. 1877, S. 425 ff. Stadtgeschichte von Athen (Berlin 1891), 12 ff.; Neumann und Partsch, Physikal. Geogr. Griechenlands (Breslau 1885) 347 ff.

Ephoros, Frgm. 37 b. Suid. s. v. Περιθοῖδαι hat daraus ein attisches Gesetz gemacht: νόμος δ΄ ἦν ἀθήνησι, ξένους εἰσθέχεσθαι τοὺς βουλομένους τῶν Ἑλλήνων.
 Vgl. Aristeid. Panath. 173—178 nach Ephoros. Maſs, Gött. Gel. Anz. 1889, S. 802. 813.

<sup>5)</sup> Vgl. Bd. I2, 164, Anm. 3 und 168 ff.

<sup>6)</sup> So fast im wesentlichen die Autochthonie auch Schömann auf: Animadversiones de Ionibus, Greifswald 1856; Griech. Altert. I<sup>9</sup>, 331. 578. Vgl. noch Planck, Jahrb. f. kl. Philol. LXXI, 77 ff.

auch durch die Bedeutung alter chthonischer Kulte im Lande bestärkt werden mochte 1.

Indessen der Zusammenbruch der mykenischen Kultur, welcher in Attika gleichzeitig, teilweise wahrscheinlich etwas später, wie in Argolis erfolgte, beweist doch, dass auch diese Landschaft von den Stürmen der dorischen Wanderung nicht unberührt blieb 2. Was die Zuwanderung fremder Geschlechter betrifft, so beruht die Überlieferung darüber teilweise darauf, dass die Athener in dem Bestreben, den Anteil Attikas an der Begründung der ionischen Zwölfstädte zu vergrößern und als Metropoliten derselben zu gelten, heroische Ahnherren hervorragender ionischer Geschlechter, die von den Ioniern als Oikisten verehrt wurden, aber aus der Peloponnesos stammten, zunächst nach Attika und erst von da nach Ionien wandern ließen. Das gilt namentlich von den Nachkommen des Pyliers Neleus, die in der Ktisis Ioniens eine große Rolle spielten und zu Ahnherren der attischen Geschlechter der Alkmeoniden, Medontiden und Paioniden gemacht wurden 3. Anderseits haben gewiß thatsächlich manche Volkssplitter und Geschlechter, die aus Thessalien, Mittelhellas und den nördlichen Küstenlandschaften der Peloponnesos verdrängt wurden, sich nach Attika gewandt und sind teils dort heimisch geworden, teils weiter über das Meer gezogen .

P. Foucart, Bull. d. corr. hell. V, 227sqq.; VII, 387sqq.; Erw. Rohde, Psyche I (Freiburg 1890), 190 ff. 258 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. über die mykenische Kultur in Attika Bd. I2, S. 15, Anm. 5; S. 18;

S. 39, Anm. 4-6; S. 119, Anm. 5; S. 288, Anm. 4.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. I², S. 287, Anm. 3. — Bemerkenswert ist, dass noch Hdt. V, 62; VI, 125 die Alkmeoniden als ein autochthonisches attisches Geschlecht betrachtet. Auch die Paioniden hängen enge mit dem Boden Attikas zusammen. Vgl. Töpffer, Attische Genealogie (Berlin 1889), 227 ff. — Über die Medontiden Näheres weiter unten bei der Behandlung der Königslisten.

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I², S. 172. 288, Anm. 3. — Bei einigen Geschlechtern läßt sich die Herkunft noch mit größerer oder geringerer Sicherheit nachweisen. Die Gephyraeer stammten aus der ehemals eretrischen Küstenlandschaft um Tanagra. Vgl. Bd. I², 251, Anm. 3 und dazu E. Maß, Götting. Gelehrt. Anz. 1889, S. 818. Ebenda war auch die Heimat der Eunostiden, denn der Geschlechtsheros Eunostos war ein tanagraeischer Heros. Plut. Quaest. gr. 40. Vgl. Wilamowitz, Hermes XXI (1886), 110; O. Crusius, Roschers Mythol. Lex. I, 1405, Art. Eunostos, Maaß, Gött. Gelehrt. Anz. 1889, S. 815 ff.; vgl. auch Bd. I², S. 393, Anm. 3. — Die Perithoiden wanderten nach Ephoros (Frgm. 37 bei Suid. s. v. Ilequ30000 au; Aristeid. Panath. 177 nach Ephoros) aus Thessalien ein. Die Richtigkeit dieser Überlieferung erhält dadurch eine Bestätigung, daß der Geschlechtsheros und Eponymos der Gemeinde Ilequ30000 (vgl. über die Lage Milchhöfer, Untersuch. über die Demenordnung des Kleisthenes, Anhang zu d. Abhdl. d. Berl. Akad. 1892, S. 28) als Lapithe in Thessalien heimisch war, denn dieser mythische Volksbegriff

Man hat vielfach Theseus als Repräsentanten eines zugewanderten ionischen Stammes aufgefaßt, der sich zunächst an der Bucht und in dem Bezirke von Marathon (Tetrapolis) festsetzte und allmählich über das Land verbreitete. Ob Theseus, wie sein Genosse Peirithoos <sup>1</sup> ein ursprünglich thessalischer Heros war, mag dahingestellt bleiben <sup>2</sup>,

haftet durchaus an jener Landschaft. Vgl. Joh. Töpffer, Att. Genealogie 109. 110. 256; Aus der Anomia, Archaeol. Unters. C. Robert gewidmet (Berlin 1890), 32 ff.; E. Maís a. a. O., S. 811 ff. - Ein aus Theben stammendes Geschlecht Herakleiden (Mitt. d. arch. Inst. IV [1880], 358: Ἡρακλειδών ἐσχάρα. CIA. II. 1, Nr. 581: τον legéa των Ήρακλειδων), wie es Mass a. a. O., S. 829 ff. annimmt ist jedoch zweifelhaft. Vgl. Töpffer, Rhein. Mus. XLV (1890), 381 f. - Die Lykomiden gehörten wohl zur vorboeotischen Bevölkerung. In dem Stammsitze und religiösen Mittelpunkte dieses Geschlechts, in Phlya, gab es einen ganzen Komplex boeotischer Kulte. Namentlich ist der Kultus der Ge, ην μεγάλην θεόν ἐνομάζουσι bemerkenswert, denn derselbe war nach C. Robert, Hermes XXIII (1888), 45 sicherlich ein vorboeotischer. Vgl. Paus. I. 31, 4; IX. 30, 12; Plut. Them. 1, 15 und dazu Töpffer, Attische Genealogie 208 ff.; E. Mass a. a. O. 813 ff. und dagegen Töpffer, Rhein. Mus. a. a. O. 376. - Der Gentilgott und Eponymos der Phytaliden war in Troizen zuhause. Vgl. Töpffer, Attische Genealogie, S. 252 ff. Über andere Beziehungen zu Troizen vgl. Maas a. a. O. 827 und Bd. I', S. 218, Anm. 4. Vgl. auch G. Kirchner, Attica et Peloponnesiaca, Greifswald 1890, Diss. Eine eigentümliche Rolle im attischen Kultus spielen die Εύνειθαι als γένος μουσικόν. Sie wirkten als δοχησταί καί πιθαρωδοί bei den Staatsfesten mit, und ferner wurden aus diesem γένος zu den Festzügen eine Anzahl öffentlicher Ausrufer genommen. Phot. und Et. Magn. s. v. Eὐνεῖδαι; Harpokr.; Hesych. s. v.; Pollux VIII, 103. Sie bekleideten das erbliche Priestertum des Dionysos Melpomenos, welcher ihr Geschlechtsgott war. CIA. III, 274. Ihr Eponymos Εὖνεως galt als Sohn Iasons und der lemnischen Königin Hypsipyle. Schol. Il. VII, 468; Phot. s. v. Evreida; Hesych. Et. Magn. s. v.; Hesych s. v. Εΰνεως; Eustath. 4 740. Lemnos erscheint schon in der Ilias als die Heimat des Euneos. Il. VII, 467; XXI, 40; XXIII, 747. Vgl. XIV, 230. Näheres bei Töpffer, Attische Genealogie, S. 181 ff. und Rhein. Mus. a. a. O. 374. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass die Euneiden ein ursprünglich in Thessalien heimisches, "minyeisches" Geschlecht waren, das sich in Lemnos niederliefs und von dort nach Attika auswanderte. Vgl. Maass a. a. O. 809ff. Über die alten kultlichen Beziehungen zwischen Attika und Lemnos vgl. Bd. I2, 172. Über den Bevölkerungswechsel auf der Insel vgl. Bd. I2, 175.

1) Vgl. S. 68, Anm. 4.

<sup>2)</sup> Über die Wanderung des Theseus vgl. Bd. I², S. 218, Anm. 4. Gegen die daselbst wiedergegebene Anffassung Töpffers, dass Theseus ein Lapithe und thessalischer Heros war, der auf seiner Wanderung nach Süden bis Argolis in der Tetrapolis festen Fuß faste, wendet sich Ed. Meyer, Theseus bei Homer, Hermes XXVII (1892), 374 ff. In der Aufzählung der Lapithen II. I, 263 ist der Vers: Θησέα τ' Αιγεῖδην ἐπιείπελον ἀθανάτοισιν mindestens stark verdächtig. Er fehlt in den besten Handschriften und wird auch von den Scholien übergangen. Theseus spielt sonst bei Homer gar keine Rolle, er kommt nur in der Katalogpartie und

sicherlich war aber auf attischem Boden die Tetrapolis und das enge mit ihr verbundene Bergland der Diakria seine eigentliche Heimat. Dort waren seine ältesten Abenteuer lokalisiert <sup>1</sup>. Die attische Sage faßte ihn als Fremdling auf und setzte ihn vielfach in Gegensatz zur eingeborenen Bevölkerung <sup>2</sup>. Auch sonst scheint mancherlei auf einen Gegensatz eingewanderter Ionier zu einer älteren eingeborenen Bevölkerung hinzuweisen <sup>3</sup>. Aigeus, der Vater des Theseus, ist wahrscheinlich der zum Heros gewordene Poseidon selbst, und zugleich berührt

in der orphischen Einlage der Nekyia (Od. XI, 322. 631) vor; beide Abschnitte sind spätern Ursprungs. Daher hat die Kritik seit Aristarchos (mit Ausnahme von Wilamowitz, Homer. Untersuchungen 260, dem Töpffer, Aus der Anomia, Berlin 1890, S. 31 folgt) den Vers für eine attische Interpolation erklärt. Er kehrt in der von einem Boeoter in der zweiten Hälfte des siebenten Jahrhunderts verfaßten pseudohesiodischen Aspis 265 wieder. Der Dichter derselben hat ihn jedoch, wie Ed. Meyer zeigt, schwerlich in der Ilias gelesen. Wahrscheinlich kannte also Homer den Theseus noch nicht als Lapithenhelden. Anderseits stand der Vers in der Aspis bereits zu Anfang des 6. Jahrhunderts, denn wie C. Robert, Hermes XXVII (1892), 375 Anm. bemerkt, las ihn bereits Klitias, der Maler der Françoisvase, der die Namen für seine Kentauromachie der Aspis entlehnte.

- 1) Bei Marathon schliesst Theseus mit Peirithoos seinen Freundschaftsbund (Plut. Theseus 30), dorthin wenden sich die mit ihm verschwägerten Herakleiden, um gegen Eurystheus Beistand zu suchen (Euripid. Herakleiden 207; Diod. IV, 57; Paus. I. 32, 6). Auf seinem Zuge gegen Marathon dringt Eurystheus, ohne auf Widerstand zu stoßen, bis Gargettos an den Nordausläufern des Hymettos vor, dort (nach Euripid. Herakleiden 1031 bei Pallene) wird er geschlagen und sein Rumpf bestattet, während sein abgeschlagenes Haupt nach Trikorythos nördlich von Marathon gebracht wird (Strab. VII, 377 nach Apollodoros, der aus einer Atthis schöpfte; vgl. Schol. Aristoph. Themoph. 898. Vgl. dazu Wilamowitz, De Euripidis Heraclidis, Greifswald 1882, Progr., p. 10 und A. Brückner, Mitt. d. arch. Inst. XVI [1891], 230 ff.). In der Tetrapolis tötet Theseus den marathonischen Stier (Plut. Thes. 14; Paus I. 27, 10) und in Aphidna in der Diakria verbirgt er die im Verein mit Peirithoos geraubte Helena. Vgl. Bd. I2, S. 218, Anm. 4. Vgl. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. VII, 225 ff. 234. U. v. Wilamowitz, Philol. Unters. I, 101. 136; J. Töpffer, Aus der Anomia, Arch. Beitr. f. C. Robert (Berlin 1890), 41 ff.
- 2) Theseus ἔπηλνς καὶ ξένος bei Plut. Thes. 13. 32 (über die Quelle Plutarchs vgl. S. 57) Kampf des Theseus mit den Pallantiden von Pallene (Philochoros, Frgm. 36 = Schol. Eurip. Hippol. 35; Plut. Theseus 13); sein Gegner der Erechtheide Menestheus (Plut. Thes. 32) und Dekelos, der Eponymos von Dekelea (Hdt. IX, 73).
- 3) Müller, Dorier 1°, 238 ff.; Stephani, Theseus und Minotauros (Leipzig 1842), S. 1 ff.; E. Curtius, Götting. Gelehrt. Anz. 1856, S. 1153 ff.; Curt Wachsmuth, Stadt Athen I, 446 ff.; Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. VII, 233 ff.; E. Curtius, Hermes XXV (1890), 141 ff. und Stadtgeschichte von Athen (Berlin 1891), 35 ff.

er sich nahe mit dem Apaturien- und Phratriengotte Dionysos Melanaigis, dem See-Dionysos und dunkeln Wogengotte. Theseus selbst erscheint mit Poseidon in enger Verbindung 1. Er hat ferner enge Beziehungen zu Apollon Delphinios, dem Gotte der Seeausfahrt und gemeinsamen Stammgotte der Ionier 2. In der Tetrapolis, der attischen

<sup>1)</sup> Gerhard, Abhdl. Berl. Akad. 1850, S. 163 ff.; Welcker, Aeschyl. Trilog. 296; Preller, Griech. Myth. I3, 472. Alysis hängt wohl mit alyss = Wellen zusammen. G. Curtius, Griech. Etym., S. 180; Preller a. a. O., S. 466; Wörner, Roschers Mythol. Lex. I, 145, Art. Aigeus; Joh. Töpffer, Attische Genealogie 254 (T. stellt Aiysis zu Aiyaios, Vgl. Pherekydes, Frgm. 115: Aiyaios yag ovros o θεός - Ποσειδών - προσαγορεύειαι). - Poseidon galt als der eigentliche Vater des Theseus: Orphische Interpolation der Nekyia Od. XI, 631: Θησέα Πειρίθούν τε θεων έρικυθέα τέκνα; ΙΙ. Ι, 256 freilich: Θησέα τ' Αίγεϊθην, aber der Vers ist eine spätere Interpolation (vgl. S. 69, Anm. 2). Hellanikos, Frgm. 74 (Schol. A. II. III, 144): Πειρίθους και Θησεύς, δ μεν Διος ων, δ δε Ποσειδωνος. Isokr. Hel. (X) 18: Θησεύς ὁ λεγόμενος μεν Αίγέως, γενόμενος δ' έκ Ποσειδώνος. Vgl. Plut. Thes. 6. E. Maais, Gött. Gel. Anz. 1889, S. 806 setzt Aiyeus = Aiyes und faist Aiyış als Kurzform von Μελάναιγις auf. Dionysos Melanaigis, der mit dem Dionysos Pelagios von Pagasae identische (Hermes XXIII, 70 ff.; Parerga attica, Greifswald 1889/90, Progr., p. 9) schwarze Wogengott, wäre der Stammgott der Aigikoreis gewesen. Dieser Dionysos war neben dem Zeus Phratrios und Athena Phratria Gott der Phratrien oder familienrechtlichen Kultgenossenschaften der Geschlechter und wurde darum auch an den Apaturien, dem uralten Nationalfeste des altionischen Stammes (Bd. I2, 279, Anm. 1; 280, Anm. 5-6), gefeiert (Konon Narr. 39; Nonn. XXVII, 302-306; Schol. Aristoph. Fried. 890 [zweite Var.]; Acharn. 146 [= Suid. s. v. Δπατούρια], Schol. Arist. Panath. III, 111 D; Bekker, Anecd. gr. 416, 25 und 417 [2. Art.]; Et. Magn. 'Απατούρια. Die aus atthidographischer Quelle stammende Legende hat Ephoros rationalisiert. Vgl. Ephoros, Frgm. 25; Polyain I, 19 und Schol. Aristoph. Frdn. 890 [erste Var.]). Er gehörte mithin zu den altionischen Stammgöttern, und die Erklärung von Alyiπορείς als Aigiskinder befriedigt mehr als alle andern Erklärungsversuche. Dann war aber die kultliche Vereinigung des Dionysos mit Zeus Phratrios und Athena Phratria nicht erst das Ergebnis einer auf attischem Boden vollzogenen nationalen Verschmelzung zweier bis dahin gesonderten Bevölkerungsgeschichten (Töpffer, Att. Genealogie, S. 13), sondern sie reichte in frühere Zeit zurück, denn die Aigikoreis kommen auch in den ionischen Städten an der Westküste Kleinasiens vor. -Übrigens wurde in Troizen, wo Theseus heimisch geworden war, ebenfalls Dionysos Melanaigis als Seegott verehrt. Paus. II. 35, 1. Vgl. Wide, De sacris Troezeniorum etc. (Upsala 1888), p. 44. Dieser See-Dionysos war natürlich mit Poseidon verwandt, und so erklären sich auch die Beziehungen des Aigeus zu den Aigikoreis. Aigeus Sohn (statt Vater) des Aigikores: Schol. Demosth. g. Timokr. 18 und danach verbessert Ps. Apollodor Bibl. III. 15, 5. Vgl. Maafs a. a. O. 806 und die Einwendungen von Töpffer, Rhein. Mus. XLV (1890), 374.

Strab. IV, 179: τοῦ Δελφινίου ἀπόλλωνος ἐερόν τοῦτο μὲν κοινὸν Ἰωνων ἀπάντων.
 Vgl. A. Milchhöfer, Über den attischen Apollon, München 1873;
 A. Mommsen, Heortologie, S. 48. 398 ff.; Delphika, S. 310; Preller, Bericht. der

Heimat des Theseus, lagen zugleich zwei wichtige Heiligtümer, das Delion in Marathon und das Pythion in Oinoe, die Attika mit den beiden auswärtigen Mittelpunkten der Apollon-Verehrung, mit Delos und Delphi, verbanden. Dieser Distrikt bildete ein uraltes Bindeglied in dem direkten Verkehr zwischen Delos und Delphi. Dort begegneten und kreuzten sich beide Kulte. Aller Wahrscheinlichkeit nach hat sich der Apollonkultus von der Ostküste, besonders von der Tetrapolis her, über Attika verbreitet, wo der delische und delphische Gott miteinander verschmolzen und in den attischen Apollon Patroos aufgingen <sup>1</sup>.

Anderseits ist an der Ursprünglichkeit des von einem ackerbauenden Volke auf der Burg gepflegten, wesentlich agrarischen Kultus der Athena in ihrer Verbindung mit den Gestalten des Hephaestos und Erechtheus nicht zu zweifeln <sup>2</sup>. In der Legende von dem Streite

slichs. Gesellsch. der Wiss. VI (1854), 143ff.; Rocher im Mythol. Lex., Sp. 429. Ferner S. 74, Anm. 3. — Theseus opfert dem Apollon Delphinios den marathonischen Stier, stiftet ihm die Boëdromien, sein Vater wohnt im Delphinion u. s. w. Plut. Thes. 12, 14. 18. 21. 22. 27; Pollux VIII, 119; Paus. I. 19, 1.

<sup>1)</sup> Philochoros, Frgm. 158 (Schol. Sophokl. O. C. 1047): "Όταν δε σημεία γένηται παραδεδομένα έν τοις Ιεροίς, τότε άποστέλλουσι την θεωρίαν οί έχ του γένους. Πυθιάδα και Δηλιάδα, δποτέρα αν καθήκη αύτοις. θύει δὲ ὁ μάντις, όταν μὲν τά είς δελφούς πόμπιμα γένηται καὶ θεωρία πέμπηται, έν Οίνόη καθ' έκάστην ήμέραν έν τῷ Πυθίφ. εί δὲ είς Δήλον ἀποστέλλοιτο ή θεωρία κατά τὰ προειρημένα θύει δ μώντις έν τῷ έν Μαραθώνι Δηλίω. Καὶ ἔστιν Ιεροσχοπία τῆς μὲν εἰς Δελφούς θεωρίας έν τῷ έν θίνόη Πυθίω, τῆς δε είς Αῆλον έν τῷ έν Μαραθῶνι Δηλίω. Die heilige Triere, welche die Festgesandtschaft zum Hochfeste nach Delos (Bd. I2. 302) brachte, war am Gestade von Marathon stationiert. Demosth. g. Philipp. I, 34; Harpokr. s. v. Πάραλος (= Suid. s. v.). Die Delos mit Delphi verbindende Strasse führte durch die Tetrapolis und das Asoposthal. E. Curtius, Gesch. d. Wegebaues bei den Griechen, Abhdl. d. Berl. Akad. 1854, S. 235ff. Weiteres bei J. Töpffer, Hermes XXIII (1888), 321 ff., der auch darauf hinweist, dass der Apollon Patroos nicht bloß der pythische (Demosth. v. Kr. 141; Plat. Pol. IV. 427 B; Aristot. Frgm. 381 Rose<sup>2</sup>, Aristot. Frgm.<sup>3</sup>, p. 260), sondern auch der delische (Hypereides, Del. Frgm. 70) war. Vgl. ferner Schömann, Opusc. acad. I, 155 ff. 344 ff.

<sup>2)</sup> C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 390. Über die ursprünglich agrarische Bedeutung des Athena- und Erechtheus-Kultus vgl. A. Mommsen, Heortologie, S. 5ff.; Delphika 255; Welcker, Griech. Götterl. II, 284ff. 314ff.; Stephani, Compte rendu de la commission imp. arch. pour l'année 1872 (Petersburg 1875), p. 5sqq; Roscher im Mythol. Lex., Art. Athene, Sp. 683 (R. faſst Erechtheus als Personifikation des sprossenden Keimes oder Samenkornes auf). Preller, Gr. Myth. I (v. C. Robert), 200 (Erichthonios "ein Genius des fruchtbaren Erdbodens"). — Erechtheus, Sohn der Erde und Pflegling der Athena II. II, 547: δημον Έρεχθησε μεγαλήτοφος, δν ποτ' Αθήνη θρέψε Διός θυγάτης, τέχε δὲ ζείδωρος ἄρουρα, κάδ δ' ἐν ἀθήνης διάτν ἐφὲ ἐνὶ πίονι νηφ. Erechtheus γηγενής bei Hάt. VIII, 55; Sophokl. Aias 202; Euripid. Ion 20. Die Legende (Ps. Apollod. Bibl. III.

15. Die Anfänge des athenischen Staates; Königtum und Adelsherrschaft. 73

des Poseidon und der Athena um das Land 1 spiegelt sich daher vielleicht der Gegensatz zwischen Eingeborenen und zugewanderten Ioniern wieder.

Dann ist es bemerkenswert, dass die alten echt ionischen Heilig-

<sup>14, 6),</sup> daß den Samen des Hephaestos bei einem vereitelten Versuche. Athena zu umarmen, die Erde aufnahm, woraus Erichthonios entstand, kannten bereits Pindaros und Hellanikos. Harpokr. s. v. αὐτόχθονες und Παναθήναια. Die Athener daher γηγενεῖς oder Ἡφαίστου παῖδες, Aeschyl. Eumen. 13. — Weiteres über die Legende bei Rapp in Roschers Mythol. Lex., Art. Hephaistos, Sp. 2063 f. und Drexler ebenda, Art. Gaia, Sp. 1577. — Über ein archaisches Thonrelief, welches Athena darstellt, wie sie von der bis zur Brust aus dem Boden hervorragenden Gaia den kleinen Erichthonios in Empfang nimmt, vgl. E. Curtius, Arch. Zeit. XXX (1872/3), 51 ff. Daselbst auch Angaben über verwandte Darstellungen. — Über die enge Verbindung zwischen Athena und Hephaestos in Sage und Kultus vgl. Rapp a. a. O., Sp. 2060 ff. 2069 f. Gemeinsames Besitzrecht beider auf Attika: Plat. Kritias 109 C. Vgl. 112 B. Ἦπνα Ἡφαιστία: CIA. II, 114 B 4 (Hesych. s. v. Ἡφαιστία). Vgl. noch Die Darstellung auf einer attischen Vase Mitt. d. arch. Inst. XIII (1888), 104, ferner Preller, Gr. Mythol. I⁴, 180, Anm. 1; 198 f.; H. Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 318, Anm. 3.

<sup>1)</sup> Hdt. VIII; 55; Ps. Apollod. III. 14, 1; Paus. I. 26, 5; vgl. Euripid. Ion 1434, Troad. 803. Die sonstigen Stellen und die bildlichen Darstellungen zusammengestellt bei Stephani, Compte rendu a. a. O., S. 64 ff. Über die wertvolle in Kertsch gefundene Vase mit einer von der westlichen Giebelgruppe des Parthenon abhängigen Darstellung des Streites vgl. namentlich außer Stephani a. a. O. Taf. I (Wiener Vorlegeblätter, Ser. VII, Taf. IX) Eug. Petersen, Arch. Zeit. XXXIII (1875), 115 ff.; H. Brunn, Ber. d. bayer. Akad. 1876 I, 477 ff.; C. Robert, Der Streit der Götter um Athen, Hermes XXI (1881), 60-81; Mitt. d. arch. Inst. VII (1882), 48 ff.; Eug. Petersen, Der Streit der Götter um Athen, Hermes XVII (1882), 124 ff. Der Streit des Poseidon und der Athena, Wiener Stud. V (1883), 42ff. Vgl. auch Preller-Robert, Gr. Myth. II4, 203. - Der attische Mythos unterschied sich von den verwandten Legenden in andern Gegenden (Plut. Symp. IX, p. 741 A) dadurch, dass er ein bestimmte Stelle mit ihren Wahrzeichen, Olbaum und Salzquelle, geknüpft war (Polemon, Frgm. 11 im Schol. Aristeid. Panath., p. 188, 13). Ölbaum und Salzquelle hatten nach der echten attischen Volksanschauung, wie C. Robert a. a. O. gegen Petersen zeigt, die Bedeutung von Wahrzeichen (μαρτύρια, σύμβολα), die von Athena und Poseidon zur Bekundung ihrer Besitzergreifung hingesetzt wurden. Es entspricht den engen Beziehungen zwischen der Athena Polias und dem Erechtheus - Erichthonios (vgl. noch Hdt. V, 82), dass auf dem Vasenbilde die Erichthonios-Schlange um dem Olbaum geringelt ist und ihren Kopf drohend gegen Poseidon emporhebt. - In der Folge verschmolz Poseidon mit dem eingeborenen Landesheros zu Ποσειδών Έφεχθεύς (CIA. I, 387; III, 209. 276. 305; Plut. Vit. X or., p. 843) und erhielt als solcher Anteil an dem Heiligtume der Athena Polias (Plut. Symp. IX, p. 741 A; vgl. A. R. Rangabé, Mitt. d. arch. Inst. 1882 VII, 269 ff.). Im Erechtheion stand ein Altar des Poseidon, auf welchem dem Erechtheus geopfert wurde. Paus. I. 26, 6. Vgl. A. Mommsen, Heortologie, S. 39 ff.; Stephani a. a. O. 43 ff.; Preller, Gr. Mythol. II4; Curtius, Stadtgesch. v. Athen, S. 37.

tümer, das Delphinion, das Heiligtum des Dionysos in Limnai und die Kultstätte des helikonischen Poseidon nicht auf der schon in der ältern mykenischen Epoche bewohnten <sup>1</sup> Burg, sondern außerhalb und südöstlich von derselben in der Ilisosgegend lagen <sup>2</sup>.

Wenn diese Anzeichen nicht trügen und wirklich auf eine noch erkennbare Einwanderung der Ionier in Attika hindeuten<sup>3</sup>, so hat sie sich jedenfalls lange vor der Bildung des attischen Gesamtstaates vollzogen und lag vor jeder geschichtlichen Erinnerung.

1) Vgl. Abschnitt c.

<sup>2)</sup> Über das Delphinion vgl. A. Mommsen, Heortologie 48. 398ff.; E. Maafs. De Lenaco et Delphinio, Ind. schol. Gryphiswald. 1891/2, ferner S. 71, Anm. 2 und über die Lage Abschnitt c. Über das Heiligtum des Dionysos sagt Thuk. II, 15: το έν Αίμναις Διονύσου, ψ τὰ ἀρχαιότερα Διονύσια ποιείται έν μηνί Ανθεστηριώνι, ώσπερ και ol an' Αθηναίων "Ιωνες έτι και νύν νομίζουσιν. Es waren also die Anthesterien ein altionisches Fest. Vgl. über dieselben A. Mommsen, Heortologie 345 ff.; F. A. Voigt in Roschers Mythol. Lex. Art. Dionysos, Sp. 1071 ff.; P. Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altertumswissensch. V. 3, S. 163ff. (daselbst weitere Litteratur). Am zweiten Tage des Festes, dem "Kannentage" (Xóss) nahm die Gattin des Basileus vierzehn von diesem ausgewählten vornehmen Frauen, den yegagai, einen Eid ab, in dem sie ihre Keuschheit beschworen zat za Geoiria και τα 'Ιοβάκχεια γεραφώ τῷ Διονύσω κατά τὰ πάτρια καὶ ἐν τοῖς καθήκουσι γρόνοις (Demosth. g. Neaira 78; Pollux VIII, 108). Theoinia hießen die zara d'huove diarvaia, ir ole of γεννήται έπέθυσν (Harpokr. s. v. Θεοίνια; Phot. Suid. Hesych. n. v. Bekker, Aneed. gr. I, 264 s. v. Occiviov. Vgl. Schol. Lykophr. Alexandr. 1947 = Aeschyl. Frgm. 397, Nauck.). Der bei den Anthesterien gefeierte Dionysos hatte also nahe Beziehungen zu dem Gotte der Theoinien, dem nurie erower mit einem schwärmenden Gefolge, der offenbar seit sehr alter Zeit von den Geschlechtern verehrt wurde. Vgl. Töpffer, Attische Genealogie, S. 12ff. 105. Töpfler meint, dass dieser altattische Geschlechtergott aus der Gemeinschaft mit Zeus Phratries und Athena Phratria durch den Dionysos Melérarys (vgl. S. 71 Anm. 1) allmählich verdrängt wurde. Das ist jedoch in Anbetracht der ebenfalls bereits altionischen Verehrung des letztern und der erheblichen Verschiedenheit beider Gottheiten sehr zweifelhaft. Die ionischen Geschlechter könnten den Dionysos in beiderlei Gestalt verehrt haben. - Über die έσχάρα des helikonischen Poseidon, des gemeinsamen Gottes der kleinasiatischen Ionier (vgl. Bd. It. S. 286. Anm. 5 und S. 317, Anm. 4) auf der Höhe des Agrahügels vgl. C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 394. Bezeichnend ist es, dass gerade in dieser Gegend von den Athenem dem Neleus im Verein mit Kodros und Basile ein Heiligtum errichtet wurde. Über die Bedeutung desselben vgl. Bd. It, S. 287, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Die Einwanderung braucht dann aber noch nicht von der Westküste Kleinasiens her erfolgt zu sein (vgl. Bd. I², S. 278, Anm. 1). Näher liegt Thessalien. Vgl. S. 68, Anm. 4. Am pagasaeischen und malischen Meerbusen bot sich der Euripees als bequeme Straße dar. Auch könnten immerhin bei der derischen Eroberung der Pelopouneses Volksteile ionischen Stammes nach Attika versprengt worden sein. Vgl. Bd. I², 285.

<sup>1)</sup> Über die Pelasger in Attika vgl. Bd. 12, 169 ff. Über Karer (Bd. 12, 115 und 263) und Leleger (Bd. 12, 182 ff. 714) vgl. Deimling, Die Leleger (Leipzig 1862), 153 ff. 179 ff. 183 ff.; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 415 ff. 421 ff. 444 ff. Wenn Hdt. V, 66 sagt, daß er die Herkunft des Geschlechts des Isagoras nicht kenne, aber mit der Angabe, daß es dem Zeus Karios opfere, die Vermutung karischen Ursprungs andeutet, so steht die Identität dieses Zeus mit dem karischen Gotte keineswegs fest. Vgl. Wilamowitz, Philol. Unters. I, 142. Die Beziehungen der Karer zu Attika kennzeichnet gewiß richtig Philochoros b. Strab. IX, 397 mit den Worten: πορθουμένης τῆς χώρας έχ θαλάττης μὲν ὑπὸ Καρῶν, denn von den Räubereien der Karer werden auch die attischen Küsten nicht verschont geblieben sein. Über Thraker vgl. weiter unten S. 78, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Über die Annahme phoenikischer Ansiedelungen und Gründe dagegen vgl. Bd. I2, 269. Vgl. dazu E. Curtius, Stadtgeschichte von Athen, S. 23, der an phoenikischen Ansiedelungen festhält, ebenso G. Gilbert, Gr. Altert. I2, 107. Der Herakles-Kultus der Tetrakomoi (an der Fähre von Salamis, vgl. weiter unten S. 81), in Melite, Marathon und anderwärts braucht nicht phoenikischen Ursprungs zu sein. Herakles war ursprünglich ein griechischer, segenspendender Dämon, der, in Attika, wie in andern Landschaften, in Verbindung mit Demeter und Kore, dann mit Athena und namentlich mit Apollon erscheint. Sein ältester Typus (mit Keule, Bogen oder Lanze, völlig nackt und ohne Löwenfell, das erst unter phoenikischem Einflusse seit etwa 600 in Kypros, Rhodos, bei den kleinasiatischen Ioniern und auf attischen Vasen erscheint) ist ein durchaus griechischer und erinnert in mancher Hinsicht an den des amyklaeischen Apollon. Der phoenikische Melkart, der Stadtgott von Tyros, mit dem die Griechen ihren Herakles identifizierten, ist nicht das Vorbild für den Typus des letzteren gewesen, wohl aber wurde auf den phoenikischen Gott unter dem Einflusse der vollentwickelten griechischen Kunst das Bild des griechischen Herakles übertragen, nachdem sich vorübergehende Mischbildungen, die zwischen diesem Herakles und einer phoenikischen Gottheit stehen, in Kypros entwickelt hatten, und die Ausstattung des Herakles durch die Annahme des Löwenfelles von jener Gottheit vollendet war. Das hat schlagend Furtwängler, Roschers Mythol. Lex. I, Art. Herakles, Sp. 2135ff. nachgewiesen. Vgl. noch Otfr. Müller, Dorier I2, 418ff.; Preller, Gr. Mythol. II, 162 ff.; Wilamowitz, Euripides Herakles I, 258 ff. Es können unter diesen Umständen ursprüngliche Melkart-Heiligtümer von den Griechen in Herakles-

Wahrscheinlich zerfiel Attika ursprünglich in einzelne, im Rahmen von vier Stammverbänden locker zusammengehaltene selbständige Gemeinwesen 1, an deren Spitze eigene Gaufürsten standen. In den Sagen treten als solche namentlich Pallas von Pallene und Kephalos von Thorikos hervor 2. Eleusis war einst ein selbständiger Priesterstaat und

Heiligtümer umgewandelt worden sein, aber es ist eben eine bloße Möglichkeit, ebenso kann es sich um ursprüngliche griechische Kultstätten des Herakles handeln, die mit dem phoenikischen Gotte nichts zu schaffen hatten. Namentlich gilt letteres von dem Kultus, der ihn nach alter Weise in Verbindung mit Demeter und Kore als segenspendenden Daemon verehrte. In dieser Verbindung erscheint Herakles auch in Attika. Vgl. Furtwängler a. a. O., Sp. 2185.

1) Thuk. II, 14: έπὶ γὰρ Κέχροπος καὶ τῶν πρώτων βασιλέων ἡ Δττική ές Θησέα αεί κατά πόλεις ψ'κείτο πρυτανείά τε έχούσας καὶ άρχοντας κτλ. Plut. Thes. 24 (Philochoros nach G. Gilbert, Philol. XXXIII, 60; Thukydides nach Kause, De Thesei Synoccismo 19. Aber Thukydides ist von Philochoros benutzt worden); vgl. noch Hdt. IX, 73; Isokr. X, 35. In älterer Zeit wohnten die Hellenen im allgemeinen κατα κώμας (Thuk. I. 5, 1; 10, 2), die sich vielfach zu Garverbänden (συστήματα δήμων vgl. Strab. VIII, 337) vereinigten, wie sie noch in historischer Zeit in Arkadien fortbestanden. Aus dem Synoikismos der Denes ging dann die eigentliche Polis oder Stadtgemeinde hervor, indem alle Gemeinde mitglieder (δημόται) zu Stadt- und Staatsbürgern (πολίται) wurden, gleichviel ο sie in kommunaler Hinsicht zur πόλις im engeren, räumlichen Sinne gehörten und in derselben wohnten oder nicht. Vgl. Strab. a. a. O. Aristot. Pol. I. 1, & p. 1252 b: ή δ' έκ πλειόνων κωμών κοινωνία τέλειος πόλις κτλ. Vgl. W. Vischer, Kl. Schrft. I, 310 ff.; G. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd. VII, 191 ff.; Emil Kuhn, Die griechische Komenverfassung als Moment der Entwickelung des Städte wesens im Altertum in Ad. Schmidt, Zeitschr. f. Geschichtsw. IV, 69 ff.; Über die Entstehung der Städte der Alten (Leipzig 1878), S. 48 ff. 160 ff.

2) l'ber das Reich des Bergriesen Pallas, des Gegners des Theseus (vgl. S. 70, Anm. 21 und seiner Söhne in der Mesogaia vgl. Sophokles b. Strab. IX, 392: Philochoros, Frgm. 36 (Schol. Euripid. Hippol. 35); Plut. Theseus 13. Weiteres bei Alfr. Brückner, Das Reich des Pallas, Mitt. d. arch. Inst. XVI (1891), 200-234. Brückner sucht nachzuweisen, dass Pallene am Ostabhange des sodlichern Gebirgsauges des Hymettes bei Koropi lag, wo sich auf einer Höbe (II. Christos' l'herreste von kyklopischen Mauern in der tirynthischen Bauart erhalten haben. Dagegen hält A. Milchhöfer, Berlin, philol. Wochenschr. 1892, Nr. 1, Sp. 2 ff. und Nr. 2, Sp. 34 ff. mit Recht an der alten Ansetzung von Pallens nahe dem Nordostfuße des Hymettos (gegenüber Gargettos) fest, wo sich noch der Name in der Ortsbeseichnung Ballana erhalten bat. Die Befestigungsspuren auf der östlichen Seite des Hymettes am Pirnari-Passe lehren, dass eine politische Grenze über den Kamm des Hymettes lief Brückner a. a. O., S. 221). Ein eigenes Gemeinwesen bestand ferner ohne Zweifel in der Paralia an der Sädosspitse Attikas. Der Hamptort Thorikos bessis sehr alte Lokalsagen und überseeische Verbindungen. Hom. Hymn. Demet. 126; Hekataeos, Frgm. 94 = Steph. Bya s. v. ebenare. Hier herrschte der Sage nach Kephakes, der Eponymos von Kephale Schol. Euripid. Hipped. 430' nondwestlich von Thorikos. Näheres bei der eleusinische Kultus der Erd - und Unterweltgottheiten, die den Lebenden den Anbau des Ackers segnen und die Seelen der Toten in ihre Tiefe aufnehmen, seinem Wesen nach der lokale Gottesdienst einer enge geschlossenen Gemeinde <sup>1</sup>. Das Priestertum der Demeter und Kore vererbte sich auf die Nachkommen der eleusinischen Fürsten, denen Demeter selbst die Pflege des Kultus gelehrt und die heiligen Weihen anvertraut hatte <sup>2</sup>. Zu diesen Fürsten gehörte Eumolpos, der von seinen Amtsnachfolgern individualisierte und zum Heros erhobene Träger der liturgischen Funktion des Hierophanten, der höchsten im Geschlechte der Eumolpiden erblichen Priesterwürde <sup>3</sup>. Erst im 6. Jahrhundert, als sich der Dionysos-Kultus, als dessen eigentliche Heimat Thrakien galt, mit dem eleusinischen verband, wurde der fromme eleusinische Priesterfürst in thrakische Sagen verflochten, zum Thraker und

Toepffer, Attische Genealogie 255 ff. — Gewisse Züge der Theseus-Sage setzen voraus, daß auch die Tetrapolis und die daran anschließenden Teile der Diakria einst ein von der Akropolis-Gemeinde in politischer und sagengeschichtlicher Hinsicht gesondertes Gemeinwesen waren. J. Toepffer, Aus der Anomia, Arch. Unters. f. C. Robert, S. 32 ff. Andere mythische Demenfürsten sind Porphyrion von Athmonon am Brilettos (Paus. I. 14, 7; Wilamowitz, Philol. Unters. I, 135), Kolainos von Myrrhinus (Toepffer, Attische Genealogie, S. 217. 290) u. s. w. Die ursprüngliche Zersplitterung trug sicherlich dazu bei, daß sich in den Demen eine von der städtischen verschiedene, mannigfaltige Sagengeschichte und eine Fülle von eigenartigen Kulten entwickelte. Paus. I. 14, 7: λέγονσι δὲ ἀνὰ τοὺς δήμους καὶ ἄλλα οὐδὲν ὁμοίως καὶ οἱ τῆν πόλιν ἔχοντες; Paus. I. 31, 5; Strab. IX 1, 17, p. 396.

<sup>1)</sup> Vgl. Erw. Rohde, Psyche (Freiburg 1890) 190. 258 ff. Mehr über den eleusinischen Kultus weiter unten. Der im 7. Jahrhundert entstandene homerische Hymnus auf Demeter (Bd. I2, S. 146, Anm. 5) denkt sich Eleusis als ein selbständiges Gemeinwesen, aber im Schiffskataloge der Ilias kommt außer der Hauptstadt kein anderer Ort Attikas vor. - Das den Eleusiniern gewährte Recht, eigene Bronzemünzen mit dem Bilde der Demeter zu prägen, bewahrte ein Andenken an die ehemalige Selbständigkeit. U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IV (1879), 250 ff. Im übrigen hat jedoch Eleusis keine politische Sonderstellung innerhalb des attischen Gesamtstaates gehabt. Gegen E. Curtius, Athen und Eleusis, Deutsche Rundschau X (1884), 200 ff. und P. Foucart, Bullet. d. corr. hell. IV (1879), 234 vgl. Dittenberger, Hermes XX, 9 und Joh. Toepffer, Attische Genealogie 45 ff. Die legonosol Έλευσινόθεν und die έπιστάται Έλευσινόθεν für die Tempelverwaltung, waren ebenso wenig wie die eleusinischen raulau aus Eleusiniern zusammengesetzte Beamten-Kollegien, sie wurden vielmehr aus allen Athenern bestellt. Vgl. A. Nebe, De Eleusiniorum tempore et administratione publica (Halle 1887), 50; R. Schöll, Ber. d. bayer. Akad. 1887, S. 16; Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV2, 247.

<sup>2)</sup> Hom. Hymn. Demet. 271 ff. 475 ff.

<sup>3)</sup> Joh. Toepffer, Att. Genealogie 24ff. Als Erbe der eleusinischen Priesterkönige trug der Hierophant königliche Abzeichen, die στολή und das στρόφιον: Plut. Alkib. 22; Athen. I, 21; Arrian, Diss. Epikt. III. 21, 16.

reisigen Heerführer gemacht, der mit den Eleusiniern gegen Erechtheus kämpfte <sup>1</sup>. Die Grenze zwischen dem attischen und eleusinischen Lande,

<sup>1)</sup> Einen thrakischen Staat in Eleusis, wie ihn noch C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 401 ff. annimmt, hat es nie gegeben. Das weist namentlich überzeugend Joh. Toepffer a. a. O. 26 ff. nach. - Die Eumolpiden führten ihren Stammbaum auf Poseidon zurück (Aristeid. I, 418; vgl. dazu Toepffer a. a. O. 26) und die ursprüngliche Heimat seines Sohnes Eumolpos war sein Reich am Weltrande. Ps. Apollod. Bibl. III. 15, 4; Έφημ. ἀρχ. 1883, p.79. Eumolpos, Sohn des Poseidon auch nach Euripid. b. Lykurg g. Leokr. 98; Isokr. Paneg. 68; Panath. 193; Philochoros, Frgm. 33 (Harpokr. s. v. Βοηδρόμια); Paus. I. 38, 2. Tempel des Poseidon πατήφ in Eleusis: Paus. I. 38, 6. Vgl. Hiller v. Gärtringen, De Graecorum fabulis ad Thracas pertinentibus (Berlin 1886) 31 ff.; Toepffer a. a. O. 29 (T. bekämpft mit Recht die Ansicht von Wilamowitz, Philol. Unters. I, 132 und Maafs, Deutsche Litteraturz. 1886, Sp. 1751 ff., dass Eumolpos nur deswegen zum Sohne des Poseidon gemacht wurde, weil dieser Gegner der Athena war). Seit dem 5. Jahrhundert war die thrakische Abkunft des Eumolpos, die zuerst im Erechtheus des Euripides nachweisbar ist (Frgm. 362 Nauck), allgemein anerkannt (vgl. die oben angeführten Stellen und Schol. Sophokl. O. C. 1053) und zwar, wie Toepffer zeigt, infolge der Verbindung des für thrakisch geltenden Dionysos-Kultus mit dem eleusinischen (Hiller v. Gärtringen a. a. O. 32: entweder infolge der Hineinziehung des Eumolpos in den orphischen Kreis oder infolge der Verbindung von Eleusis mit dem von Thrakern bewohnten Boeotien). Zugleich wurde der fromme Priesterfürst der alten Legende zu einem Heerführer. pides a. a. O. liess den Eumolpos mit Erechtheus um Attika kämpfen, auf das er als Sohn des Poseidon gegenüber dem Schützlinge der Athena Anspruch erhob. Ihm folgte Isokr. Panath. 193; vgl. Paneg. 68; Schol. Eurip. Phoen. 854; Schol. Aristeid. Panath., p. 204 B. Abweichend von Euripides ist Eumolpos bei Ps. Apollod. Bibl. III. 15, 4 nur Bundesgenosse der Eleusinier in deren Kriege gegen die Athener. Er kommt den Eleusiniern mit einem Heere zuhilfe, das aus Thrakern vom Reiche des thrakischen Königs Tegyrios besteht, dessen Nachfolger Eumolpos geworden ist. Vgl. Thuk. II, 15: Έλευσίνιοι μετ' Εὐμόλπου πρὸς Έρεχθέα. (Übrigens sind auch in dieser Form der Sage nicht die Eleusinier Thraker, sondern nur die Scharen des Eumolpos). Bei Paus. I. 5, 2; 27, 4; 38, 3 erscheint als der von Erechtheus getötete Führer der Eleusinier nicht Eumolpos, sondern dessen Sohn Immarados, eine Variante von Ismaros, wie er bei Ps. Apollod. a. a. O. heißt (vgl. Pott, Zeitschr. f. vergleich. Sprach. IX, 415; Maafs, Hermes XXIII, 617). Paus. I. 27, 4 sagt: Πρὸς δέ τῷ ναῷ τῆς Αθηνάς ... ἔστι δὲ ἀγάλματα μεγάλα γαλχοῦ, διεστώτες ἄνδρες ές μάχην: καὶ τὸν μὲν Ἐρεχθέα καλοῦσι, τὸν δὲ Ευμολπον (ein Werk Myrons: IX. 30, 1). Καίτοι λέληθέ γε οὐθὲ 'Αθηναίων δσοι τά άρχαῖα ἔσασιν (also nach den Athidographen) Τμμάραδον εἶναι παῖδα Ευμόληου τουτον του αποθανόντα ύπο Έρεχθέως. Ismaros war der Eponymos des thrakischen Ismaros, d. h. von Maroneia (vgl. Bd. I2, S. 426, Anm. 3). Er wanderte sodann mit den Thrakern nach Süden, wurde zum boeotischen Helden (Ps. Apollodor III. 6, 8) und zum Schwiegersohne des Tegyrios, des Eponymos von Tegyra in Boeotien, wo Thraker gesessen haben sollten. Toepffer a. a. O., S. 43 macht es sehr wahrscheinlich, daß Eumolpos erst nachträglich an Stelle des Immarados, des ursprünglichen und natürlichen Gegners des Erechtheus, getreten

sollen die "Salzbäche" (Petroi) gebildet haben, welche nach kurzem und geradem Laufe das Meer erreichten und gegenwärtig durch Ver-

ist. Nach der mythischen Genealogie war Eumolpos der Sohn der Chione, einer Enkelin des Erechtheus. Letzterer hätte also mit seinem Urenkel gekämpft. Um den Eumolpos mit dem boeotischen Thrakerkönige genealogisch zu verbinden, wurde der Schwiegervater des Tegyrios zu einem Sohne des Eumolpos gemacht.

Übrigens ist die Möglichkeit nicht ausgeschlossen, dass irgend einmal Thraker bis Eleusis vorgedrungen sind, denn es ist nicht unwahrscheinlich, daß bei der großen Wanderung thrakische Volkssplitter mitkamen und sich in Phokis und Boeotien festsetzten. Die unmittelbaren Zeugnisse dafür wiegen freilich nicht schwer. Die älteste Quelle ist Hellanikos (Frgm. 71 Müller, Frgm. H. Gr. I, 54), der Thraker gegen Orchomenos ziehen und die Stadt erobern liefs. Diese thrakische Eroberung unterliegt jedoch ernsten Bedenken (vgl. Bd. I3, S. 256, Anm. 3 und 4). Dann sagt Thukydides II, 29: Tereus, der Gemahl von Pandions Tochter Prokne, habe mit dem Odrysenfürsten Teres nichts zu schaffen, Tereus stamme nicht aus demselben Thrakien, wie jener, sondern habe im phokischen, damals von Thrakern besiedelt Daulis gewohnt. Die Polemik des Thukydides richtet sich wahrscheinlich gegen den Tereus des Sophokles, der die Tereus-Sage nach dem historischen Thrakien verlegte. Frgm. 519-535 Nauck; vgl. Welcker, Gr. Trag. I, 374ff.; U. Höfer, Konon (Greifswald 1890), p. 95; M. Mayer, Hermes XXVII (1892), 491. Dass die Verlegung der Sage nach dem eigentlichen Thrakien erst im 5. Jahrhunderts zur Beförderung der Verbindung Athens mit dem thrakischen Königtum erfolgt sein sollte (Riese, Jahrb. f. kl. Philol. 1877, Bd. CXV, 230) ist mindestens fraglich, denn es scheint bereits Hesiodos (Frgm. 125 Rzach, 120 Kinkel = Aelian, V. H. XII, 20) jenes Thrakien als Ort der Sage zu kennen. Für Thukydides stand es fest, dass Tereus ein Thraker war, und dass damals in Daulis Thraker sassen. Er giebt zwei Gründe dafür an, dass Daulis die Heimat des Tereus war. Erstens beruft er sich auf Dichterstellen, in denen die Nachtigall (in die Prokne verwandelt wurde) Δαυλιάς genannt wurde, zweitens auf den Umstand, dass Pandion eher doch wegen des gegenseitigen Nutzens eine Verbindung mit einem nahen Herrscher angeknüpft hätte, als mit einem so fernen. (Tereus sollte dem Pandion gegen Labdakos Hilfe geleistet haben. Ps. Apollod. III. 14, 8; Ovid. Met. VI, 423 ff.). Von Thrakern in Boeotien und am Parnassos reden dann Ephoros, Frgm. 30 (Strab. IX, 401), Aristoteles, Frgm. 601 Rose<sup>8</sup> (Strab. X, 445); Strab. IX, 401 (Apollodoros), Strab. X, 471 (Demetrios von Skepsis. Vgl. Niese, Rhein. Mus. XXXII, 285); Paus. IX. 16, 6. Unterstützt wird die Überlieferung durch den Umstand, dass an der Besiedelung von Chios und Erythrae zweifellos Auswanderer aus Mittelhellas, namentlich aus Boeotien teilnahmen (vgl. Bd. I2, S. 313), und dass es in Erythrae ein Θράπιον γένος (Paus. VII. 5, 8), in Chios ein auch in Delphi vorkommendes Geschlecht @ouxidas gab (vgl. Bd. 12, S. 314, Anm. 3). Daher wird eine in vorgeschichtlicher Zeit erfolgte Einwanderung thrakischer Stämme in Mittelhellas als Thatsache betrachtet von Hiller v. Gärtringen a. a. O., p. 50 ff.; Toepffer, Att. Genealogie, S. 38, Anm. 1; M. Mayer a. a. O. 495 (M. denkt an eine thrakisch-pelasgische Urbevölkerung). Wilamowitz, Philol. Unters. I, 129 (vgl. VII, 212) trennt die mittelgriechischen θράχες, die er als einen hellenischen Stamm betrachtet, von den in Thrakien wohnenden Θρέικες oder Θρήικες des Epos (Θρήικες, Θρηικίη bei den Lyrikern), welche

sumpfung zu Teichen geworden sind <sup>1</sup>. Zahlreiche, teilweise bedeutende Überreste von Befestigungswerken, Türmen und Verteidigungsmauern, welche sich auf dem Höhenzuge, der bei den Rheitoi das Meer erreicht, bis zum Parnes hinziehen, und namentlich die Durchgänge zur attischen Ebene decken, zeigen deutlich, dass der Rücken des Aigaleos die alte attische Grenze war <sup>2</sup>, an der manche Kämpfe ausgesochten wurden. Auch sonst hat es in Attika an Fehden zwischen den einzelnen Gemeinden gewiß nicht gefehlt <sup>3</sup>. Pallene und Hagnus hatten noch in historischer Zeit keine Epigamie untereinander <sup>4</sup>. Benachbarte Gemeinden hatten sich hier und da um einen gemeinsamen sakralen Mittelpunkt zu Verbänden zusammengeschlossen, die wegen ihres religiösen Charakters noch in der Zeit des Gesamtstaates fortbestanden. Einen solchen Verband bildete die auch durch natürliche Grenzen für sich abgeschlossene Tetrapolis, zu der die Gemeinden Marathon, Oinoe, Trikorythos und Probalinthos gehörten <sup>5</sup>. Einen anderen finden wir in

die Tragödie Θρήκες nennt und die erst in den attischen Inschriften zu Θράκες werden. Indessen manches spricht dafür, daß Tereus in der That ein thrakischer Name war. Vgl. M. Mayer a. a. O. 494 ff. Bemerkenswert ist, daß Tereus auch ein megarischer Heros war, obwohl schwerlich mit Hiller v. Gärtringen a. a. O. 49; Wellmann, Wochenschr, f. kl. Philol. 1887, Nr. 10, Sp. 299; E. Maaß, Deutsch. Litteraturz. 1886, Sp. 1752 anzunehmen ist, daß er dort seine ursprüngliche Heimat hatte. Vgl. Toepffer a. a. O. 38, Anm. 1 und M. Mayer a. a. O. 489 ff. Nach Paus. I. 41, 9 war Tereus nach megarischer Überlieferung König von Pagai und die Megarier brachten an seinem Grabe alljährlich Opfer dar, indem sie das Opfertier statt mit heiliger Gerste mit Steinen bedeckten (eine Zeremonie, die wohl mit M. Mayer als Überrest einer ehemaligen Steinigung und eines Menschenopfers zu betrachten ist). Einen megarischen Tereus kennt auch Strab. IX, 423. M. Mayer betont die Beziehungen von Pagai zu Phokis, aber Megara stand auch seit der Begründung Salymbrias in naher Verbindung mit Thrakien. Nicht weit von Salymbria lag Δαύνιον τείχος.

Paus. I. 38, 1; Arth. Milchhöfer, Erläut. Text zu den Karten von Attika, Heft. II (1883), S. 48.

<sup>2)</sup> A. Milchhöfer a. a. O., S. 41 ff.

<sup>3)</sup> Thuk. II, 15: καὶ τινες καὶ ἐπολέμησάν ποτε αὐτῶν, ιὅσπες καὶ Ἑλευσίνιοι μετ' Εὐμόλπου πρὸς Ἡρεχθέα κτλ. Über die Sage vom Kriege des Theseus mit den Pallantiden vgl. S. 70, Anm. 2 und S. 76, Anm. 2.

<sup>4)</sup> Plut. Thes. 13.

<sup>5)</sup> Stifter des Verbandes Xuthos, Vater des Ion.: Strab. VIII, 383; Steph. Byz. s. v. τειράπολις; vgl. Diod. XII, 45 (Ephoros), Schol Sophokl. Oid. Kol. 701. Über eine Weihinschrift der Τειραπολεῖς für Dionysos datiert nach dem Archon der Tetrapolis, worauf die Namen von vier Ιεροποιοί (je einer von jedem Demos) folgen vgl. Lolling, Mitt. d. arch. Inst. II, 259 ff. (CIA. II, 1324). Das Heiligtum des Dionysos zu Marathon war den vier Demen gemeinsam; hier wurden auch die Steine mit den Beschlüssen des z(οινόν τῶν Τειραπολέων) aufgestellt. CIA. II,

der benachbarten Epakria; es gehörten zu ihm Semachidai, Plotheia und eine dritte Gemeinde, wahrscheinlich Ikaria 1. Ferner hatten die Mesogeioi ihr eigenes Gemeinwesen mit einem besonderen Archon und einer Anzahl von Kultbeamten. Der Mittelpunkt dieses Verbandes, zu dem u. a. Bate und Kerameis gehörten, war wohl ein Heiligtum des Herakles im Nordwesten Athens 2. Die Ortschaften Peiraieus, Phaleron, Xypete und Thymoitadai, die sogenannten τετράκωμοι, hatten sich gleichfalls um ein Heiligtum des Herakles vereinigt 3. Eine Totχωμία bildeten die Handwerkerdörfer Kropidai, Pelekes und Eupyridai. Kropidai und Pelekes lagen am westlichen Abhange des Aigaleos, Eupyridai, die größte Gemeinde, ist in der Senkung zwischen dem Aigaleos und Parnes zu suchen 4. Zu gemeinsamen Opfern für den Zeus Hekalesios hatten sich eine Anzahl benachbarter Gemeinden verbunden. Der Mittelpunkt dieses Verbandes zu dem höchst wahrscheinlich auch Trinemeia im Quellgebiete des Kephisos gehörte, war Hekale

<sup>601.</sup> Über das Herakleion vgl. H. Dettmer, De Hercule attico (Bonn 1869, Diss.), S. 32 ff.; Wilamowitz, De Euripidis Heraclidis, Greifswald 1882, Progr. (vgl. auch S. 75, Anm. 2) und über seine Lage in einem Seitenthale der marathonischen Ebene (dem von Avlona), Lolling, Mitt. d. arch. Inst. I, 88 ff. Über die Bedeutung des Apollonkultus der Tetrapolis für Attika vgl. S. 72, Anm. 1. Vgl. auch P. Kastromenos, Die Demen von Attika (Leipzig 1886, Diss.), p. 61 ff.; Hebdomas 1886, Nr. 134, S. 447 ff. und Gurlitt, De tetrapoli attica, Göttingen 1867.

<sup>1)</sup> Philochoros, Frgm. 78 (Steph. Byz. s. v. Σημαχίδαι); CIA. II, 570: καὶ ές τᾶλλα ἰερά, ὅποι ᾶν δέ(η Πλ)ωθέας ᾶπαντας τελεῖν ἀργύριο(ν ἐς ἰ)ερὰ ἢ ἐς Πλωθέας ῆ ές Ἐπακρέα(ς ἢ ἐς ᾿Α)θηναίους κτλ. Vgl. Suid. s. v. ἐπακτρία χώρα; Etym. Magn. s. v. ἐπακρία χώρα. Vgl. G. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd. VII, 203. 212; Kuhn, Entstehung der Städte, S. 55; A. Milchhöfer, Unters. über die Demenordnung des Kleisthenes, Anhang zu d. Abhdl. d. Berl. Akad. 1892, S. 14. 37.

Beschlüsse der Μεσόγειοι oder Μεσόγεοι: CIA. II, 602. 603. Vgl. Kumanudes Αθήν. VIII, 232, Nr. 2 und 233, Nr. 3; Milchhöfer a. a. O. 24.

<sup>3)</sup> Pollux IV, 105. Hesych. s. v. τετράχωμος. Ἡραχλεῖον τετράχωμον: Steph. Byz. s. v. Ἑχελίδαι; vgl. Plut. Them. 13; Diod. XI, 18; H. Dettmer a. a. O., S. 35 ff. Thymoitadai die ναντηγία des Theseus: Plut. Thes. 19; vgl. G. Gilbert a. a. O., S. 211. Das Herakles-Heiligtum lag wahrscheinlich in der Nähe der Fähre von Salamis. Arth. Milchhöfer, Text zu den Karten von Attika I, 25. 39; II, 4. 10.

<sup>4)</sup> Steph. Byz. s. v. Εὐπνρίδαι; Mitt. d. arch. Inst. XII (1887), 88: ... παρά τῶν τρικώμων ... τὸν τρικώμαρχ(ον); vgl. Rofs, Demen von Attika, S. 3 und 15; Arth. Milchhöfer, Erl. Text zu den Karten von Attika II, 39; Kastromenos, Die Demen von Attika (Leipzig 1886, Diss.), 83f. Über die Lage der Ortschaften, die man früher im mittleren Kephisosthal suchte, vgl. Arth. Milchhöfer, Untersuchüber die Demenordnung des Kleisthenes, S. 20.

in der Epakria <sup>1</sup>. Endlich waren allem Anscheine nach Gargettos, Pallene und Pitthos zu einer Kultgenossenschaft der Athena Pallenis verbunden <sup>2</sup>.

Nach Philochoros soll der attische Urkönig Kekrops, als die Karer von der See her und die Boeoter vom Lande aus Attika bedrängten, das Volk in zwölf Poleis: Kekropia, Tetrapolis, Epakria, Dekeleia, Eleusis, Aphidna, Thorikos, Brauron, Kytheros, Sphettos, Kephisia (Phaleros), zusammengezogen haben. Da sich unter diesen Poleis mindestens zwei Gauverbände befinden und Kekropia, Eleusis, Thorikos, Aphidna, sicherlich die Hauptorte ehemals selbständiger Gemeinwesen waren, so ist diese Überlieferung sicherlich nur ein Versuch, die Zustände Attikas vor der Bildung des Gesamtstaates auf Grund von Sagen und unter Anlehnung an noch bestehende Kultverbände nach Analogie der ionischen Zwölfstadt zu schematisieren 3.

e.

Die politische Einigung Attikas ging von der schlechtweg "Pedion" genannten Kephisosebene aus, dem Kerne und natürlichen Mittelpunkte

1) Philochoros bei Plut. Thes. 14; Steph. Byz. s. v. Τοινεμεῖς. Vgl. Rofs, a. a. O., S. 90; Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd. VII, 213. Über die Lage von Hekale nordöstlich von Stamata vgl. Milchhöfer, Text zu den Karten von Attika III—VI, 37 a. E.; 57 ff. und Untersuch. über die Demenordnung des Kleisthenes, Anhang zu den Abhdl. d. Berl. Akad. 1892, S. 21.

Ygl. Athen. VI, 235 A. 234 F; Hdt. I, 62 (Aristot. A<sup>9</sup>π. 15, 3); Euripid. Herakleid. 849 ff. 1031; CIA. I, 273 f., v. 15. Vgl. G. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. VII, 212; Brückner, Mitt. d. arch. Inst. XVI (1891), 200 ff.; A. Milch-

höfer, Berl. philol. Wochenschr. 1892, Nr. 2, Sp. 35.

3) Philochoros bei Strab. IX, 397: Κέκροπα πρώτον είς δώθετα πόλεις συνοιχίσαι τὸ πλήθος, ών ὀνόματα Κεχροπία κτλ. Vgl. Marm. Par. 34; Theophr. Char. 26; Charax von Pergamon, Frgm. 28 (Steph. Byz. s. v. 'Αθηναι'), Müller III; 642. - Nach dem Etym. M. s. v. έπαχρία χώρα und Suid. s. v. έπαχτρία χώρα soll Kekrops Kekropia, zwei Tetrapoleis zu je vier und eine Epakria mit drei Städten zu einer Zwölfstadt verbunden haben. Haase (Athen. Stammverf., S. 67) und Philippi (Gesch. d. att. Bürgerrechts, S. 257 ff.) erblicken darin die echte philochoreische Überlieferung. Philippi erklärt darum vier Phylen mit zusammenhängenden Gebieten als den ältesten, für uns nachweisbaren Zustand Attikas. Die φυλοβασιλείς wären Reste eines ehemals wirklich bestehenden Teilkönigtums. Gegen diese Auffassung, welche allerdings ohne zwingende Gründe dem Strabon willkürliche Anderung der Überlieferung zuschreibt, Hammarstrand, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd. VI, 822ff.; G. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd. VII, 203ff. und E. Kuhn, Entstehung der Städte, S. 56 ff. Nach der ältesten, bei Thukydides vorliegenden und anderweitig bestätigten Überlieferung bezeichnet die Sonderexistenz einer Anzahl selbständiger Gemeinwesen den ältesten, für uns erkennbaren Zustand des Landes, aber es ist nicht unwahrscheinlich, dass dieselben in den lockern Rahmen von Stammfürstentümern eingefügt waren. Vgl. weiter unten S. 104. Vgl. noch Wilamowitz, Philol. Unters. I, 122; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 109; F. Hermanns Gr. Staatsaltert., 6. Aufl. bearb. v. V. Thumser, § 51, S. 279 ff.

der Landschaft. Im unteren Teile der Ebene, eine geographische Meile vom Meere entfernt, erhebt sich bis zur Höhe von 156 Metern ein auf drei Seiten isolierter und nur nach Westen zu allmählich abfallender Felshügel mit 300 Meter langem und bis zu 130 Meter breitem Rücken. Das Plateau ist leicht gegen Angriffe zu verteidigen und beherrscht die umliegende Ebene. Auf demselben lag eine uralte Burg, die Kekropia, die Residenz des Kekrops und Erechtheus, der erdgeborenen Stammväter der Athener 1. Schon in mykenischer Zeit stand dort ein Königspalast 2. Bei den Ausgrabungen auf der Akropolis fand sich eine große Menge Scherben von Vasen, die zu den ältesten aus dem Gebiete der hellenischen Kultur gehören. Es sind nicht nur zahlreich mykenische Vasen aller Gattungen vertreten, sondern es kommen auch Thongefäße troischer Art und solche Vasen vor, wie sie sich im Be-

2) Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 15, Anm. 5. Über die Grundmauern von Gebäuden aus dieser Zeit namentlich an der Nordseite vgl. E. Curtius a. a O. 45.

<sup>1)</sup> Über Erechtheus vgl. S. 72, Anm. 2. - Kekrops war eine dem Erechtheus nahe verwandte, aber von ihm in den Hintergrund gedrängte, drachenschwänzige Erdgottheit, welche allmählich heroisiert (Aristoph. Wesp. 438: ήρως avas: Paus. X. 10, 1) wurde. Vgl. Erw. Rohde, Psyche (Freiburg 1890), 128. Zusammenstellung der Belege bei O. Immisch, Roschers Mythol. Lex. II, Sp. 1018ff., Art. Kekrops. Er war wie jener mit dem Boden, der ihn erzeugte, enge verwachsen und stand mit den ältesten Burggöttern, namentlich mit Athena, die dabei einen durchaus agrarischen Charakter zeigt, dann mit Zeus Herkeios und Hypatos in engen Beziehungen. Sein Grab und Heiligtum befand sich an der Südwestecke des Erechtheions. Heiligtum: CIA. I, 322 a, Col. I, 9. 58. 83; 324 a Col. II, 24. 25; Bullet. d. corr. hell. XIII (1889), 257. 259. Vgl. dazu C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 242f. Grab: Antiochos oder Antilochos b. Clem. Alex. Protrept., p. 39 P und Theodoret. ελλ. παθ. θεραπ. VIII. 30, p. 1017c. Vgl. Arnob. adv. nat. VI, 6; Euseb. pr. ev. II. 6, 2 (Müller, Frgm. Hist. Gr. I, 184; IV, 301). Jahn-Michaelis, Pausaniae descr. arcis Athen. (Bonn 1880) 29; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 450; Arth. Milchhöfer bei E. Curtius, Stadtgesch. v. Athen, p. LI; O. Immisch a. a. O., Sp. 1020. - Das Priestertum des Kekrops war in dem Geschlechte der Amynandrydai erblich, das also seinen Stammsitz auf der Burg gehabt haben wird. Hesych. s. v. Auvvardoldat; CIA. III, 1276; Toepffer, Att. Genealogie, S. 160. - In der vulgären Überlieferung erscheint Kekrops als der erste König der Athener, die nach ihm Kezponidat genannt werden. Hdt. VIII, 44; Eurip. Phoen. 855; Ion 296; Aristoph. Ritter 1055; Plut. 773; Thuk. II, 15; Marm. Par. 1 u. s. w. Die Burg Κέπροπος ούρος b. Hdt. VII, 141 (Orakel). Kszoonia: Euripid. Hiket. 658; El. 1289; Marm. Par. 3; Steph. Byz. s. v. Über die Frage der Etymologie vgl. O. Immisch a. a. O., p. 1022. Eine andere altertümliche Bezeichnung der Burg war Koavaa. Vgl. S. 6, Anm. 1. Im Geschlechte der Xaqidas war das Priestertum des Kranaos erblich (Hesych. s. v. Xaqidai). Es scheint ein Demenkultus gewesen zu sein. Nach Paus. I. 31, 3 war Kranaos im Demos Lamptrai begraben, und man zeigte daselbst auch ein Κραναοῦ μνημα. Vgl. Toepffer, Att. Genealogie 307 f.

reiche der primitiven Kykladen - Kultur finden. An die mykenischen Vasen schließen sich dann die Dipylon-Vasen an 1.

Die älteste Befestigung der Burg bestand nach den neuern Ausgrabungen nicht aus einer den ganzen Rand der roh planierten Burgfläche umschließenden Mauer, sondern beschränkte sich auf Abschroffung von Felswänden und Aufführung einer Randmauer an den von Natur schwächeren Stellen, namentlich an der West-, Süd- und Südostseite. Diese Mauer war aus polygonen, fast unbehauenen Blöcken von dem blaugrauen Kalkstein der Akropolis erbaut 2. richtung schrieb man, wie die alte Burgbefestigung überhaupt, den Pelasgern zu 3. Im engern Sinne verstand man jedoch unter Pelargikon schon zur Zeit des peloponnesischen Krieges ein Stück Land am Westabhange der Burg, auf dem ehemals ein zum Schutze des Burgaufganges angelegtes Befestigungswerk stand, das nach seinen ganz oder te ilweise hintereinander liegenden Thoren Enneapylon hiefs. Dieses Werk begann vermutlich an der Felsecke beim Paneion, schloss die Quelle Klepsydra ein, folgte dem Höhenrande der Einsattelung zwischen Areopag und Akropolis und stiefs in der Nähe des Nikepyrgos wieder an den Burgfelsen. Der obere Abschluss des Werkes wird sich auf dem westlichen Höhenrande der Burg befunden haben 4.

B. Graef, Vortrag in der arch. Gesellschaft, Jahrb. d. arch. Instit. VIII (1893), Beibl. Anzeiger, S. 13 ff. — Über die mykenischen und Dipylon-Vasen vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 33 ff. und 118 ff., über Thongefäße in Hissarlik-Troja vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 40 und über die Kykladen-Kultur Bd. I<sup>2</sup>, S. 44 ff.

<sup>2)</sup> Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 337; E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, S. 47 ff. und dazu den Akropolis-Plan V, Nr. 12 (in blauer Linie). Vgl. auch das Δελτίον άρχαιολ. 1889, März.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 171 ff.

<sup>4)</sup> Zusammenstellung der Zeugnisse über das Pelargikon bei Jahn-Michaelis, Pausaniae descriptio arcis Ath. 34 ff.; Curt Wachsmuth, Stadt Athen I, 289 f. und E. Curtius, Stadtgesch. v. Athen, p. LXXVI. — Das älteste Zeugnis ist Hekataios b. Hdt. VI, 137: Die Pelasger erhalten von den Athenern Ländereien μισθόν τοῦ τείχεος τοῦ περὶ τὴν ἀκρόπολίν κοτε ἐληλαμένου. Ebenso Myrsilos (Müller, Frgm. H. Gr. IV, 457, Frgm. 3) b. Dionys. Hal. I, 28: τοὺς Τυρρηνούς φησι (vom Wandern Πελαργού genannt) καὶ τοῖς Ἀθηναίοις τὸ τεῖχος τὸ περὶ τὴν ἀκρόπολιν, τὸ Πελασγικὸν καλούμενον, τούτους περιβαλεῖν. Paus. I. 28, 3: τῷ δὲ ἀκροπόλει, πλὴν ὅσον Κίμων ψικοδόμησεν αὐτῆς ὁ Μιλτιάσου, περιβαλεῖν τὸ λοιπὸν λέγεται τοῦ τείχους Πελασγούς κτλ. Darnach schrieb man die Erbauung der um die Burg herum geführten Mauer und zwar auch der obern Randmauer den Pelasgern zu. Als ein Platz am Fuße der Akropolis erscheint das Pelargikon b. Thuk. II, 17: τὸ δὲ Πελαργικὸν καλούμενον τὸ ὑπὸ τὴν ἀκροπολιν, ὁ καὶ ἐπαρατόν τε ἦν μὴ οἰκεῖν κτλ. Vgl. CIA. IV. 2, Nr. 27 b, v. 54 ff.: τὸν δὲ βασιλέα ὁρίσαι τὰ ἰερὰ τὰ ἐν τῷ Πελαργικὸ καὶ τὸ λοιπὸν μὴ ἐνὶδρύεσθαι βωμοὺς ἐν τῷ Πελαργικὸ ἄνευ τῆς βουλῆς καὶ

Wie die Burg von Tiryns hatte die Akropolis außer dem Hauptaufgange und Hauptthore an der Westseite noch zwei über Fels-

τοῦ δήμου, μηδὲ τοὺς λίθους τέμνειν έχ τοῦ Πελαργιχοῦ, μηδὲ γῆν έξάγειν μηδὲ 213 ovs. Dieses Pelargikon identifiziert mit den Enneapylon der Atthidograph Kleidemos (vgl. S. 7, Anm. 3) bei Bekker, Anecd. gr. I. 419, 27 = Suid. s. v. απεδα und ηπέδιζον (Müller I, 363, Frgm. 22): καὶ ἡπέδιζον την ἀκρόπολιν περιέβαλλον δε έννεάπυλον το Πελαργικόν. In Verbindung mit Thuk. und CIA. a. a. O. dient diese Angabe zur Unterstützung der von E. Curtius und Th. Davidson vertretenen Auffassung, daß das Pelargikon nicht ein Vorwerk an der Westseite der Burg war, sondern um den ganzen Fuls derselben herumlief. "Dieser die Abhänge einschließende Mauerring hieß ebenso, wie der von ihm eingeschlossene Raum, das Pelargikon". Die kahle, trockene Felskuppe wäre von Natur auf die Abhänge als eine unentbehrliche Ergänzung hingewiesen gewesen. "Ihre Quellen und Triften gaben, was für den Opferdienst, den Hofhalt, die Mannschaften nötig war-Innerhalb des Mauergürtels war in Kriegszeiten Raum für die aus dem Lande zusammenberufenen Mannschaften". E. Curtius, Eleusinion und Pelargikon, Ber. d. Berl. Akad. 1884, S. 499 ff.; Stadtgesch. von Athen, S. 47 ff. (Skizze: S. 61); Th. Davidson, The Parthenon frieze an other essays (London 1882), p. 147 sqq. Ebenso auch Bötticher, Die Akropolis von Athen, S. 57 ff. Indessen ein so umfassender, durch die Natur nicht geschützter Mauerring würde weit schwerer als die Burghöhe zu verteidigen gewesen sein. Das Interesse der Verteidigung gebot es klar, sich mit der Sicherung der stets fließenden Klepsydra an der Westseite zu begnügen. Da bei der Anlage der Burgbefestigung die Fürsten der Kekropia sicherlich nur Herren eines Teiles von Attika waren, so genügte die Burgfläche auch zur Aufnahme für die aus dem Lande zusammenberufenen Mannschaften. -Polemon, Frgm. 49 (Schol. Sophokl. O. K. 489) bestimmt die Lage des Hesychos-Heiligtums am Areopag durch die Angabe: το Ιερόν έστι παρά το Κυλώνειον, έπτος τῶν ἐννέα πυλῶν. Daraus ergiebt sich, dass sich die ἐννέα πύλαι bis nahe an die Ostseite des Arcopag erstreckten. Auch nach Hdt. VIII, 52 waren die πύλαι zur Zeit der Perserkriege ein Werk gegenüber dem Arcopag. Die Perser lagerten έπι τον καταντίον της ακφοπόλιος όχθον, τον Αθηναίοι καλέουσι Αφήιον παίγον und έπολιόρχεον die in der Burg eingeschlossenen Athener ... και δή και προσιόντων τών βαρβάρων πρός τὰς πύλας όλοιτρόχους άπίεσαν. Bei Aristoph. Lysistr. 282 sagt der Chor der Greise inbezug auf die Belagerung des in der Akropolis eingeschlossenen (Hdt. V, 72) Kleomenes: Οὕτως ἐπολιόρχησ' ἐγώ τὸν ἄνδο' ἐχεῖνον ώμως | έφ' έπταχαίδεκ' ασπίδων πρός ταίς πύλαις καθεύδων. Sollte Aristophanes sich etwa gedacht haben, dass die Athener siebenzehn Glieder tief um eine den ganzen Akropolis - Abhang umfassende Mauer gelagert hätten? E. Curtius sagt (Stadtgesch. von Athen 49); "Denken wir uns Burg und Unterburg zu einer Festung vereinigt, so begreift sich, wie von den in der Akropolis belagerten Burgherren gesagt werden konnte, sie seien ,im Pelargikon' belagert worden, ein Ausdruck, der durchaus unverständlich bleibt, wenn unter dem Namen Pelargikon eine vorspringende Bastion zu verstehen wäre." Das bezieht sich auf Hdt. V, 64, wo es heifst, das Kleomenes mit einem Teile der Athener ἐπολιόρχεε τοὺς τυράννους απεργμένους έν τῷ Πελασγικῷ τείχει (Aristot. 'Αθπ. 19, wo er Hdt. auszieht, sagt το καλούμενον Πελαργικόν τείχος, er las also wohl bei Hdt. Pelargikon; Marm Par. 45: έξανέστησαν τους Πεισιστρατίδας έκ [του Πελασ[γικ]ου τείχους]. Aber

treppen führende Nebenaufgänge (westlich und östlich vom Erechtheion) an der Nordseite. Auf diesen abseits gelegenen Verbindungswegen konnte man unmittelbar vom Königspalaste unbemerkt in die Ebene und ins Freie gelangen 1. Wie ferner das Burginnere von Mykenae durch einen unterirdischen Stufengang mit dem außerhalb der Burgmauer liegenden Brunnen verbunden war, so führte auch von der Burghöhe ein Treppenweg in gewundener Linie an den senkrechten Felswänden zur Klepsydra herab 2.

An die Burg schlossen sich zunächst Ansiedelungen an der Westund Südseite derselben an. An der Westseite luden die von zwei langen Schluchten durchzogenen Höhen des Pnyxgebirges zur Ansiede-

Herodot kann unter der pelasgischen Mauer die ganze Burgbefestigung verstehen, und sollte das hier nicht der Fall sein, so würde eine Belagerung im Pelargikon auch verständlich sein, wenn es blos eine vorgeschobene Bastion war, denn, wie bei den beiden folgenden Belagerungen drehte sich natürlich auch bei dieser Gelegenheit Angriff und Verteidigung wesentlich um das den Burgaufgang deckende Werk. Schwerlich verfügten die Peisistratiden über eine solche Anzahl von Mannschaften, dass sie eine ausgedehnte untere Ringmauer mit neun verschiedenen Thoren verteidigen konnten. — Die Pansgrotte lag μικρον ύπλο τοῦ Πελασγικοῦ. Lucian, Bis accus. 9. Nach Lucian Pisc. 42 erklimmt die Volksmenge die Burg, παρά δὲ Πελασγικόν άλλοι, και κατά το Ασκληπιείου (an der Mitte der Südseite) έτεροι. - Das Enneapylon in Athen hat ein Analogon an dem Hexapylon, dem Nordthore von Syrakus, und dem Pentapylon, dem dortigen befestigten Burgeingange. Diese beiden Werke bestanden aus hintereinander liegenden Thoren. Lupus, Die Stadt Syrakus (Strafsburg 1887), 212. Mykenae und Tiryns hatten nur ein Haupt - und ein Nebenthor. Die Erbauer beider Burgen hatten bereits die Einsicht, dass "ein Minimum von Thoren und Pforten die Grundbedingung der Wehrhaftigkeit fester Plätze wäre" (Adler). Auch das geschichtliche Theben hatte nicht sieben, sondern drei Thore. Vgl. Bd. I2, S. 252, Anm. 2. Neun verschiedene Thore in einem Mauerringe wären des Guten zu viel gewesen. -Vgl. Weiteres bei C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 290 ff.; Unger, Über die Enneakrunos und das Pelasgikon, Ber. d. bayer. Akad. 1874, 263ff.; C. Robert, Philol. Unters. I, 173 ff. und Wilamowitz ebenda, S. 200 ff.; Löschcke, De Pausaniae descriptione urbis Athenarum quaestiones (Dorpat 1883, Progr.), p. 13; Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 337 ff.; Milchhöfer, Athen, Baumeisters Denkm. Athen, S. 199. Nach C. Wachsmuth, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. 1887, S. 388 hätte die pelasgische Festung etwa an der Mitte des Ostrandes der Burghöhe angesetzt und in weiterm Bogen den Südabhang der-

<sup>1)</sup> C. Wachsmuth, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. 1887, S. 403 ff.; E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, S. 49 ff. (Plan V, Nr. 30 und 38). — Über Tiryns vgl Bd. I<sup>2</sup>, S. 7.

E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, S. 49 (Figur 12). Über die andern Quellen am Abhange der Burg vgl. E. Curtius a. a. O. 36 und Hermes XXI (1886), 198 ff. — Über Mykenae vgl. Bd. I², S. 8.

lung an. An ihren Abhängen waren sie gegen die Nordwinde geschützt, während die im Winter Wärme, im Sommer Kühlung bringenden Seewinde darüber hinstrichen. Zugleich gewährte die felsige Erhebung und die Nähe des befestigten Burgeinganges eine gewisse Sicherheit. Auf diesen Höhen westlich und südwestlich von der Burg haben sich in zwei Gruppen Spuren dichter, uralter Ansiedelungen erhalten. Ein dritte Gruppe liegt auf der Felszunge, die vom Nymphenhügel gegen Nordosten in die Ebene vorspringt (Hagia Marina), eine vierte an den westlichen Abhängen des Areopags, eine fünfte endlich auf dem Ostrande einer Felshöhe zwischen dem Nymphen- und Philopapposhügel gegenüber dem Aufgange zur Akropolis 1. Diese Gruppen erinnern an die ebenfalls gruppenweise auftretenden Ansiedelungen in der Unterstadt von Mykenae und an das ursprüngliche κατὰ κόμας-Wohnen der Griechen 2.

Zu den ältesten Teilen der Unterstadt gehörte ferner eine Ansiedelung an der Südseite der Burghöhe. Dort im Süden und Südosten, wo der Ilissos floß, erhielt man am bequemsten Wasser für den täglichen Bedarf, und zugleich führte von hier aus der nächste Wegnach der phalerischen Bucht und dem Meere 3. Thukydides bezeichnet die Burg und die an ihrem Fuße zumeist südlich belegene Unterstadt als den Kern, aus dem die Stadt Athen erwuchs 4. Zur Begründung

<sup>1)</sup> E. Curtius, Att. Studien I (Göttingen 1862), 17 ff.; Erläut. Text zu den sieben Karten zur Topogr. Athens (Gotha 1868), 14ff.; Atlas von Athen, herausg. von E. Curtius und Kaupert, Bl. III; Stadtgesch. von Athen 25 ff.; Arth. Milchhöfer in Baumeisters Denkmälern, Art. Athen, S. 10 d. Separatdr. - Über die Entstehungsgeschichte der Stadt handelt eingehend C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 381 ff. Nach W. wäre die Stadt Athen erwachsen aus der Vereinigung mehrerer Gemeinden: einer pelasgischen Ansiedelung auf der Akropolis, einer ionischen auf dem Agrabügel im Südosten der Burg, einer thrakischen im Süden derselben und endlich einer Ansiedelung der Phoenikier und anderer fremder Stämme in Melite. Diese von G. Gilbert', Gr. Staatsaltert. I2, 110 im wesentlichen (G. hält die thrakische Ansiedelung für unwahrscheinlich) und teilweise auch von E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, S. 39 ff. angenommene Hypothese ist namentlich von Wilamowitz I, 142 ff. mit Recht angefochten worden. Vgl. auch Riese, Jahrb. f. kl. Philol. Bd. CXV (1877), 225. Über die angeblichen phoenikischen und thrakischen Ansiedelungen vgl. S. 75 und 78. Über das Vordringen der Ionier und den Gegensatz zu einer ältern Bevölkerung vgl. S. 70 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. I2, 38, Anm. 8 und S. 131.

<sup>3)</sup> E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, S. 42.

<sup>4)</sup> Thuk. II. 15, 3: τὸ đề πρὸ τούτου (Θησέως) ἡ ἀχρόπολις ἡ νῦν οὐσα πόλις ἡν καὶ τὸ ὑπ' αὐτὴν πρὸς νότον μάλιστα τετραμμένον. Über die Bedeutung von νότος als Süden bei Thuk. vgl. C. Wachsmuth, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. 1887, S. 383.

dieser Ansicht beruft er sich zunächst darauf, das die ältern Heiligtümer teils, wie das der Athena und anderer Götter, auf der Burg selbst, teils, soweit sie sich ausserhalb befänden, mehr gegen die Südseite hin lägen 1. Als solche nennt er den Tempel des olympischen Zeus, das Pythion, das Heiligtum der Ge und das des Dionysos in Limnai, dem im Monat Anthesterion das Fest der älteren Dionysien geseiert würde, wie es auch noch die von Athen ausgezogenen Ionier zu seiern pslegten 2. Dann weist er auf die (am Ilissos, sicherlich ebenfalls im Südosten von der Burg belegene) Quelle Kallirrhoe-Enneakrunos hin, die wegen ihrer Nähe die alten Athener bei wichtigen Anlässen benutzt hätten 2 und aus der man deshalb (obwohl sie fern läge) auch noch zu seiner Zeit zum Brautbade 4 und zu sonstigen heiligen Hand-

<sup>1)</sup> Thuk. II. 15, 4: τεκμήριον δέ τα γάρ (ἀρχαιότερα) ίερα ἐν αὐτῆ τῷ ἐκροπόλει καὶ (τῆς Ἀθηνᾶς καὶ) ἄλλων θεῶν ἐστι καὶ τὰ ἔξω πρὸς τοῦτο τὸ μέρος τῆς πόλεως μᾶλλον ἐδρυται. Die Ergänzungen nach H. Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 297, Anm. 1. Über andere Konjekturen vgl. C. Wachsmuth, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. 1887, S. 385 und dazu L. Herbst, Zu Thukydides I. (Leipzig 1892), S. 51.

<sup>2)</sup> Über die Anthesterien vgl. S. 74, Anm. 2. — Die Heiligtümer des olympischen Zeus, der Ge und des pythischen Apollon befanden sich im Südosten, die Lage des mit dem Lenaion identischen (Wilamowitz, Hermes XXI [1886], 615ff.; C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 272. — Anders Öhmichen, Ber. d. bayer, Akad. 1889 II, 122 ff., aber dagegen Judeich, Rhein. Mus. XLVII [1892], 53). Heiligtums des Dionysos èv Aluvais lässt sich noch nicht näher bestimmen, wahrscheinlich ist es westlich von jenen Heiligtümern im Süden von der Burg anzusetzen. Der vorsichtige Ausdruck des Thukydides beschränkt übrigens die älteste Ansiedelung nicht strenge auf die Südseite, er lässt auch den Südosten zu. Vgl. E. Curtius, Hermes XII (1877), 492 (Lage des Pythions); H. Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 322 und 323; C. Wachsmuth, Stadt Athen I 227 ff. 273 ff. 385; Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. 1887, S. 387; Wilamowitz, Hermes XXI (1886), 615 ff.; A. Milchhöfer b. E. Curtius, Stadtgesch v. Athen, p. XIV. XXVII. XXX. — W. Dörpfeld, Berl. philol. Wochenschr. 1890, S. 461 und E. Maafs, De Lenaeo et Delphinio (Ind. schol. Gryphisw. 1891/2), p. 8 versetzen dieses Dionysos-Heiligtum nach dem Nordwesten Athens in die Gegend des Dipylon. Diese Ansicht widerlegt Judeich, Rhein. Mus. XLVII (1892), 56 ff.

<sup>3)</sup> Thuk. II. 15, 5.

<sup>4)</sup> Auf die Benutzung der Quelle in ältester Zeit könnte Thukydides auch aus der Geschichte von den Pelasgern bei Hdt. VI, 137 geschlossen haben. Die Tyrannen (so Thuk., bei Paus a. a. O. Peisistratos) fasten die Quelle in einem künstlichen Röhrenbrunnen mit neun Öffnungen. Sie wurde seitdem Enneakrunos genannt, obwohl der alte Name nicht außer Gebrauch kam (Vase aus der Zeit vor 480: CIGr. III, Nr. 8036; Gerhard, A. V. IV, Taf. 307 und dearlor cigz. 1888, p. 83 = Mitt. d. arch. Inst. XIII, 228; Ps. Plat. Axioch. 364 A.). Dass nach Thuk. a. a. O. die Quelle südöstlich von der Burg gelegen haben mus, seigt C. Wachsmuth, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. 1887, S. 391. Sie befand sich in der Nähe des Ilissos: Ps. Plat. Axioch. 364 A; Etym. Magn. s. v. Erveckspervos

lungen schöpfte. Endlich würde die Akropolis von den Athenern

χρήνη Αθήνησι παρά τον Ίλισσόν κτλ. (nach guter alexandrinischer Quelle. Vgl. C. Wachsmuth a. a. O., S. 392, Anm. 1); Kratinos, Frgm. 186 Kock (Schol. Aristoph. Ritt. 526). - Weitere Schriftquellen zusammengestellt von Arth. Milchhöfer bei C. Curtius, Stadtgesch. von Athen, p. V. Alle Zeugnisse (über Paus. I. 14, 1 vgl. weiter unten) vereinigen sich dahin, daß die Kallirrhoe-Enneakrunos am Ilissos im Südosten der Burg, nahe dem Olympieion (Plin. XXXI. 3, 28, Hierokles Hippiatr. Praef.) lag und mit der heute noch Kallirhoi genannten Quelle identisch ist, die aus dem Felsgrat im Bette des Ilissos gleich südlich vom Olympieion hervorquillt (vgl. die Abbildung bei E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, S. 87, Fig. 17; E. Curtius und Kaupert, Atlas von Athen, Bl. IX, 3 und X, 4). Der heutige Name läßt sich bis in die byzantinische Zeit zurückverfolgen. Unger, Bericht d. bayer. Akad. 1874 I, 279; C. Wachsmuth, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. 1887, S. 392, Anm. 3. Die Lage der Kallirrhoe-Enneakrunos im Südosten der Burg scheint daher festzustehen. C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 173ff. 272 ff.; Ber. d. sächs. Gesellschaft d. Wissensch. 1887, S. 391 ff.; E. Curtius, Hermes XXI, 203; Stadtgesch. v. Athen, S. 87; Milchhöfer, Athen in Baumeisters Denkm. I, S. 186 (S. 43 des Separatdruckes); H. Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 325; vgl. auch M. Erdmann, Philol. Anzeiger XV (1885), 87 ff.

Nun sagt Pausanias in der von längern Exkursen unterbrochenen Beschreibung des Marktes und seiner nächsten Umgebung (I, 3-17) nach einem Exkurse über Pyrrhos I. 14, 1: Ές δε το Αθήνησιν εσελθούσιν Ωιδείον άλλα τε και Διόνυσος κεϊται θέας άξιος. πλησίον δέ έστι κρήνη, καλούσι δε αύτον Έννεακρουνον, ούτω χοσμηθείσαν ύπο Πεισιστράτου ... ναοί δε ύπερ την χρήνην ο μεν Δήμητρος πεποίηται και Κόρης, έν δε τω Τριπτολέμου κείμενον έστιν αγαλμα. Das Odeion hatte Pausanias I. 8, 6 (Beginn der sogenannten Enneakrunos-Episode) unmittelbar nach dem Tempel des Ares mit den Bildsäulen der Tyrannenmörder erwähnt. Der Arestempel lag in der Nähe des Areopags, die Tyrannenmörder standen am Markte beim Aufgange zur Akropolis. Aber das Odeion lag nicht, wie die vorher von Pausanias angeführten Bauten an der Süd- und Westseite des Marktes, sondern am Südabhange der Akropolis. C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 503; Milchhöfer a. a. O., S. 186; H. Lolling a. a. O., S. 326; E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, S. 54. 142 (Milchhöfer a. a. O. und E. Curtius a. a. O. nehmen zwei Odeia an, doch hat es vor dem Bau des Herodes Atticus, den Pausanias in seiner Stadtbeschreibung noch nicht erwähnt hatte (VII. 20, 6), sicherlich nur ein Odeion. Vgl. Löschcke, Die Enneakrunosepisode, Dorpat 1883, Progr., S. 10; Vermutungen zur gr. Kunstgesch. u. s. w. 1884, Progr., S. 22; H. Lolling a. a. O., S. 326, Anm. 3; Gurlitt, Pausanias 75 ff.; vgl. jedoch anderseits W. Dörpfeld, Mitt. d. arch. Inst. XVII (1892), 252 ff.). Nach Löscheke a. a. O., Progr. 1883, 8. 13 hätten die Heiligtümer der Demeter und Kore und des Triptolemos zu dem städtischen Eleusinion gehört, das am Abhange des Burgberges (CIA. III, 5: F. ὑπὸ τῇ πόλει) in der Nähe des Pelargikon und beim Areopag lag. Die eleusinischen Gottheiten standen in engen Beziehungen zu den Semnai, deren Heiligtum dem Burgeingange schräg gegenüber am Areopag lag (Löschcke, Progr. 1883, S. 16). Einen Teil der eleusinischen Kultlokale wird auch das Pherephattion (Demosth. g. Konon 8; danach Hesych. s. v.) gebildet haben. Vgl. H. Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 317, Anm. 1; Arth. Milchhöfer, Baumeisters Denkm. I, S. 198. Am östlichen Fusse des Burgberges suchen dagegen das Eleusinion: schlechtweg πόλις genannt, weil sie auf ihr voralters gewohnt hätten 1.

d.

Dieses Altathen war ursprünglich der Hauptort eines Gaufürstentums, dessen Gebiet als ein auf die untere Kephisos-Ebene beschränk-

Bötticher, Philol. Supplbd. III, 289; Wilamowitz, Philol. Unters. I, 128; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 298 ff.; E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, S. 50 (auf der breiten Terrasse unter dem östlichen Vorsprunge des Burgfelsens). Für den Westen auch W. Dörpfeld, Mitt. d. arch. Inst. XVII (1892), 490. Lag aber auch das Eleusinion im Westen der Burg, so ist doch die Ansicht Löschckes, dass die von Paus. a. a. O. erwähnten Heiligtümer der Demeter und des Triptolemos zu dieser eleusinischen Gruppe gehörten und nicht am Ilissos in Agrai lagen (die Zeugnisse bei E. Curtius, Stadtgesch., p. XXIV) von Arth. Milchhöfer a. a. O. bestritten worden. Allein für sich betrachtet würde also die Pausanias-Stelle gleichfalls mindestens nicht mit Sicherheit gegen die Ansetzung der Kallirrhoe-Enneakrunos im Südosten der Burg am Ilissos angeführt werden können. Wie der Zusammenhang der Enneakrunosepisode zu erklären ist, darüber sind eine Reihe von Vermutungen ausgesprochen worden. Eine Zusammenstellung darüber findet sich bei H. Lolling a. a. O., S. 310, Anm. 2 (vgl. dazu E. Curtius, Hermes XXI, 203; Erdmann, Philol. Anzeig. 1885 XV, S. 87ff.; N. Wecklein, Ber. d. bayer. Akad. 1887, S. 97), der seinerseits vermutet, dass Pausanias irrtümlich die Enneakrupos von den kleinen Mysterienheiligtümern in Agrai zu den großen in der Nähe des Marktes verlegt hätte. Löschke 1884 Progr., S. 22 erkennt diese Vermutung als gleichberechtigt mit der von ihm und Unger (Enneakrunos und Pelasgikon, Ber. d. bayer. Akad. 1874 I, 263 ff.) aufgestellten Hypothese an, das eine Enneakrunos westlich von der Akropolis von der Kallirrhoe am Ilissos zu unterscheiden wäre (gegen diese Hypothese A. Milchhöfer, Athen, in Baumeisters Denkmälern I, 186). Löschcke, Progr. 1884, S. 22 bemerkt, es sei nicht unwahrscheinlich, dass an beiden Orten ein kunstreiches Quellhaus vorhanden gewesen sei, da die beiden Gruppen religiöser Stiftungen in Agrai und am Areopag fließenden Wassers nicht wohl entbehren konnten. In der That ist in der Nähe des Areopags am Fusse des Pnyxfelsens in der Axe der Propyläen eine große, aus dem 6. Jahrhundert stammende Brunnenanlage entdeckt worden. W. Dörpfeld, Mitt. d. arch. Inst. XVII (1892), 439 ff. Dörpfeld hält diese Anlage für die Enneakrunos. Pausanias mag sie dafür gehalten und infolge dessen die Verwirrung in seiner Beschreibung angerichtet haben, aber die eigentliche Enneakrunos war sie nicht, denn sie liegt weder παρά τον Ίλισσον (Kratinos; Etym. Magn.) und in der Nähe des Olympieion (Plin. XXXI. 3, 28; Hierokles, Hippiatr-Pracf.), noch befanden sich in dieser Gegend die von Thuk. genannten Heiligtümer, in deren Nähe er die Kallirrhoe-Enneakrunos ansetzt. Im besondern wird auch das Heiligtum des Dionysos in Limnai nicht in dieser felsigen Gegend gelegen haben, sondern in der feuchten Niederung am Ilissos. Vgl. Lolling a. a. O. S. 323, Anm. 1; Judeich, Rhein. Mus. XLVII (1892), 57).

 Die Akropolis wurde selbst im offiziellen Sprachgebrauche, wie zahlreiche Inschriften beweisen, als πόλις bezeichnet. CIA. I, Nr. 1. 11. 20. 21. 24. 27.
 u. s. w. tes zu denken ist. Ringsum gab es feindliche Nachbarn, im Westen die Eleusinier, im Norden die Diakria mit einer Anzahl selbständiger Gauverbände, im Osten, jenseits des Hymettos die Gebiete des Pallas und Kephalos <sup>1</sup>.

Wohl erst nach langen Kämpfen gelang es allmählich <sup>2</sup>, den Fürsten der Kekropia die übrigen Teile Attikas, zuletzt Eleusis, mit ihrem Gebiete zu vereinigen. Die attische Sage, deren Ausbildung erst in die Zeit der Demokratie gehört, schrieb die Einigung des Landes einer großartigen Maßregel des Theseus zu <sup>3</sup>, den man als Urbild eines demokratischen Königs betrachtete <sup>4</sup>. Thukydides stellte sich den Synoikismos so vor, daß Theseus die Räte und Behörden der Einzelgemeinden aufhob, alle zu einem Gemeinwesen mit einem einzigen Buleuterion und Prytaneion <sup>5</sup> vereinigte und ohne sonstige Veränderung ihres Besitzes und ihrer Lebensweise zwang, fernerhin Athen als ihre alleinige Polis anzuerkennen. Die meisten blieben aus Gewohnheit auch nach dem Synoikismos mit ihrem ganzen Haushalte auf dem

<sup>1)</sup> Vgl. S. 76, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Hammarstrand, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. VI (1873), 809 ff.; Wilamowitz, Philol. Unters. I, 120 ff.; Hermanns, Griech. Staatsaltert.<sup>6</sup>, bearbeitet von V. Thumser, § 57 a, S. 304.

<sup>3)</sup> Thuk. II, 15; Isokr. X, 35; Marm. Par. 34; Ps. Demosth. g. Neaira 75; Plut. Thes. 24. 25. 32; Diod. IV, 62; Charax bei Steph. Byz. s. v. Αθηναι; Cic. de leg. II. 2, 5; Strab. IX, 397; Paus. I. 22, 3; 26, 6; VIII. 2, 1.

<sup>4)</sup> Euripid. Hiket. 430 ff. Begründer der Demokratie: Isokr. Panath. 128 ff.; Aristoteles bei Plut. Thes. 25; Ps. Herakleides (Auszug aus Aristot. Ann.) I, 2 b. Müller, Frgm. Hist. Gr. II, 209; Aristot. Αλπ. 41 (πρώτη μετὰ ταύτην — die κατάστασις des Ion — ἔχουσα πολιτείας τάξιν ή έπλ Θησέως γενομένη, μικρόν παρεγκλίνουσα της βασιλικής); Theophrast. Charakt. 26 (oligarchische Beurteilung des Theseus: τὸν Θησέα φήσας τῶν κακῶν τῆ πόλει γεγονέναι αἴτιον· τοῦτον γὰς έκ δώδεκα πόλεων είς μίαν καταγαγόντα λύσαι την βασιλείαν); Marm. Par. 34; Ps. Demosth. g. Neaera 75; Paus. I. 3, 2. Synoikismos und demokratische Entwickelung standen in engem Zusammenhange (vgl. Bd. II1, 374). Ein Hauptgrund, warum Theseus einen demokratischen Zug erhielt, war auch der Umstand, daß der Dichter des Schiffskatalogs der Ilias inbezug auf die Athener den Ausdruck θημος gebraucht hatte. Plut. Theseus. 25: "Οτι δε πρώτος απέκλινε πρός τον όχλον, ώς Αριστοτέλης φησί, και άφηκε το μοναρχείν, ἔσικε μαρτυρείν και Όμηρος έν νεών χαταλόγω μόνους 'Αθηναίους δημον προσαγορεύσας. Π. Η, 547: οἱ δ' ἄρ' 19 νας είχον, ένετίμενον πτολίεθουν, δημον Έρεχθησς ετλ. δημος bedeutet hier freilich Land, Gebiet. - Vgl. C. A. Fickler, De Theseo popularis Athen. imperii quem dicunt auctore, Donaueschingen 1839; Büchsenschütz, Die Könige von Athen (Berlin 1855, Progr.) 29 ff.; W. Oncken, Die Staatslehre des Aristoteles II, 415 ff.; Wilamowitz, Philol. Unters. I, 3. 101; Hermanns Gr. Staatsaltert. , bearb. von V. Thumser S. 305; B. Niese, Hermes XXIII (1888), 84. Vgl. im übrigen über Theseus S. 69, Anm. 2.

<sup>5)</sup> G. Hagemann, De Prytaneo, Breslau 1880, Diss. (ungenügend).

Lande wohnen <sup>1</sup>. Spätere glaubten, daß beim Synoikismos, wie bei der Begründung von Megalopolis, eine städtische Zusammensiedelung der bis dahin zerstreut lebenden Athener erfolgt wäre <sup>2</sup>. Zur Erinnerung an diese Maßregel feierten nach Thukydides die Athener zu Ehren der Göttin das Staatsfest der Synoikia <sup>3</sup>. Wahrscheinlich hat gerade dieses Fest wesentlich zur Entstehung der Überlieferung von einem einzigen, allgemeinen Synoikismos beigetragen. Wir wissen leider von ihm nur, daß es ein Athenafest war, welches am 16. Hekatombaion stattfand und daß damit, wenigstens in späterer Zeit, ein Opfer für die Eirene, die wahrscheinlich erst um die Mitte des 5. Jahrhunderts einen Altar erhielt <sup>4</sup>, verbunden war <sup>5</sup>.

Theseus soll auch die Panathenaien zu einem allen Attikern gemeinsamen Feste gemacht haben. Darin liegt gewiß so viel Wah-

<sup>1)</sup> Thuk. II. 16; vgl. 14, 2; I, 125; Hdt. I, 62; Aristot. Pol. VIII (V), 4 (5), 5, p. 1305a.

<sup>2)</sup> Isokr. X, 35; Plut. Thes. 24 und 25; Cic. de leg. II. 2, 5; Paus. I. 22, 3; Steph. Byz. s. v. 49 \( \text{pvai.} \)

Thuk. II, 15; vgl. Charax b. Steph. Byz. s. v. ¾θῆναι; Schol. Aristoph. Frieden 1019 (nach schlechten Handschr. συνοικέσια) Plut. Thes. 24: καὶ Παναθήναια θυσίαν εποίησε ποινήν. έθυσε δε και μετοίκια τῆ έκτη έπλ δέκα του Έκατομβαιώνος. K. F. Hermann, Gottesd. Altert., § 54, 9 und Wilamowitz, Philol. Unters. I, 120, Anm. 36 erklären Metolxia für ein blosses Versehen Plutarchs. Th. Kausel, De Thesei synoecismo (Dillenburg 1882, Progr.) 12 ff. sucht dagegen nachzuweisen, dass Meroixia auch im Sinne von Euroixia gebraucht werden konnte und dass erstere Bezeichnung des Festes in späterer Zeit üblich geworden wäre. - Curt Wachsmuth, Die Akropolisgemeinde und die Helikongemeinde, Rhein. Mus. XXIII, 170 ff. und Stadt Athen I, 455 ff. fast den der Synoikienfeier zugrunde liegenden Synoikismos als ein von der staatlichen Einigung verschiedenes städtisches Ereignis und als die Vereinigung der bisher auf dem Stadtgebiete bestehenden Einzelgemeinden auf. Ebenso E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, S. 41. Dagegen Hermanns Gr. Staatsaltert.", bearb. v. V. Thumser, S. 306, Anm. 3. Vgl. noch Ad. Philippi, Die Bildung des attischen Gesamtstaates in den Beiträgen zur Gesch. d. athenischen Bürgerrechts (Berlin 1870), S. 233 ff.; G. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd. VII, 239 ff.; W. Vischer, Kl. Schrft. I, 313 ff.; E. Kuhn, Die Entstehung der Städte, S. 160ff.; Th. Kausel, De Thesei synoecismo, Dillenburg 1882, Progr.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I' 113.

<sup>4)</sup> Plut. Kim. 13; Aristoph. Frdn. 1019; Isokr. Antid. 109; Nep. Timoth. 2, 2; CIA. II, 741, Frgm. a. v. 30; vgl. dazu Wilamowitz, Philol. Unters. I, 120, Anm. 36.

<sup>5)</sup> Schol. Aristoph. Frdn. 1019. Vgl. Böckh, Staatsh. d. Athen. II<sup>n</sup>, 119; C. Wachsmuth, Rhein. Mus. XXIII, 178 ff.; A. Mommsen, Heortologie, S. 111 ff. vermutet, daß die kekropischen Zwölfstädte bei dem Feste irgendwie repräsentiert waren. Möglicherweise ist der Synoikismos der Eleier und Argeier nach den Perserkriegen (Bd. II<sup>1</sup>, 370 ff.) nicht ohne Einfluß auf die Ausbildung der bei Thukydides vorliegenden attischen Überlieferung gewesen.

res, das das nach der Legende bereits von Erechtheus gestiftete und der Athena vornehmlich als Schützerin des Landbaues geseierte Erntedanksest infolge der Bildung des attischen Gesamtstaates aus einem Feste der altathenischen Gemeinde allmählich zu einem allgemeinen Landesseste wurde <sup>1</sup>.

Thukydides datiert von dem Synoikismos die Größe der Stadt Athen und giebt zu verstehen, daß, wenngleich der größte Teil der Bevölkerung auf dem Lande wohnen blieb, doch auch die Stadt sich durch Zuzug erheblich erweiterte <sup>2</sup>. Namentlich soll Theseus alle Eupatriden aus den einzelnen Gemeinden zur Übersiedelung nach Athen gezwungen und dann das Volk in die drei Stände der Eupatriden, Geomoren und Demiurgen eingeteilt haben <sup>3</sup>.

e.

Die Überlieferung über die Verpflanzung der Eupatriden ging unzweifelhaft von der Thatsache aus, dass die Stammsitze der meisten edeln Geschlechter auf dem Lande lagen. Viele attische Ortschaften, wie Butadai, Thymoitadai, Perithoidai, Philaidai, Paionidai, Semachidai

<sup>1)</sup> Plut. Thes. 24: Παναθήναια θυσίαν εποίησε κοινήν. Dafs Plutarchos mit diesen Worten Theseus nicht als Stifter der Panathenaien bezeichnen wollte (C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 456), thut G. Gilbert a. a. O., S. 241 dar. Stiftung der Panathenaien durch Erechtheus: Hellanikos, Frgm. 65 und Androtion, Frgm. 1 (Harpokr. s. v. Ηαναθήναια; Phot. s. v., Suid. s. v. Art. 2); Marm. Par. 17; Philochoros, Frgm. 25 (Harpokr. s. v. Κανηφόροι; Suid. s. v., Schol. Aristoph. Wesp. 544); Ps. Apollod. Bibl. III. 14, 6. Nach Istros, Frgm. 3 (Harpokr. s. v. Παναθήναια) das Fest seit Erichthonios Παναθήναια genannt, vorher 'Αθήναια; nach Paus. VIII. 2, 1 erfolgte die Anderung des Namens seit dem Synoikismos des Theseus. Bei Suid. s. v. Παναθήναια Art. 1 und Apost. XIV, 6 ist dann von einer doppelten Stiftung des Festes durch Erichthonios und Theseus die Rede. Thukydides weiss nichts von einer Umbildung der Panathenaien bei der Bildung des Gesamtstaates. - Als Vereinigungsfest der aus der Vereinigung von Sonderansiede lungen hervorgegangenen Stadt Aθήναι falst G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. It, 111 die Panathenaien auf. Umgekehrt E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, Mie Synoekien waren das Vorfest der Panathenaeen, jene ein städtisches, diese ein Landfest." - Uber die Bedeutung des Festes im allgemeinen vgl. namentlich Mommsen, Heortologie, S. 14. 171. Das auf die Panathenaien bezügliche Quellenmaterial und die neuere Litteratur ist zusammengestellt bei Ad. Michaelis, Der Parthenon (Leipzig 1871), Anhang II. Vgl. auch Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 152ff.

Thuk. H. 15, 3; 16, 1; vgl. dazu G. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd. VII, 239 ff.

<sup>3)</sup> Plut. Thes. 32: — ἀρχὴν καὶ βασιλείαν ἀφηρημένον ἐκάστου τῶν κατὰ δῆ-μον εὐπατριδῶν εἰς ἔν ἄστυ συνείρξαντα πάντας κτλ. — Plut. Thes. 25. Diod. IX, 18 schreibt die Einteilung dem Solon zu, Strab. VIII, 383 dem Ion.

u. a. waren offenbar deshalb nach Geschlechtern benannt, weil sie die Stammsitze derselben waren 1. Als sich aber das staatliche Leben Attikas mehr und mehr in Athen konzentrierte, schlug auch der Landadel seinen gewöhnlichen Wohnsitz meist in der Stadt auf, während das gemeine Volk, das an den Staatsangelegenheiten keinen Anteil hatte, nach wie vor auf dem Lande sitzen blieb 2. Daher erhielt der Ausdruck "Städter" (ἀστοί) geradezu die Bedeutung "Adelige" 3.

Eupatridai oder "von edeln Vätern Stammende" hießen die Angehörigen des Adelsstandes überhaupt im Gegensatze zu den gemeinen Leuten 4, obschon diese Ehrenbezeichnung insbesondere diejenigen in Anspruch nahmen, die sich königlichen Geblütes rühmten oder ihren Stammbaum auf einen autochthonen Heros zurückführten 5. Von dem

1) Vgl. Toepfler, Attische Genealogie (Berlin 1889), S. 18 und 315.

2) Thuk. II. 14, 2. 16. Auch in Lakonien, Elis, Naxos (Bd. I<sup>2</sup>, S. 29, Anm. 6) und anderwärts saß der herrschende Stand in der Stadt, während de Landbewohner Perioeken oder Hörige waren. E. Kuhn, Die Entstehung der Städte, S. 174; vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 211, Anm. 1; 221, Anm. 3; 238. 519. 528.

3) Bd. If, S. 507, Ann. 2: vgl. dazu Bergk, Rhein. Mus. XXXVI (1881), 9, und die folgende Anmerkung. Etym. Magn. s. v. Einargidai (Bekker, Aneed. g., p. 257, 7): inalnisto einargidai ol arto to issuret; xtl.

4' Dion. Hal. Arch. II, 8: εν'πατριδας μέν έκαλουν τους έκ των έπιφανών olnor nai yequasi seratoris, ois i vis noleus arentiro neocracia, a y polnori de tor's addors roditas, of the nother orders, four nigion. Hesych. s. v. ayear mini. a) bojuoi nai beine Adintain. of arrigitatefforto neoc tore equatele s v. a) (waret. '1) pour ce erscheint hier als gemeinsame Bezeichnung der nieden Stände im Unterschiede von den Eupatriden. Vgl. H. Landwehr, Philol. Supplid. V (1884), 146 In progres und demorges verfallt auch to tor Adquater alife. bei Aristoteles, Frem 365 Rose' Lex Demosth, Patm., p. 152b; Sakkelion, Bulld corr hell I, 1877; Schol Piat Axioch, p 371D', in reservoi und encresquies bei Bekker, Anexi gr. 257, 7 Frym. Magn. s. v. Eenargidas', A9n. 13, 2 er acheinen als die drei Stande. r. rangelen, angenem Paper. Berol. anouros), de massers Plut Phos. 29: Eupatricien, Geomorol und Demiurgoi. Ebenso Pollus VIII, 111 Vgl auch Plat Kritias, p. 110c; Strab. VIII, 383 und Diod. IX, Rei Sunt a a fanaspola werden dieselben als esperat; erklärt. Bemerkenswert ist das Skolken b. Aristor 194 19, S. Athen XV. 695 E; Etym. Magu und Surf x v vel tentedop auf die Ledger megenden eyedore ve ner enci emperar nan enfochi tet m subsytheise

N' From Mago a a triumpolin Robber, Arend gr. p 257. 7: éxalores serasplan a arrest dues activités no activités de activités de activités de activités de activités de activités de l'impolit a vertangeles airèglores applications de l'impolit a vertangeles airèglores activités. Monte a le composité exame, arregheus Telleres. Schol Robbell Fields: 20 recomposité es que activité à arregheus mu tours neques relations de le composité de l'impolité en des Empatrides gui botton. Le Spage VIII de Paris, le la la 1648 Phon Bibl. 261 un

... منظم عقامه د

Stande der Eupatridai ist ein einzelnes Geschlecht (γένος) dieses Namens zu unterscheiden. Dasselbe war vom Kultus der Semnai ausgeschlossen und übte die erbliche Exegese des heiligen Rechts inbezug auf die Blutsühne 1.

dazu Joh. Toepffer, Att. Genealogie, S. 83) von einem Sohne des Hermes und einer Tochter der Kekrops, des autochthonen Urkönigs, ab (die Stammmutter war Herse, die dritte Kekropstochter, nach Kaibel, Epigr. gr. 1046; Paus. I. 38, 3 nennt Aglauros; Pollux VIII, 103; Schol. Il. I, 334 und Schol. Aesch. 1, 20 dagegen Pandrosos. Vgl. Toepffer a. a. O. 81). Daher Hesych. s. v. Kięrzes ezaλείτο δὲ καὶ γένος ίθαγενών ἀπό Κήρυκος τοῦ Έρμου. Harpokr. Suid. Et Magn. s. v. Die gleichfalls eupatridischen Alkmeoniden (vgl. das S. 94, Anm. 4 erwähnte Skolion und dazu W. Vischer, Kl. Schr. I, 383 ff.; Wilamowitz, Philol. Unters. I, 119, Anm. 34) bezeichnet Herodotos als echte Athener. Hdt. V, 62: Αλχμεωνίδαι γένος έόντες Αθηναίοι. VI, 125: οι δε Αλχμεωνίδαι ήσαν μέν και τά ανέκαθεν λαμπροί έν τησι Αθήνησι. Eupatriden waren zweifellos auch die Eteobutaden, die den erdgeborenen Erechtheus als speziellen Ahnherrn ihres Geschlechtes verehrten. Näheres bei Toepffer, Att. Genealogie, S. 113ff. Vgl. H. Sauppe, Verholl. d. 9. Philol. Vers., S. 43; K. Fr. Hermann, Zeitschr. für Altertumsw. 1848, S. 317 ff.; Besse, Eupatridea (Konitz 1857/8) p. 20 unterscheidet einen höheren und niederen Adel; jenen hätten die alteingesessenen Geschlechter Attikas gebildet. Philippi, Beitr. z. Gesch. des att. Bürgerrechts (Berlin 1870) 276 ff. 289.

1) Die von Meier, De gentil. attica (Halle 1834), 37 ff. bekämpfte Ansicht, dass es auch ein yévos Eupatridai gegeben hätte, hat mit Recht zuerst wieder Wilamowitz, Philol. Unters. I, 119, Anm. 34 (vgl. Hermes XXII, S. 121, Anm. 1) aufgenommen. Von einem γένος Eupatridai redet zunächst der kenntnisreiche und durch Akribie ausgezeichnete Polemon, Frgm. 49, Müller III, 131 (Schol. Sophokl. O. K. 489), we es vom Kultus der Semnai heißet: "Τὸ δὲ τῶν Εὐπατ ριδῶν γένος ου μετέχει τῆς θυσίας ταύτης. " εἶτα έξῆς' ,,τῆς δὲ πομπῆς ταύτης Ἡσυχίδαι , ὅ δή γένος έστι περί τὰς Σεμνάς θεάς, και την ήγεμονίαν έχει. Dann sagt Isokrates περί τοῦ ζεύγους 25: ὁ γὰρ πατήρ (Alkibiades) πρός μέν ἀνδρῶν ἦν Εὐπατριδῶν, ών την εθγένειαν έξ αθτής της Επωνυμίας όμδιον γνώναι, πρός γυναικών δ' Αλκμαιωνιδών, οι του μέν πλοίτου μέγιστον μνήμειον κατέλιπον, εππων γάρ ζεύγει πρώτος Άλχμαίων τών πολιτών Όλυμπίασιν ένίχησε, την δ' εύνοιαν, ην είχον είς τό พมิกูของ xxl. Alle Erklärungen dieser Stelle, die von der Voraussetzung ausgehen, das Evnarqida: hier den Stand bezeichnet, sind unbefriedigend (vgl. H. Sauppe, Verhdl. d. 9. Philologen-Versamml. zu Jena, S. 43 ff.; Schömann, Opusc. I, 236 Sch. verändert Eunargidwr in Eugvoazidwr. Das gestattet aber weder der Relativsatz, noch gab es überhaupt ein Geschlecht Eurysakiden. Vgl. Toepffer, Attische Genealogie, S. 278]; W. Vischer, Kl. Schrft. I, 183ff.; Gelzer in W. Vischers Kl. Schrft. I, 400, Anm. 3; Wilamowitz a. a. O.). Die Stelle ist ganz klar, sofern Ευπατρίδαι ein γένος waren. Den έξηγηται έξ Ευμολπιδών, welche dem γένος der Eumolpiden angehörten (CIA. II, 834 b; Col. I, 41; III, 720; Toepffer a. a. O. 68 ff.), entsprechen die έξηγηταί έξ Εὐπατριδών. CIA. III, 267. 1335. Letztere hatten die Exegese περί τῆς τῶν Ικετῶν καθάρσεως (Dorotheos über die πάτρια two Evnarodov b. Athen. IX, 410), d. h. über die Reinigung der zur Versöhnung.

Den zweiten Stand bildeten die γεωργοί (γεωμόροι), welche von Aristoteles auch ἄγροιχοι (ἄποιχοι) genannt werden 1. Es war das offenbar die ihre eigenen Grundstücke selbst bewirtschaftende Bauerschaft, welche nicht wie der adelige Gutsbesitzer gewöhnlich in der Stadt, sondern auf ihren Höfen lebte 2. Zu den Demiurgen gehörten die-

angenommenen Mörder. Vgl. Toepfter, Hermes XXII (1887), 479ff.; Att. Genealogie 175ff.; Hirzel, Rhein. Mus. XLIII (1888), 631 ff. H. macht es wahrscheinlich, daß das γένος seinen Stammbaum auf den Muttermörder Orestes zurückführte, und zeigt, daß εὐπατρίδης nicht nur den "Sohn eines guten Vaters", sondern auch einen solchen bezeichnen kann, "der gegen seinen Vater gut ist". Im letztern Sinne heißt Orestes εὐπατρίδης bei Sophokl. Elekt. 160, vgl. 857. 1079. Der Stand nannte sich Εὐπατρίδαι im Sinne der vornehmen väterlichen Abkunft, das γένος führte seinen Ursprung auf einen Ahnherrn zurück, der gegen seinen Vater edel gehandelt hatte. Diese Erklärung weist freilich V. Thumser in K. F. Hermanns, Gr. Staatsaltert. S. 309, Anm. 2 als "erkünstelt" zurück und bestreitet überhaupt die Existenz eines γένος Eupatridai, indessen er bringt keine zwingende Gründe bei. Freilich schreibt Plut. Thes. 24 die Exegese dem ganzen Stande zu, vgl. jedoch dagegen Joh. Toepffer, Hermes XXII, 481.

1) Vgl. S. 94, Anm. 4. Kenyon glaubt 'Αθπ. 13, 2 bei ἀ(γρ)οίκων den untern Teil vom ρ lesen zu können, die Lesung ἄγροικοι erhält eine Stütze durch Hesych. s. ν. ἀγροιώται. ἄγροικοι καὶ γένος 'Αθήνησιν, οδ ἀντιδιεστέλλοντο πρὸς τοὺς Εὐπατρίδας ' ἦν δὲ τῶν γεωργῶν καὶ τὸ τρίτον τὸ τῶν δημιουργῶν. Das Berliner Papyrus-Frgm. Nr. 163 I, 6 hat jedoch ἀποίκων, ein bezeichnender Ausdruck für die abseits von der Stadt auf ihren Äckern sitzenden Bauern. — Über γεωργοί

und γεωμόροι vgl. die folgende Anmerkung.

2) H. Landwehr, Philol. Supplbd. V (1884), 146. Diese Bauern bildeten die Hauptmasse derer, welche bei dem Handstreiche Kylons ἐβοήθησαν πανθημεὶ ἐκ τῶν ἀγοῶν. Thuk. I, 126. Meine Ansicht (Müllers Handb. f. kl. Altertumsw. IV2, 127), dass die γεωργοί oder γεωμόροι den ländlichen Adel gegenüber dem eupatridischen Stadtadel gebildet hätten, vermag ich nicht mehr aufrecht zu erhalten. Allerdings hiefs in Syrakus und Samos der grundbesitzende Adel yewμόροι, aber in Athen waren doch gerade auch die Eupatriden Grundbesitzer und zwar Großgrundbesitzer. Der Ausdruck γεωμόροι erscheint zuerst bei Plut. Thes. 25, der aus dem kritiklosen Istros schöpfte, Aristoteles, der ältere Atthidographen benutzte, sagt γεωργοί oder ἄγροικοι (ἄποικοι). Vgl. S. 94, Anm. 4. Nach Plat. Krit. 110c sind die niedern έθνη in Attika die περί τὰς δημιουργίας ὄντα και τὴν έχ της γης τροφήν. Auch Diod. IX, 18 nennt die zweite μοῖρα der πολιτεία ή γεωργική. Während die Bezeichnung γεωμόροι die Eupatriden und bäuerlichen Grundeigentümer umfassen würde, ist ysugyol ein die erstern ausschließender, passender Name für den Bauernstand, der seinen Acker selbst bestellt und nicht. wie der eupatridische Großgrundbesitzer ihn durch ἐχτήμοροι (Aristot. '49π. 2) bewirtschaften läßt. Wenn in den Parteikämpfen nach der solonischen Gesetzgebung vorübergehend bereits άγφοιχοι und δημιουργοί am Archontat teilnahmen Aristot. Ann. 13, 2), während Aristoteles Ann. 26 sagt, dass erst im Jahre 457/6 eugit oder Kleinbauer Archon wurde und alle frühern Archonten zu den

Dentakosiomedimnen gehörten, so beweist das auch nicht, dass die

jenigen, welche Handel und Gewerbe trieben oder sich durch irgendeinen anderen gewerbsmäßigen Beruf ihr Brot verdienten und vielleicht nebenbei ein kleines Ackerstück bewirtschafteten 1. Die große Masse der Gewerbetreibenden wohnte ursprünglich außerhalb der Stadt. Wohl mögen in Melite, einem der ältesten, die Hügel westlich von der Burg umfassenden Stadtteile 2, schon in alter Zeit, wie nachweislich seit dem Ende des 5. Jahrhunderts 3, neben Vornehmen auch viele Handwerker gewohnt haben, aber das um den Markt erwachsene, den spätern Demos Kerameis bildende Töpferquartier, das sich vom Nordwestfuße der Burg und nördlich vom Areopag nordwestwärts in die Kephisosniederung hinabzog, gehörte nicht zur Altstadt 4. Längs

ysweyol oder aygoixol mehr als Bauern waren, denn es gab in der nichtadeligen Bauernschaft gewiß manchen Großbauer, der nach solonischem Census der ersten oder zweiten Klasse angehörte.

Vgl. S. 94, Anm. 4. Hesych. s. v. δημιουργοί: ἐπὶ μέν τῶν ἀνδρῶν τὸ Εθνος έκλήθη ότι χειροτέχναι ήσαν και βάναυσοι. Et. Magn. s. v. εὐπατρίδαι . . . έπεγεώμοροι δὲ τὸ τεχνικόν ἔθνος. Diod. IX, Frgm. 18: τρίτην τὴν βάναυσον καὶ regroupyov. Vgl. H. Landwehr a. a. O. 148 und über die Inuoveyol überhaupt: Nitzsch, Anm. zu Odyss. III, 425 (vgl. Od. XVII, 383); Riedenauer, Handwerk und Handwerker in homerischen Zeiten (Erlangen 1873) 10 ff.; Büchsenschütz, Besitz und Erwerb im griech. Altert., S. 258ff. Weitere Litteratur in Hermanns griech. Privataltert. herausg. von H. Blümner, S. 389.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 87, Anm. 1; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 348ff.; II, 237; Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 306; C. Curtius, Stadtgesch. von Athen, S. 20, 28, 32,

<sup>3)</sup> C. Waehsmuth a. a. O. I, 682 f. 684, Anm. 2; II, 257.

<sup>4)</sup> Über die Lage des den Markt, die dyogd, einschließenden Töpferquartiers, das als Demos Keeupers hiels, vgl C. Wachsmuth, Stadt Athen I. 152. 259 ff. 348 (daselbst auch ältere Litteratur); Lolling a. a. O. 307. 309; E. Curtius, Stadtgesch. von Athen 20. 56. 63. 80 ff. Über das hohe Alter des Marktes als "Bazars" von Athen vgl. Wilamowitz, Philol. Unters. I, 195 ff. -E. Curtius (Verhdl. der Hamburger Philologenvers. 1855, S. 70 ff.; Attische Stud. I. 48ff.; II. 44ff.; Ber. d. Berl. Akad. d. Wiss. 1876, S. 48f.; Stadtgesch. von Athen, S. 43. 61. 81) hat angenommen, dass der Markt der alten Stadt südlich von der Burg lag und dass erst die Tyrannen den Gaumarkt der Kerameer zum Stadtmarkte gemacht hätten. Gegen diese Hypothese Boetticher, Philol. Supplbd. III, 329 ff.; E. Maafs, De Lenaeo et Delphinio, Ind. schol., Gryphiswald 1891/2, p. XVI und namentlich C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 484ff., dafür R. Schoell. Jen. L. Zeit. 1875, S. 690 f. und Judeich, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXLI (1890), 742 ff. C. Wachsmuth betont, dass nichts nötigt, vor der in geschichtlicher Zeit allein bekannten Agora im Kerameikos eine andere, ältere anzunehmen, und dass weder Thukydides, dem doch die Geschichte der Peisistratiden genau bekannt war, noch ein anderer alter Schriftsteller von einer so wichtigen Maßsregel, wie es die Marktverlegung gewesen wäre, irgend etwas berichtet. Die einzige Stelle, die von einer agyaia ayoga redet, ist Apollodoros b. Harpokr. s. v. Ilar-

den Thonlagern, welche den Kephisos begleiten, sowie an den metallhaltigen Bergzügen lag eine ganze Reihe von Handwerkerdörfern, in
denen namentlich Töpfer und Metallarbeiter vertreten waren. Dahin gehören die Demen Kropidai und Pelekes an den westlichen Abhängen des
Aigaleos, Eupyridai in der Senkung zwischen Aigaleos und Parnes <sup>1</sup>,
dann Aithalidai am Südabhange des Parnes <sup>2</sup>, Iphistiadai (Hephaistiadai)
mit einem Hephaistos-Heiligtum links vom obern Kephisos, endlich
Daidalidai in der Nachbarschaft von Iphistiadai <sup>3</sup>. Auch die zahlreiche
Fischerbevölkerung war zur Ausübung ihres Gewerbes auf Wohnsitze
an der Küste angewiesen.

f.

Mit den drei Ständen, die noch in historischer Zeit eine politische Bedeutung hatten, hat man bisweilen die vier Stammphylen der Geleontes, Argadeis, Aigikoreis und Hopletes in Verbindung gebracht. Andere haben diese Phylen als Berufskasten auf-

 Über die Lage dieser Demen, die einen durchsichtigen Namen haben (πήληξ Helm; κρώπος Axt, Sichel) S. 81, Anm. 4.

 Milchhöfer a. a. O.; Ber. d. Berl. Akad. 1887, S. 10; Untersuch. über die Demenordnung des Kleisthenes, Anhang zu d. Abhdl. d. Berl. Akad. 1892, S. 20.

3) Milchhöfer, Text zu den Karten von Attika II, 39; Ber. der Berl. Akad. 1887, S. 10; Untersuch. a. a. O., S. 24 und 30; Joh. Toepffer, Att. Genealogie, 2 166 ff.

δημος Αφροδίτη Απολλόδωρος έν τῷ περί θεῶν Πάνδημόν φησι Αθήνησι κληθήναι τήν αφιδρυθείσαν περί την αρχαίαν αγοράν δια το ένταθθα πάντα τον δημον συνάγεσθαι το παλαιον έν ταις έκκλησίαις, ας έκάλουν αγοράς. C. Wachsmuth a. a. O. meint, dass die ἀρχαία ἀγορά der alte Volksversammlungsplatz im Gegensatze zu der erst später zu diesem Zwecke eingerichteten Pnyx war, indessen erhebliche Gründe sprechen doch für einen Altmarkt, an dessen Stelle die natürliche Entwickelung die geschichtliche Agora setzte. - Unter Kerameikos verstand man die ganze Gemarkung des Demos Kerameis, im engern Sinne jedoch zunächst die Vorstadt von Dipylon bis zur Akademie (Thuk. II. 34, 5: το κάλλιστον προάστειον; vgl. dazu VI. 57, 1; Plat. Parmenid. 127 B) und im Besondern den dortigen öffentlichen Friedhof (Aristoph. Ritter 772; Vög. 395; Frösche 129; Schol. Aristoph. Vög. 395 = Suid. s. v. Κεραμεικός). Von dem innern Teile des Kerameikos ging dann der Name speziell auf den daselbst befindlichen Markt über. Innerer und äußerer Kerameikos: Harpokr. s. v. Κεραμεικός = Antiphon Frgm. 40 Blass; Schol. Aristoph. Ritter 772 = Suid. s. v. Kegausizof; Schol. Plat. Parmen. 127 c = Hesych. s. v. Κεραμειχοί; Plut. Sulla 14: δ έντος του Διπυλου Κεραμεικός. Κεραμεικός als Name des Marktes: Poseidonios (Frgm. 41) bei Athen. V, 212E; Athen. XII, 533d; Paus. 1. 3, 1; I. 20, 6. Weitere Stellen gesammelt von Milchhöfer bei E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, p. LXX und XCVII. Vgl. C. O. Müller, Ind. Lect. Gott. 1840/1, p. 8; E. Curtius, Att. Stud. II, 16; C. Wachsmuth I, 186 ff.; II, 258 ff.; Wilamowitz, Philol. Unters. I, 195 ff.; Lolling, Müllers Handb. f. kl. Altertumsw. III, 307, Anm. 3.

gefast 1, eine Ansicht, die zwar schon im Altertume vertreten war 2, aber nicht mehr aufrecht zu erhalten ist 3. Noch andere haben die Phylen auf eine ursprüngliche Vierteilung Attikas zurückgeführt und ihre Namen dadurch zu erklären versucht, dass sie von dem Charakter und der Hauptbeschäftigung der Bewohner der einzelnen Landesteile entlehnt wären 4. Die Geleonten sollen entweder Landbauer gewesen

2) Strab. VIII, 383: ὁ δὲ (Ion.) πρῶτον μὲν εἰς τέτταρας φυλὰς διεῖλε τὸ πληθος, εἶτα εἰς τέτταρας βίους: τοὺς μὲν γὰρ γεωργοὺς ἀπέδειξε, τοὺς δὲ δημιουργούς, τοὺς δὲ ἰεροποιούς, τετάρτους δὲ τοὺς φύλαχας. Plut. Solon. 23: καὶ τὰς φυλὰς εἰσὶν οὶ λέγοντες οὐκ ἀπὸ τῶν "Ιωνος νίῶν, ἀλλ' ἀπὸ τῶν γενῶν, εἰς ὰ διρρέθησαν οἱ βίοι τὸ πρῶτον, ἀνομάσθαι, τὸ μὲν μάχιμον Όπλίτας, τὸ δ' ἐργατικὸν Ἐργαδεῖς: δυεῖν δὲ τῶν λοιπῶν Γελέοντας μὲν τοὺς γεωργούς, Αἰγικορεῖς δὲ τοὺς ἔπὶ νομαῖς καὶ προβατείαις διατρίβοντας. Vgl. noch Plat. Timaios, p. 24 und dazu Susemihl, Genet. Entwickelung der plat. Philos. II, 480.

3) Philippi, Beiträge zur Gesch. d. att. Bürgerrechts, S. 248 ff.; Holm, Gesch. Griech. I, 457. Vgl. noch Grote, Gesch. Griech. II<sup>2</sup>, 41; Schömann, Gr. Altert. I<sup>3</sup>, 336 ff.; Hermanns Gr. Staatsaltert.<sup>6</sup> bearb. von Thumser, § 54, S. 294.

4) Wachsmuth, De tribuum quatuor atticarum triplici partitione, Kiel 1825; Hell. Altert. Is, 351 ff.; Schoemann, De phratriis atticis, Greifswald 1835 (Opusc. acad. I, 170 sqq.); Antiquit. iur. publ. gr., p. 165 sqq.; Verfassungsg. Athens, S. 10 ff., Hermann, Zeitschr. f. Altertumsw. 1835, S. 1133 ff.; Koutorga, De antiquissimis tribubus Atticis earumque cum regni partibus nexu, Dorpat 1832; Essai sur l'organisation de la tribu dans l'antiquité traduit du Russe par M. Chopin, Paris 1839, p. 71 sqq.; Haase, Athen. Stammverf., S. 77 (Haase vereinigt in unhaltbarer Weise die beiden Ansichten, indem er die Phylen als Berufskasten auffast und sie gleichwohl lokal sondert); Hammarstrand, Jahrb. f. klass. Philol. VI (1873), 787 ff.; A. Luber, Die ion. Phyle der Γελέοντες, Görz 1876, Progr. — Duncker V5, 84: "Die Familien, welche in jedem der vier Landesteile durch Waffenthaten, Kunde des Opfers und der heiligen Gesänge oder durch reichen Besitz an Acker und Herden in hervorragendem Ansehen standen, erwuchsen zu gesonderten Verbänden, gesonderten Korporationen. Das ist der Ursprung der vier attischen Stämme." Auch Philippi, Beitr. zur Gesch. d. att. Bürgerrechts, S. 276ff. hält an dem lokalen Wesen der Phylen fest, die er jedoch, wie bereits Niebuhr, Röm. Gesch. II, 346 und Matthiae, Zeitschr. f. Altertumsw. 1840, S. 761 ff. für

<sup>1)</sup> Böckh, De tribubus ionicis, Procem. lect. Berol. aest. 1812 (Kl. Schr. IV, 43 ff.); CIGr. II, 929 ff.; Staatsh. I², 643 ff. (I³, 578 ff.); Ph. Buttmann, Uber den Begriff des Wortes φρατρία, Abhdl. d. Berlin. Akad. 1888, S. 8 ff.; Mythol. II, 304 ff.; Illgen, De tribubus atticis (1826), 32 ff. (Illgens Beweisführung stützt sich auf der durch die Inschriften als irrig erwiesenen Form Τελέοντες in den Hdschr. d. Euripid.); Meier, De gentilitate attica (Halle 1835), 26 ff.; E. H. O. Müller, De priscarum quattuor pop. Athen. trib. origine (Marburg 1849), 77 ff.; Haase, Die athen. Stammverfassung, Abhdl. d. hist. philol. Gesellsch. zu Breslau I (1858), 77 ff.; E. Kuhn, Die Entstehung der Städte der Alten (Leipzig 1878) 64 ff.; Hermanns Gr. Staatsaltert. bearb. von Bähr und Stark, § 94. Auch G. Gilbert, Gr. Altert. I², S. 114 meint, die Phylen enthielten allem Anscheine nach Anklänge an eine ursprünglich kastenartige Einteilung.

sein oder als "die Glänzenden" einen hohen kriegerischen oder priesterlichen Adel gebildet haben, und ihr Hauptsitz soll das Pedion mit der Kekropia gewesen sein <sup>1</sup>. Allein Spuren von einem eigenen Priesterstande lassen sich in Attika nirgends nachweisen, den Adelsstand bildeten die Eupatridai, die in allen vier Phylen vorkamen <sup>2</sup>, und den Bauernstand die Georgoi. Unter den Argadeis versteht man "Ackerer" oder Handwerker <sup>3</sup>, während man die Aigikoreis als Ziegenhirten deutet und in das innere Bergland, namentlich die Diakria setzt <sup>4</sup>,

gleichberechtigte Stämme des ionischen Adels erklärt. G. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. VII, 193 ff. bekämpft die lokale Verteilung der Phylen und meint (S. 237 ff., wie Koutorga Essai a. a. O. 65 ff.), daß die Phylen von einer Örtlichkeit, in der ihre Namen noch dem Charakter und der Beschäftigung ihrer Mitglieder entsprochen hätten, nach Attika übertragen worden seien (vgl. Gr. Altert. I², 114). V. Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert. 5, § 54, S. 294 f. vertritt die Ansicht, daß "zu drei vorher in Attika gesondert wohnenden Völkerschaften als vierte die Ionier traten, welchen demgemäß die Phyle der Hopleten entspräche". Die Hopleten wären die "Krieger". "Die drei übrigen Namen dürften sich am besten so deuten lassen, daß die drei seit geraumer Zeit nebeneinander wohnenden Gemeinden sich den Namen von der Beschäftigung des Hauptteiles der Bevölkerung beilegten."

- 1) Γελέοντες von γελεῖν = γελᾶν, splendere, nach Bergk, Jahrb. f. kl. Philol. LXV, 401; H. Weber, Etymol. Unters. (Halle 1861) 40 ff.; Preller, Arch. Zeitung 1854, S. 287 ff. (βασιλεῖς, βασιλικοί), Haase, Athen. Staatsverf., S. 76 (königlicher Adel); Schoemann, Opusc. acad. I, 176; De comitiis Athen., p, 357 (priesterlicher Adel, daher namentlich auch in der thriasischen Ebene); Philippi, Beitr., S. 271 ff. (daselbst Zusammenstellung der verschiedenen lokalen Ansätze); Hammarstrand a. a. O., S. 387 ff. (Autochthone, landbauende Bevölkerung der attischen Ebene, unter der alte Priestergeschlechter einen hervorragenden Rang einnahmen); Duncker a. a. O.: Krieger- und Priestergeschlechter, die Kekropiden; Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert.<sup>6</sup>, § 54, S. 96 weist die Erklärung der Geleontes als Priesterstand oder Adel mit Recht zurück, aber ebenso fraglich ist die von ihm angenommene Deutung derselben als Landbauer. Vgl. Böckh, Kl. Schr. IV, 43; Sth. Ath. I³, 578 (γη und λέως); E. H. O. Müller a. a. O., p. 82; Hermanns Gr. Staatsaltert., § 94.
  - 2) Vgl. weiter unten S. 103, Anm. 1.
- 3) Feldarbeiter oder Ackerbauer: Schömann in den ältern Schriften a. a. O. (Gr. Altert. I³, 337; Gewerbetreibende); Koutorga, Abhdl. Petersb. Akad. 1850, S. 87 ff.; Ad. Philippi, Att. Bürgerrecht 273; Duncker, G. d. Altert. V⁵, 84; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 114. Handwerker oder Handarbeiter: Hammarstrand a. a. O. 806; Hermann, Gr. Staatsaltert.⁵, § 94; V. Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert.⁵, § 54, S. 295. E. H. O. Müller a. a. O., S. 83 zählt ihnen außer den Handwerkern und Handelsleuten auch die nελάται oder πητες zu.
- 4) Wachsmuth, De trib. att. tripl. etc., p. 9; Haase, Athen. Stammverf., S. 76; Schömann, Gr. Altert. I<sup>9</sup>, 330; Philipp, Att. Bürgerrecht, S. 273; Hammarstrand a. a. O. 806; Koutorga, Abhdl. d. Petersb. Akad. 1850, S. 87 (Paralia).

Die Hopleten endlich hält man für einen Kriegerstamm, für die "Gewaffneten". Ihren Wohnsitz hat man bald in der Tetrapolis, bald in dem Küstenlande des Pedion, bald in der Mesogaia gesucht 1.

Die örtlichen Umgrenzungen der Phylen sind jedenfalls mehr oder minder wertlose Hypothesen <sup>2</sup> und ebenso die üblichen Deutungen der Phylennamen höchst zweifelhaft <sup>3</sup>.

Die Athener leiteten die Namen der vier Phylen von Söhnen Ions ab <sup>4</sup> oder schrieben ihre Einrichtung dem Ion zu <sup>5</sup>, der infolge dessen von Aristoteles zum Begründer der ersten staatlichen Ordnung in Attika gemacht wird <sup>6</sup>. Ion war eine vom genealogischen Epos geschaffene Gestalt, welche das an der Westküste Kleinasiens erwachsene, geschichtliche Ioniertum personifizierte <sup>7</sup>. Die Ableitung der Phylen von Ion kennzeichnet diese als eine den Ioniern eigene Stammeseinteilung. In der That bezeugt nicht nur Herodotos, das bei den Ioniern dieselben Phylen vorkamen, wie bei den Athenern, sondern es lassen sich auch

Duncker a. a. O.: "Die Herdenbesitzer des Südlandes". G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 114; Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert.<sup>6</sup>, § 54, S. 295.

<sup>1)</sup> Philippi, Att. Bürgerrecht, S. 272 versetzt sie nach der Tetrapolis und nach Teilen der Diakria und Paralia; ähnlich Schoemann, Opusc. acad. I, 176; Gr. Altert. I³, 330 und Koutorga a. a. O. Bei Wachsmuth, De tribub. att., p. 9 erscheinen sie in Athen und in der Tetrapolis, bei Haase, Athen. Stammverf., S. 76ff. in der Mesogaia. Hammarstrand a. a. O. erklärt sie für ionische Einwanderer in der Akte, dem Küstenlande des Pedion. Duncker a. a. O. sagt: "Hopleten wird auf die Geschlechter von Marathon gehen." Für Krieger und zwar Ionier aus der Tetrapolis hält die Hopleten auch V. Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert., § 54, S. 295. Für den "Wehrstand", Hermann, Gr. Staatsaltert., § 94; für Krieger auch G. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. VII, 238 und Gr. Staatsaltert. I², 114.

<sup>2)</sup> Vgl. G. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd. VII. 293 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. Wilamowitz, Philol. Unters. I, S. 122, Anm. 39. Über die von unzweifelhaft richtigen Voraussetzungen ausgehende Erklärung von E. Maafs vgl. weiter unten S. 103, Anm. 2.

<sup>4)</sup> Bd. 12, S. 279, Anm. 2 und dazu Plut. Solon 23; Pollux VIII, 109.

<sup>5)</sup> Aristot. 49π. 41, 2; Strab. VIII, 383; Steph. Byz. s. v. Αίγικόρεως.

<sup>6)</sup> Aristot. a. a. O. πρώτη μὲν γὰρ ἐγένενο κατάστασις τῶν ἑξ ἀρχῆς, "Ιωνος καὶ τῶν μετ' αὐτοῦ συνοικησάντων: τότε γὰρ πρώτον εἰς τὰς τέτταρας συνενεμήθησαν φυλάς καὶ τοὺς φυλοβασιλεῖς κατέστησαν. Ed. Meyer, Forschungen zur alten Geschichte I (1892), 147, Anm. 2 weist auf den Widerspruch hin, in den sich Aristoteles dadurch verwickelt, daß er einerseits der Sage gemäß den Ion als Polemarch nach Attika kommen läßt und ein dort bestehendes Königtum voraussetzt (Ion steht nach der gewöhnlichen Sage dem Erechtheus gegen die Eleusinier bei. Vgl. Bd. I², S. 284, Anm. 2), anderseits ihn zum Begründer der ersten staatlichen Ordnung macht, weil er als Schöpfer der Phylen galt.

<sup>7)</sup> Bd. I2, S. 284, Anm. 2 und Bd. II2, S. 67.

die Geleontes, Argadeis, Aigikoreis und Hopletes inschriftlich in eine Anzahl ionischer Städte nachweisen 1. Ferner wurde ebenso von de Attikern, wie von den meisten Ioniern, das mit den Geschlechterve. bänden in engster Verbindung stehende Fest der Apaturien gefeiert und auch der von den attischen Geschlechtern gepflegte Kultus de Apollon Patroos, ihres gemeinsamen Stammgottes, kehrt bei de Ioniern wieder 3. Unter diesen Umständen sind die vier Phylen als ein gentilicische Einteilung der alten Iavones oder desjenigen Stammes z betrachten, welcher den Kern der geschichtlichen Bevölkerung Attika und den Hauptbestandteil unter den verschiedenen Volkselemente bildete, aus deren Verschmelzung das asiatische Ioniertum hervorging Da die altionischen Volkselemente in den asiatischen Pflanzstädten ge wifs nicht blofs aus Attika, sondern auch aus der Peloponnesos stamn ten 5, so sind die vier Phylen schwerlich erst auf attischem Boden e wachsen , vielmehr werden sich die Stämme der Geleontes, Argadei Aigikoreis und Hopletes ebenso, wie die drei Stämme der peloponne sischen Dorier, schon früher bei der Einwanderung zu einem Volk zusammengeschlossen haben. Wesentliche Rang- und Standesunterschied die man doch bei der gewöhnlichen Erklärung der Phylennamen e warten müßte, sind nicht erkennbar. Obschon in der Reihenfolge de Phylen die Geleonten stets die erste und die Hopletes gewöhnlich d letzte Stelle einnehmen 7, so waren doch alle vier Phylenkönige Eups

<sup>1)</sup> Bd. I2, S. 279, Anm. 3.

<sup>2)</sup> Bd. I2, S. 280, Anm. 5 und Bd. II2, S. 71, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Bd. I<sup>2</sup>, S. 281, Anm. 1. Daher wird von Aristoteles, Frgm. 381 Ros Aristot. Frgm.<sup>3</sup>, p. 260 der Kultus des Apollon Patroos ebenfalls mit Ion in Zi sammenhang gebracht, und Ion selbst erscheint in der anscheinend ältern Über lieferung als Sohn des Apollon Patroos. Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 284, Anm. 2.

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 291 ff.

<sup>5)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 286.

<sup>6)</sup> Wie u. a. Philippi, Att. Bürgerrecht, S. 270ff. darzuthun sucht; ebens E. H. O. Müller, De prisearum quatuor pop. Ath. tribuum quae vulgo ionics dicuntur origine, Marburg 1840. Dagegen Koutorga, Essai sur la tribu, p. 65 sqc der eine Eroberung Attikas durch die Ionier annimmt, die ihre Phylen mitg bracht hätten; ähnlich G. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd. VII, 237 ff. ur Gr. Staatsaltert. I², 114. V. Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert. s, § 5 S. 293 ff. meint, dals zwischen den Ioniern und der ältern Bevölkerung ein Kon promis geschlossen worden sei und das nach dem Abschlusse desselben die Oganisation der Phylen erfolgte. Die Hopleten wären Ionier, die andern dr Phylen gehörten der einheimischen Bevölkerung an.

<sup>7)</sup> Namentlich war das die offizielle Reihenfolge in kyzikenischen Urkunde Vgl. Bd. I², S. 279, Anm. 3 und 280, Anm. 1. Hdt. V, 66: Geleontes, Aigikorei Argadeis, Hopletes. Euripid. Ion 1579: Γελέων μὲν ἔσται πρῶτος: εἶτα δεύτερο

triden 1 und nach der Ansicht der Atthidographen hatte auch im solonischen Rate jede Phyle eine gleiche Anzahl von Vertretern. Sicherlich hängen die Namen der Stämme mit ihren Stammgottheiten zusammen. Die von dieser Voraussetzung ausgehenden Erklärungsversuche haben zwar zu noch nicht völlig befriedigenden, aber immer-

hin recht beachtenswerten Ergebnissen geführt 2.

Obwohl eine lokale Bestimmung der Phylen noch nicht möglich ist, so spricht doch alle Wahrscheinlichkeit dafür, daß die vier Stämme bei der Festsetzung in Attika noch im ganzen geschlossen waren und jeder von ihnen ursprünglich ein landschaftlich zusammenhängendes Gebiet einnahm. Kleisthenes benannte eine erhebliche Anzahl der von ihm gebildeten Gemeindebezirke (Demen) nach Geschlechtern, welche die Hauptorte derselben begründet haben sollten, also in denselben ihre geschlossenen Stammsitze hatten oder gehabt hatten, denn damals waren die einzelnen Zweige der Geschlechter mindestens teilweise bereits über ganz Attika verbreitet <sup>3</sup>. Ferner waren die vorkleisthenischen 48 Nau-

<sup>&</sup>quot;Οπλητες 'Αργαθής τ', έμής δ' ἀπ' αἰγίδος εν φυλον εξουσ' Αἰγικορής. Pollux VIII, 109: Geleontes, Hopletes, Aigikoreis, Argadeis. Die Hopletes wiederum an letzter Stelle bei Steph. Byz. s. v. Αἰγικορέως.

<sup>1)</sup> Pollux VIII, 111: οἱ δὲ φυλοβασιλεῖς, ἐξ εὐπατριδῶν τέσσαρες (für das überlieferte δέ. Wecklein, Ber. d. bayer. Akad. 1873, S. 38) ὅντες, μάλιστα τῶν ἱερῶν ἐπεμελοῦντο χτλ. Vgl. Aristot. ຝ9π. 8. 57.

<sup>2)</sup> Εία Ιερεύς "Αρεως και Ένναλίου και Ένυους και Διός Γελέοντος Ιεροκήρυξ auf einer Basis hadrianischer Zeit: CIA. III, 2. Die "οπλητες stellt Maaß, Götting. Gelehrt. Anz. 1890, S. 353, Anm. 3 richtig mit 'Οπλόσμιοι zusammen. 'Οπλοσμία hiefs eine Phyle in Mantineia; der Zusammenhang des Namens mit einer Gottheit steht hier außer Frage, denn Zeus wurde in Arkadien als Θπλόσμιος verehrt-Vgl. Bd. 12, S. 702, Anm. 5. In Elis gab es eine Hera ὁπλοσμία. Lykophr. Alex. 857 ff. - Die Αἰγικοφεῖς setzt Maaſs, Götting. Gelehrt. Anz. 1889, S. 806 in Beziehung zu dem Apaturiengotte Dionysos Μελάναιγις (vgl. S. 71, Anm. 1) und deutet Αίγικόρης (Αίγίκορος) nach Analogie von Διόσκορος u. s. w. als Sohn des Aigis, einer Kurzform für Μελάναιγις. Den Eponymos der Argadeis, 'Αργάδης, (Hdt. V, 66), fast Maass, Götting. Gelehrt. Anzeig. 1889, S. 808 unter Hinweis auf Steph. Byz. s. v. Αργος als patronymische Bildung (wie Βουτάθης, Δημάδης) auf. Αργαθεύς stände formell zu Αργος, wie Μαιαθεύς zu Μαΐα, wie Αίαχιθεύς neben Alaxidys zu Alaxós. In 'Apyadeis stecke demnach der Gott "Apyos, der "Lichte". - Dass die Phylennamen durch Gottheiten zu erklären sind, haben bereits bemerkt: Petersen, Quaest. d. hist. gent. atticarum (Kiel 1880, Diss.), S. 2: Ad. Holm, Gesch. Griech. I, 479, Anm. 9. Auch Hammarstrand, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. VI (1873), 789 leitet den Namen der Geleonten von Zeus Geleon ab, den Benfey, Götting. Gelehrt. Nachr. 1877, S. 1 ff. als den "blitzenden Gott" erklärt.

<sup>3)</sup> Aristot. 19π. 21, 5: προσηγόρευσε δε τῶν δήμων τοὺς μεν ἀπὸ τῶν (τ)ό-π(ων), τοὺς δε ἀπὸ τῶν κτισάντων. — Über die Verbreitung der Geschlechter zur

krarieen, die mit den vier Phylen zusammenhängen, örtliche Bezirke <sup>1</sup>. Als solche hat die Stammphylen auch Aristoteles aufgefaßt <sup>2</sup>.

An der Spitze eines jeden Stammes stand ein Stammkönig oder Phylobasileus, dessen Würde aus sakralen Gründen bestehen blieb, als die Phylen ihre staatliche Bedeutung verloren <sup>3</sup>. Eine solche tetrarchische Gliederung findet sich auch bei den Boeotern, Thessalern und in Elis <sup>4</sup>. Erinnerungen an dieselbe erhielten sich in der Sage. Pandion sollte sein Reich unter vier Söhne geteilt haben. Aigeus erhielt das Pedion mit Athen, Lykos die Diakria, Pallas die Paralia, Nisos Megara <sup>5</sup>. Ist auch Nisos der Eponymos von Nisaia, wahrscheinlich erst nach der Eroberung dieser Hafenstadt durch Peisistratos in die attische Genealogie aufgenommen worden <sup>6</sup>, so daß thatsächlich zunächst eine Dreiteilung Attikas stattgefunden hätte, so würde immerhin bei derselben Eleusis als vierter Teil übrig bleiben <sup>7</sup>.

Zeit des Kleisthenes vgl. Joh. Töpffer, Att. Genealogie, S. 19. Der Philaide Kimon war z. B. Δαzιάδης (Plut. Kimon 4; CIA. I, 179), ein anderer Philaide Γαργήττιος. Diog. Laert. X, 1.

<sup>1)</sup> Aristot. 'Αθπ. 8, 3: ἐκ δὲ τῆς φυλῆς ἐκάστης ἦσαν νενεμημέναι τριττύες μὲν τρεῖς, ναυκραρίαι δὲ δωδεκα καθ' ἐκάστην. Vgl. 21, 5: κατέστησε (Kleisthenes) δὲ καὶ δημάρχους τὴν αὐτὴν ἔχοντας ἐπιμέλειαν τοῖς πρότερον ναυκράροις καὶ γὰρ τοὺς δήμους ἀντὶ τῶν ναυκραριῶν ἐποίησεν. Der einzige bekannte Namen einer Naukrarie, Kolias, ist ein lokaler. Phot s. v. Κωλιάς; Bekker, Aneed. gr. 275, 20.

<sup>2)</sup> Aristot. Aθπ. 8, 3 sagt, daß die vier Phylen in je drei Trittyen zerfielen (vgl. Lex. Demosth. Patm. Bullet d. corr. hell I (1877), 152 s. v. γεννῆται; Schol, Plat. Axioch., p. 465; Harpokr. s. v. τριττύς; s. v. γεννῆται; Pollux VIII, 111). Dann bemerkt er 21, 3 inbezug auf Kleisthenes: διὰ τοῦτο δὲ οὐχ εἰς δώδεκα φυλὰς συνέταξε, ὅπως αὐτῷ μὴ συμβαίνη μερίζειν κατὰ τὰς προϋπαρχούσας τριττύς ἢσαν γὰρ ἐκ τειτάρων φυλῶν δώδεκα τριττύςς ιδστ' οὐ συνέπιπτεν (ἀν) ἀναμισγεσθαι τὸ πλῆθος. Hatten also die Trittyen einen lokalen Charakter, so müssen einen solchen auch die Phylen gehabt haben.

<sup>3)</sup> Aristot. 19π. 8, 3: φυλαὶ δ' ἦσαν τέτταρες καθάπες πρότερον καὶ φυλο βασιλεῖς τέτταρες. Vgl. 41, 1. Noch zur Zeit des Aristoteles hielten der βασιλεῦς und die φυλοβασιλεῖς am Prytaneion ein zeremonielles Gericht ab. Aristot. 19π. 57, 4; Pollux VIII, 111. 120. Aus der Kasse der Phylobasileis wurden unter deren Mitwirkung im 4. Jahrhundert die Kosten für gewisse Opfer bestritten. CIA. II, 844.

<sup>4)</sup> Bd. 12, S. 248, Anm. 2; 257, Anm. 5; 236, Anm. 11.

Sophokles und Atthidographen b. Strab. IX, 392; vgl. Hellanikos, Frgm.
 (Steph. Byz. s. v. Νισαία); Ps. Apollod. Bibl. III. 15, 8; Paus. I. 5, 3; 19, 4.

<sup>6)</sup> Dass Nisos nicht erst durch Sophokles in die attische Genealogie ausgenommen wurde (Wilamowitz, Hermes IX, 319; Philol. Unters. I, 132) beweist jetzt ein aus der Zeit vor den Perserkriegen stammendes Vasenbild. Brückner, Mitt. d. arch. Inst. XVI (1891), 200.

<sup>7)</sup> Philochoros lässt das Gebiet des Nisos bis zum Pythion an der attisch-

Auf dem Bilde einer aus der Zeit vor den Perserkriegen stammenden Vase schauen die vier attischen Könige: Pallas, Orneus, Lykos und Nisos, dem Kampfe des Theseus mit dem Minotauros zu 1. Obschon sich in der Sage von der Teilung Attikas unter jene vier Söhne des Pandion die politischen Zustände zur Zeit des Peisistratos wiederspiegeln 2, so wurzeln doch die damals zuerst in der Geschichte hervortretenden regionalen Gegensätze gewiß teilweise in weit ältern Verhältnissen. Die Bildung eines ganz Attika umfassenden Staates beförderte die Auflösung des lokalen Zusammenhanges der Stämme, zur Zeit des Kleisthenes war dieselbe jedenfalls weit vorgeschritten, aber die Geschlossenheit und Zähigkeit der regionalen Parteigruppen, die selbst nach dem Sturze der Tyrannen wieder aufzuleben begannen, legt den Gedanken nahe, daß bei diesen Parteiungen auch noch alte Stammesgegensätze mitwirkten.

Die Thatsachen, daß es in Athen einen Basileus neben den Phylobasileis gab, verbietet die Annahme, als ob sich das Landeskönigtum, dessen Titel sich auf den Archon dieses Namens vererbte, aus einem Phylenkönigtume entwickelt hätte <sup>3</sup>. Vielmehr wird dieses Königtum infolge des Verfalles der wohl von vorneherein lockern Stammesfürstentümer neben ihnen emporgekommen sein und allmählich die Herrschaft über das ganze Land erlangt haben <sup>4</sup>. Das zeremonielle Gericht, das noch im 4. Jahrhundert der Basileus mit den Phylobasileis am Prytaneion hielt, war zweifellos ein infolge seiner sakralen

eleusinischen Grenze reichen. Vgl. Strab. IX, 392 und dazu Töpffer, Att. Genealogie, S. 265. Bemerkenswert ist, daß die Sagen von den Kriegen in Attika sich durchaus an die Gliederung der Landschaft in die vier Teile anschließen. Erechtheus kämpft mit den Eleusiniern (S. 78, Anm. 1), Theseus siegt über Pallas, den Beherrscher der Paralia, Aigeus vertreibt Lykos (Hdt. I, 173), der über die Diakria herrscht. Auch Peteos, der Sohn des Orneus, wird von Aigeus vertrieben (Paus. X. 35, 8).

Brückner a. a. O., S. 200. Über den Erechtheus-Sohn Orneus, den Vater des Peteos, der in der Ilias als Vater des Menestheus erscheint, vgl. Paus. II.
 5; X. 35, 8; Toepffer, Attische Genealogie, S. 256, Anm. 5. Vgl. CIA. II,
 844 (Εριγθεύς ἀρνέως).

Brückner a. a. O., S. 204. Es ist bemerkenswert, das sich neben dem von Peisistratos erbauten Lykeion das Νίσου μντμα befand. Paus. I. 19, 4.

<sup>3)</sup> Gegen die Ansicht von E. Curtius, Ber. d. Berl. Akad. 1873, S. 288, daß die Phylobasileis der Vorgänger des (Archon) βασιλεύς gewesen wären, vgl. H. Lipsius, Bursians Jahresber. 1873 II, S. 1347.

<sup>4)</sup> In Thessalien entwickelten sich die Ansätze zu einem Gesamtkönigtum ebenfalls unabhängig von den Tetraden auf dem Boden des einzelnen Stadtfürstentums vgl. Bd. 1², 248.

Bedeutung erhaltener Überrest aus der Zeit, wo der König mit den Stammfürsten zu Rat und Gericht saß 1. Das Amtshaus der letztern, das Basileion, lag in der Nähe des Prytaneion und des Bukoleion, wo die heilige Hochzeit der Basilinna und des Dionysos stattfand 2.

Waren aber die Phylen Stämme, die ursprünglich je ein besonderes Landgebiet bewohnten, und gab es in jeder Phyle Eupatriden, so ist anzunehmen, dass in allen Phylen auch Nichtadelige vertreten waren 3. Denn die Annahme, dass die Phylenverbände überhaupt bloss Eupatriden umfasten, ist mit der Vorstellung des ionischen Epos unvereinbar, welches die Phylen als Abteilungen der Volks- und Staatsgemeinschaft, des Demos, auffast, zu denen ebensowohl Adelige als Gemeine gehören 4. Aus der Masse der gemeinfreien Phylen- und Volksgenossen bildeten sich dann allmählich gegenüber dem Geschlechter-

<sup>1)</sup> Über das Gericht am Prytaneion über Tiere und leblose Gegenstände, die den Tod eines Menschen verursacht hatten. Vgl. S. 104, Anm. 3 und Demosth. g. Aristokr. 76. Vgl. Philippi, Der Areopag und die Epheten (Berlin 1874), 17 ff.; A. Mommsen, Heortologie 450 ff.; B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 109. — Diese Sitzung erinnert an Hom. Od. VI, 54, wo Alkinoos, der Oberkönig der Phaeaken, mit den βασιλῆες Rat hält. Od. VIII, 390: δώδεκα γὰρ κατὰ δῆμον ἀριπρεπέες βασιλῆες | ἀρχοί κραίνουσι, τρισκαιδέκατος δ΄ ἐγὼ αὐτός.

<sup>2)</sup> Pollux VIII, 111: οἱ δὲ φυλοβασιλεῖς ... συνεδοεύοντες ἐν τῷ βασιλείῳ τῷ παρὰ τὸ βουχολεῖον. Aristot. Ἀθπ. 3, 5: ἀλλ' ὁ μὲν βασιλεὺς εἶχε τὸ νῦν καλούμενον βουχολεῖον, πλησίον τοῦ πρυτανείου κτλ. Vgl. weiter unten den Abschnitt über die Archonten. An der Angabe des Aristot. a. a. O., daſs der ἱερὸς γάμος der βασιλιννα, der Gattin des Basileus, im Bukoleion vollzogen wurde, ist nicht zu zweiſeln. Judeich, Rhein. Mus. XLVII (1892), 56.

<sup>3)</sup> Das ist auch die Ansicht von Hermann, Gr. Staatsaltert.<sup>5</sup>, § 97, Anm. 16 und Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert.<sup>6</sup>, § 57 b, S. 311; A. Riedenauer, Stud. zur Gesch. d. antiken Handwerkes I (Erlangen 1873), 22; H. Landwehr, Philol. Supplbd. V, 129; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>1</sup>, 111. In der 2. Aufl. I, 117 f. spricht sich Gilbert dahin aus, daß ursprünglich nur die Eupatriden in den Phylen gewesen sein dürften, späterhin, mindestens seit Drakon, seien auch nichteupatridische Mitglieder aufgenommen worden. Anders urteilen Philippi, Beitr. zur Gesch. d. att. Bürgerrechts 276 ff. (nur die Eupatriden in den Phylen) und C. Schaefer, Altes und Neues über die attischen Phratrien (Schulpforta 1888, Progr.) 27. Ad. Holm, Gesch. Griech. I, 457 bemerkt wiederum: "Die Wahrscheinlichkeit spricht immer noch dafür, daß Nichtadelige von jeher in Attika Mitglieder der Phylen waren."

<sup>4)</sup> Nestor giebt II. II, 362 ff. den Rat: χοῖν' ἄνδοας κατὰ φῦλα, κατὰ φοήτρας, Αγάμεμνον, | ὡς φρήτρη φρήτρηφιν ἀρήγη, φῦλα δὲ φύλοις | εἰ δέ κεν ὡς ἔρξης καὶ τοι πείθωνται Αχαιοί | γνώση ἔπειθ' ὅς δ' ἡγεμόνων κακὸς ὅς τέ νν λαῶν | ἡδ' ὅς κ' ἐσθλός ἔησι· κατὰ σφέας γὰρ μαχέονται. Vgl. IX, 63: Wer sich über einen rieg im Demos freuen kann, ἀφρήτωρ ἀθέμιστος ἀνέστιος ἐστιν ἐκεῖνος. Vgl. dazu Der Staat in der Ilias und Odyssee (Innsbruck 1882) 35 f.

Adel die beiden Stände der Georgoi und Demiurgoi heraus, die schon unmittelbar nach Solon in voller Geschlossenheit auftreten <sup>1</sup>. Die Entwickelung des Demiurgen-Standes erfolgte offenbar infolge des großartigen Aufschwunges von Handel und Gewerbe im 7. Jahrhundert <sup>2</sup>. Seitdem gliederten sich die Angehörigen einer jeden Phyle in die drei Stände der Eupatriden, Georgoi und Demiurgoi, wie es auch Aristoteles angiebt <sup>3</sup>.

<sup>1)</sup> Aristot. A3n. 13, 2.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. I², 490 ff. 499. Das Epos kennt nur eine ständische Gliederung der Volksgenossen in Adelige und Gemeinfreie. Das berufsmäßige Handwerk war noch wenig entwickelt. Es werden zwar diejenigen, welche berufsmäßig ein Gewerbe im weitesten Sinne betreiben (Seher, Ärzte, Zimmerleute, Herolde, Sänger. Vgl. Od. XVII, 383; XIX, 135 ff) unter dem Namen δημιοεργοί zusammengefaßtaber es gab keinen förmlichen Gewerbestand. Ebenso wenig war ein ständischer Gegensatz zwischen Städtern und Bauern vorhanden. Näheres bei A. Riedenauer, Stud. zur Gesch. d. antik. Handwerkes I (Erlangen 1873) 4 ff. 18 ff. 22 ff.; Fanta, Der Staat in der Ilias und Odyssee (Innsbruck 1882) 42 ff.; vgl. auch B. Büchsenschütz, Besitz und Erwerb im gr. Altertum (Halle 1869) 266 ff.; Busolt, Müllers Handbuch d. klass. Altertumsw. IV², 31. 38 und Bd. I², 507.

<sup>3)</sup> Frgm. 385 Rose, Aristot. Frgm.", p. 262. Am richtigsten giebt wohl die Außerung des Aristoteles wieder Harpokr. s. v. τριττύς: . . . τριττύς έστι τὸ τρίτον μέρος τῆς φυλῆς αυτη γὰρ διήρηται είς τρία μέρη, τριττύς καὶ εθνη καὶ φρατρίας, ως φησιν 'Αριστοτέλης έν τη 'Αθηναίων πολιτεία. Pollux VIII, 111: είς τρία μέρη έχαστη (φυλή) διήρητο, και το μέρος τουτο έχαλειτο τριττύς και έθνος και φρατρία. Da nach Aristoteles 'Aθπ. 8, 3 und 21, 3 (vgl. S. 104, Anm. 2) die Trittyen lokale Bezirke waren, so kann er sie nicht mit den e3rn oder den Ständen, in die sich die Angehörigen einer Phyle gliederten, identifiziert haben. Die dadurch (wie auch Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert. 5, § 58, S. 314, Anm. 2 a. E. bemerkt) ebenfalls in Frage gestellte Identifizierung von τριττίς und φρατρίαι kehrt nun in andern Glossen wieder. Harpokr. s. v. γεννήται: ... διηρημένων γάρ άπαντων των πολιτών κατά μέρη (also alle Bürger in den Phylen), τά μέν πρώτα καὶ μέγιστα μέρη ἐχαλούντο φυλαί, ἐχάστη δὲ φυλή τριχή διήρητο καὶ ἐχαλεϊτο έκαστον μέρος τούτων τριττύς και φρατρία. Ebenso Lex. Demosth. Patm. Bullet. de corr. hell. I (1877), 152 s. v. γεννήται und Schol. Plat. Axioch., p. 465: Αριστοτέλης φησί του όλου πλήθους διηρημένου Αθήνησιν (τὸ τῶν Αθηναίων πλήθος) είς τε τούς γεωργούς και δημιουργούς (hier ist nach Gilbert, Griech. Staatsaltert. I1, 111, Anm. 6 vor τους γεωργούς wahrscheinlich τους ευπατρίδας καί ausgefallen. Vgl. 49π, 13, 2) φυλάς αὐτῶν εἶναι τέσσαρας, τῶν δὲ φυλῶν έχαστης μοίρας είναι τρεῖς, ας τριττύας τε χαλούσι και φρατρίας, έχαστης δε τούτων τριάχοντα είναι γένη. (Bei Harpokr. s. v. γεννήται lautet aber dieser Nachsatz: τριττύς και φρατρία πάλιν δε των φρατριών εκάστη διήρητο είς γένη λ'. Ebenso im Lex. Demosth. a. a. O., so dass also die Einteilung in dreisig yévy nur die Phratrie betrifft). An sich wäre die Gleichsetzung von τριττύς und φρατρία möglich, denn da Aristoteles die Phylen als lokale auffast, so könnte er auch die φρατρία ebenso wie die τριττύς als lokal betrachten. Wenn Gilbert, Griech. Staatsaltert. 12, 116, Anm. 2 bemerkt: dem ausdrücklichen Zengnisse des Aristot.

Anderseits gab es bis zur Verfassungsänderung des Kleisthenes eine große Menge von Gemeinfreien, welche keine staatliche Rechte hatten und außerhalb der Phylenverbände standen 1. Diese nichtbürgerlichen Athener können auch nicht zu den geschlossenen Ständen der Georgoi und Demiurgoi gehört haben, denn diese kämpfen bereits über siebzig Jahre vor Kleisthenes mit den Eupatriden um das höchste Staatsamt, das Archontat, und erlangten, wenigstens vorübergehend, auch Anteil an demselben 2. Das setzt längere politische Kämpfe zwischen den Ständen voraus. Im Besitze bürgerlicher Rechte müssen die Georgoi und Demiurgoi bereits längst gewesen sein.

Es fragt sich also, aus welchen Elementen die nichtbürgerliche Masse der Gemeinfreien bestand. Im Epos erscheinen als die niedrigste Klasse unter den freien Leuten diejenigen, welche andern um einen bestimmten Lohn dienen, namentlich als Feldarbeiter, aber auch bei andern Verrichtungen <sup>3</sup>. Eine solche Klasse von Gemeinfreien, die

<sup>49</sup>π. 8, 3 gegenüber, dass die Trittyen eine solonische Neuschöpfung waren, kann die lexikographische Überlieferung, welche φρατρία und τριττύς identifiziert, keinen Anspruch auf Glaubwürdigkeit machen, so heifst es bei Aristot. a. a. O.: qu'al δ' ζουν τέττυρες, καθάπερ πρότερον, καλ φυλοβασιλείς τέττυρες. έκ δε (τῆς) φυ(λής έχ)άστης ή σαν νενεμημέναι τριττύες μέν τρείς, ναυχραρίαι δε δώδεχα χαθ' έχάστην. Also Aristoteles bezeichnet sie als eine zur Zeit Solons bereits bestehende Einrichtung. Inbezug auf die Naukrarieen steht das auch anderweitig fest. Zugleich werden hier die Trittyen in Parallele mit den Naukrarieen gesetzt. Da nun Aristoteles 'A9n. 21, 5 (vgl. S. 104, Anm. 1) sagt, daß Kleisthenes die Demen an die Stelle der Naukrarien setzte und dass er ferner aus den Demen die neuen Trittyen bildete, so liegt der Schluss nahe, dass die alten Trittyen aus den Naukrarieen gebildet waren. Dann waren aber die alten Trittyen etwas von den Phratrien wesentlich Verschiedenes. Auch Άθπ. 21, 3 und 5 kann Aristoteles Trittyen und Phratrien schwerlich als etwas Identisches aufgefast haben. Die Stelle der 19n., auf welche die verschiedenen Glossen zurückgehen, wird also ungefähr gelautet haben: Jede Phyle war in dreifacher Art (τριχή. Harpokr. s. v. γεννήται) eingeteilt in τριττύς, έθνη (Harpokr. s. v. τριττύς und Pollux VIII, 111) und φρατρίαι. Von den Phratrien war aber wiederum eine jede in dreissig γένη eingeteilt (Harpokr. s. v. yevv nta und Lex. Demosth. Patm.).

Aristot. 'Αθπ. 21, 1: πρώτον μέν συνένειμε πάντας εἰς δέκα φυλάς ἀντιτών τειτάρων, ἀναμείξαι βουλόμενος, ὅπως μετάσχωσι πλείους τῆς πολιτείας.
 4: καὶ δημότας ἐποίησεν ἀλλήλων τοὺς οἰκοῦντας ἐν ἐκάστω τῶν δήμων, ἴνα μὴ πατρόθεν προσαγορεύοντες ἐξελέγχωσιν τοὺς νεοπολίτας, ἀλλὰ τῶν δήμων ἀναγορεύωσιν. Vgl. 20, 1: ὁ Κλεισθένης προσηγάγετο τὸν δῆμον ἀποδιδοὺς τῷ πλήθει τὴν πολιτείαν. Vgl. dazu S. 22 Anm. a. E.

<sup>2)</sup> Aristot. A9n. 13, 2.

<sup>3)</sup> II. XXI, 444: θητεύσαμεν είς ένιαυτον μισθῷ ἐπὶ ἐητῷ (beim Mauerbau). Od. XI, 489: βουλοίμην κ' ἐπάρουρος ἐων θητεύεμεν ἄλλῳ, ἀνδρὶ παρ' ἀκλήρῳ, ῷ μὴ βίστος πολύς εἴη, ἢ πᾶσιν νεκύεσσι κατασθιμένοισιν ἀνάσσειν. Vgl. Od. XVIII,

nicht, wie die Georgoi (Geomoroi), eigenes bäuerliches Grundeigentum hatten 1, gab es auch in Attika. Ein großer Teil der ländlichen Bevölkerung bestand aus Hektemoroi oder Pelatai, welche um einen bestimmten Lohn, nämlich um ein Sechstel des Ernteertrages, den großen Grundherren das Feld bestellten und ihnen dienstbar waren 2. Daß

Über die Bedeutung des πελάτης vgl. Plat. Euthyphr. 4 C: έπεὶ ὅ γε ἀποθανών πελάτης τις ἦν ἐμός καὶ ὡς ἐγεωργοῦμεν ἐν Νάξω ἐθήτε νεν (vgl. S. 108, Anm. 3) ἐκεῖ παρ' ἡμῖν κτλ. Pollux III, 82: πελάται δὲ καὶ θῆτες ἐλενθέρων ἐστὶν ὀνόματα διὰ πενίαν ἐπ' ἀργυρίω δουλευόντων. IV, 165: ἐκτημόριοι δὲ οἱ πελάται παρὰ τοῖς Αττικοῖς. Vgl. Schol. Plat. Euthyphr., p. 327 (οἱ παρὰ τοῖς πλησίον ἑργαζόμενοι καὶ θῆτες); Hesych. u. Phot. s. ν. πελάται (οἱ μισθῷ δουλεύοντες). Über θῆτες und θητεύειν vgl. S. 108, Anm. 3, ferner Aristot. Pol. III. 3, 3, p. 1278 a, ν. 11: οἱ μὲν ἐνὶ λειτουργοῦντες τὰ τοιαῦτα δοῦλοι, οἱ δὲ κοινῷ βάνανσοι καὶ θῆτες Schol. Od. IV, 644 (οἱ ἐλεύθεροι μὲν μισθῷ δὲ δουλεύοντες); Etym. Magn. s. ν. θῆτες; Phot. s. ν. θητεία, θῆτες, θητεύειν. Suid. s. ν. θής u. θητικόν, Hesych. s. ν. θῆτες. Weiteres bei Büchsenschütz a. a. O. 274 ff. Die Theten, zu

<sup>357;</sup> IV, 644. ἔριθοι als ländliche Arbeiter: Il. XVIII, 550 ff.; Hesiod. Erg. 602. Das Wesen der "ungeehrten" μετανασται (vielleicht Beisassen) läßt sich nicht mit Sicherheit bestimmen. Vgl. Riedenauer, Stud. zur Gesch. d. antik. Handwerks (Erlangen 1873) 23 ff.; Fanta, Der Staat in der Ilias und Odyssee (Innsbruck 1882) 41 ff.; Büchsenschütz, Besitz und Erwerb im gr. Altertum (Halle 1869) 274 ff. 345 ff.

Aristoteles Aθπ. 2 hat den selbständigen Bauernstand in Attika außer Acht gelassen vgl. S. 54, Anm. 4.

<sup>2)</sup> Aristot. Άθη. 2, 2; και δή και έδούλευον οι πένητες τοις πλουσίοις και αύτοι καὶ τὰ τέχνα καὶ αἱ γυναϊκες, καὶ έκαλουντο πελάται καὶ έκτήμο οοι· κατά ταύτην γάς την μίσθωσιν είργάζοντο των πλουσίων τους άγρους ή δε πάσα γη δι' όλίγων ที่ง, (Ein Irrtum vgl. S. 54, Anm. 4) หล่ el นก ras นเองิเตรเร ลักองีเชื้อเรง, ลิงเตγιμοι και αυτοί και οί παιδες έγίγνοντο. Bei Plut. Solon 13 findet sich, wie bei Hesych. s. v. ἐπίμορτος, die unrichtige Angabe, dass die ἐχτήμοροι ein Sechstel für die Grundherren abgaben: "Η γαρ έγεωργουν έχείνοις έχτα των γινομένων τελούντες, έχτημόριοι προσαγορευόμενοι και θήτες, ή χρέα λαμβάνοντες έπι τοις σώμασιν αγώγιμοι τοῖς δανείζουσιν ήσαν (vgl. S. 27, Anm. 3). Das Richtige steht bei Hesych. s. v. ἐχτήμοροι, Phot. s. v. πελάται, Schol. Plat. Eutyphr. 327 und Eustath. zu Od. XIX, 28, wie bereits Schömann, De comitiis Athen., p. 362 erkannt hat. Vgl. Gr. Altert. Is, 342; Böckh, Staatsh. Athen. Is, 578 Anm.; Oncken, Staatslehre des Aristot. II. 437; Fr. Cauer. Parteien und Politiker in Megara und Athen (Stuttgart 1890) 52 f.; Th. Gomperz, Die Schrift vom Staatswesen der Athener u. s. w. (Wien 1891), S. 11. 45 (wo leider die S. 11 ausgeführte Ansicht aufgegeben ist); Herrmanns Gr. Staatsaltert.6, bearb. von V. Thumser, § 60, S. 335 ff.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. 12, 129. Die Hektemoroi waren keine Pächter, die es nach Plut. Solon 13 daneben gegeben haben mag, sondern Lohnarbeiter auf Teilbau. Der noch dazu in verschiedenem Sinne gebrauchte Ausdruck μισθωσις bei Aristot. kann freilich zu einer missverständlichen Auffassung Anlass geben. Vgl. Näheres bei F. Rühl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 449; Jahrb. f. klass. Philol. Supplbd. XVIII (1892), 682 ff.

sie keine politischen Rechte besaßen, giebt Aristoteles an ¹. Wie der Bauernstand der Georgoi die Hektemoroi ausschloß, ebenso wird der Stand der Demiurgoi nicht die ganze gewerbetreibende Bevölkerung, sondern namentlich die Besitzer eigener Werkstätten und die Großhändler ² umfaßt haben, während die gewerblichen Lohnarbeiter und Krämer nicht zum Gewerbestande als solchen gehörten und auch keine bürgerliche Berechtigung hatten ³. Die Hektemoroi und die untern Schichten der gewerblichen Bevölkerung waren mithin die Attiker, welche nicht das Bürgerrecht besaßen, nicht zum Demos der 'Αθηναῖοι gehörten und außerhalb der Phylenverbände standen ⁴.

denen die πελάται als eine besondere Klasse gehörten, unterscheidet Aristoteles in der Politik wiederholt von den γεωργοί, den selbständigen Bauern. Pol. VI. 1, p. 1317a, v. 25: γίνεται γὰρ τὸ μὲν γεωργικὸν πλῆθος, τὸ δὲ βάναυσον καὶ θητικόν. VI. 4, p. 1321a, v. 6: ἐπεὶ δὲ τέτταρα μέν ἐστι μέρη μάλιστα τοῦ πλήθους, γεωργικόν, βάναυσον, ἀγοραῖον, θητικόν. IV. 4, p. 1291a, v. 6; VII. 9, p. 1329a, v. 36.

Aθπ. 2, 3. Über die Ausschließung der Theten vom Bürgerrecht in oligarchischen Staaten, zu denen Athen in älterer Zeit gehörte, vgl. Pol. III. 5, p. 1278 a, v. 18 ff.

2) Vgl. Büchsenschütz, Besitz und Erwerb im gr. Altertum, S. 334 ff. Über den Grosshandel (ἐμποφία) und dem Unterschied vom Kramhandel (καπηλεία) vgl. ebenda S. 455 ff.

3) Über diese Bevölkerungsklassen vgl. Büchsenschütz a. a. O. 324 ff. 345 ff.; Böckh, Sth. Ath. I². 58. Über die χειφοτέχναι in Korinthos, wo sie am wenigsten verachtet wurden, vgl. I², 446. Es sei zum Verständnis dieser Verhältnisse auf die mittelalterliche Stadtverfassung hingewiesen, die manche Vergleichspunkte darbietet. Die Lohnarbeiter unterscheidet Aristoteles von den βάνανσοι. Vgl. S. 109, Anm. 2 und Pol. III. 5, p. 1278 a, v. 21: ἐν δὲ ταῖς δλιγαφχίαις θῆτα μὲν οὐχ ἐνδέχεται εἶναι πολίτην (ἀπὸ τιμημάτων γὰφ μαχφῶν αὶ μεθέξεις τῶν ἀφχῶν) βάνανσον δ' ἐνδέχεται πλοντοῦσι γὰφ καὶ οἱ πολλοὶ τῶν τεχνιτῶν. Also die reinen Gewerbetreibenden konnten auch in Athen schon vor der demokratischen Umgestaltung des Staatswesens bürgerliche Rechte besitzen.

4) Über den Unterschied von Δτιισοί, den Bewohnern Attikas (ohne Rücksicht auf ihre politische Stellung), und Δθηναῖοι, den Bürgern der πόλις Athen oder den Mitgliedern der bürgerlichen Gemeinschaft vgl. W. Vischer, Kl. Schrift. I, 316f.; Ed. Meyer, Forsch. zur alten Geschichte I (Halle 1892), 305 ff. In gewissem Sinne ist der Unterschied zwischen Δτιικοί und Δθηναῖοι mit dem zwischen Σπαφτιᾶται und Δακεθαιμόνιοι zu vergleichen, doch hatten die Spartiaten zugleich ihren Wohnsitz in Sparta, während ein großer Teil der Δθηναῖοι auf dem Lande wohnte. Namentlich waren auch viele Adelige noch zur Zeit des Kleisthenes auf dem Lande angesessen. Vgl. S. 103, Anm. 3). Ed. Meyer a. a. O. weist darauf hin, daſs in der großen, vor dem Archontat gedichteten Elegie Solons (Frgm. 4 Bergk, P. L. Gr. II<sup>4</sup>, 35) die ἀστοί mit den θήμον ἡγεμόνες an der Spitze (v. 5–23) und die πενιχροί auf dem Lande (v. 23–27) gegenüberstehen. Vgl. v. 23 ff.: ταῦτα μὲν ἐν θήμω στρέφεται κακά τῶν δέ πενιχρῶν | ἰκνοῦνται πολλοὶ γαῖαν ἐς άλλο-δαπήν πραθέντες. Die πενιχροί gehören also nicht zum δῆμος. Die πενία ist ein

h.

Nach dem uns aus der Überlieferung des 4. Jahrhunderts vorliegenden Normalschema der attischen Stammverfassung gliederte sich jede Phyle in drei Phratrien, die Phratrie wiederum in dreißig Geschlechter, auf das Geschlecht rechnete man endlich dreißig Männer. Diese Einteilung ist sicherlich eine künstliche antiquarische Konstruktion, die augenscheinlich darauf beruht, daß es zur Zeit ihrer Entstehung (wahrscheinlich erst nach Beginn des 4. Jahrhunderts) im athenischen Staate etwas über zehntausend bürgerliche Hausstände gab, und Triakas (Dreißigschaft) ein alter Name für die erbberechtigte und zur Blutsühne verpflichtete Verwandtschaft war.

charakteristisches Zeichen der Theten, in diesem Falle besonders der πελάται auf dem Lande. Ed. Meyer a. a. O. bemerkt in der Elegie Salamis (Frgm. 2 Bergk) nennt sich Solon selbst ἀθηναῖος, denn er ist Bürger der herrschenden Stadt, aber im Munde der Fremden läſst er sich als Attiker bezeichnen (αἶψα γὰς ἄν φάτις ἤθε μετ' ἀνθρώποισι γένοιτο | ἀττικὸς οὖτος ἀνὴς τῶν Σαλαμιναφετῶν). Aber Athena redet ihre Volksgemeinde bei Aeschyl. Eumen. 651 mit ἀττικὸς λεώς an.

1) Aristot. Frgm. 385 Rose, Aristot. Frgm.<sup>3</sup>, p. 362 (vgl Rose, Aristot. Pseudepigr., p. 408) = Lex. Demotsh. Patm. im Bullet. d. corr. hell. I (1877), 152 s. v. γεννῆται; Schol. Ps. Plat. Axioch., p. 465; Harpokr. s. v. γεννῆται; Pollux VIII, 111; vgl. III, 52; Philochoros, Frgm. 92 (Suid. s. v. γεννῆται) und 93 (Suid. s. v. ὁμογάλακτες); Schol. Plat. Phil.eb, p. 30 D. Im Lex. Demosth. a. a. bei Suid. s. v. γεννῆται, Art. 1; Schol. Plat. Phileb. 30 D wird diese Konstruktion mit der Einteilung des Jahres in vier Jahreszeiten und zwölf Monate von 30 Tagen in Beziehung gesetzt.

 Es gab nach dem Schema im ganzen 360 γένη und 10800 Männer. Vgl. dazu Xen Mem. III. 6, 14: ή μέν πόλις έχ πλειόνων ή μυρίων οίχιων συνέστηχε. Oixim sind hier Hausstände vgl. C. Wachsmut, Stadt Athen I, 564, Anm. 2. Die Zahl 360 ist viel zu hoch, obwohl Proklos zu Hesiod. Erg. 492 sagt: xai yao év Αθήναις ήσαν τοιούτοι τόποι και ωνομάζοντο λέσχαι έξήκοντα και τριακόσιοι και έδρατό τινα θέσμια περί αύτους, ίνα οί λόγοι γίγνωνται σύν τοις συνιούσιν έπωφε-Asis. Zwischen Akropolis und Pnyx ist ein kleiner viereckiger Porosbau nebst zwei dabei in situ befindlichen Grenzsteinen mit der Inschrift δρος λέσχης und einem ebenfalls in situ befindlichen Altar aufgedeckt worden. Berlin. philol. Wochenschr. 1892, Nr. 11, S. 323. Es wird eine größere Anzahl solcher Leschen, die dem gewöhnlichen Volke als Unterhaltungsplätze dienten (Antiphon b. Harpokr. s. v. λέσχω; vgl. CIA. II, Nr. 1055, v. 23; E. Curtius, Stadtgesch. Athens, S. 183), gegeben haben, aber die Zahl 360 ist unglaublich. Es würde dann der ganze Stadtboden Athens mit Leschen förmlich bedeckt gewesen sein. Außerdem ist eine Beziebung der λέσχαι zu den γένη keineswegs sicher. - Wenn im Lex. Demosth. a. a. O., im Schol. Ps. Plat. Axioch., p. 465 und bei Pollux VIII, 111 (vgl. III, 52) die είς τὰ γένη τεταγμένοι oder die τοῦ γένους μετέχοντες ausdrücklich γεννήται genannt werden, so ist das richtig, allein unrichtig ist die Voraussetzung, dass die Angehörigen der Phylen ausschließlich Genneten waren. Da der Autor des Schemas von dem Gedanken ausgeht, dass die Phylen die ganze

Die eigentlichen Träger der Stammverfassung waren die Ge-

Bürgerschaft umfasten (vgl. S. 107, Anm. 3), so müsten alle Bürger yevvira gewesen sein, was niemals der Fall war. Fasst man γεννήται im eigentlichen Sinne als Angehörige der γένη auf, so kann natürlich von 10800 γεννήται nicht die Rede sein. Im ganzen sind einschliefslich der patronymen Demennamen etwa neunzig Geschlechter bekannt (Toepffer, Attische Genealogie, p. V und 315; Rhein. Mus. XLV [1890], 383). Das ist schon eine verhältnismäßig große Zahl. Viel mehr wird es überhaupt nicht gegeben haben. - Was die Einteilung des yéros in 30 ανόρες betrifft, so heisst es bei Pollux VIII, 11: έκαστου δὲ ἔθνους (ἐκάστης φρατρίας) γένη τράχοντα έξ ἀνθρών τοσούτων ἃ ἐχαλεῖτο τριαχάδες καὶ οἱ μετέχοντες τοῦ γένους γεννηται. Ebenso irrtümlich wie die Identifizierung von έθνος und φρατρία ist auch die von γένος und τριαχώς, obwohl sie gewöhnlich angenommen wird (K. F. Hermanns, Gr. Antiquitäten II, 1 Rechtsaltert., bearb. v. Thalheim, § 9, S. 54, Anm. 1; Griech. Staatsaltert. v. Thumser, § 58, S. 318. - Droysen, Schmidts Zeitschr. f. Geschichtsw. VIII, 298 und Philippi, Beitr. z. Gesch. des attisch. Bürgerrechts 215 ff. beschränken die τριαχάς auf die Erstgeborenen, was ebenfalls nicht angeht). Die Bedeutung ergiebt sich aus Hesych s. v. ἔξω τριαχάδος: οἱ μὴ μεταλαμβάνοντες παίδες ἢ άγχιστεῖς χλήφου τελευτήσαντός τινος Αθήνησιν έχαλούντο. Vgl. Hesych. s. v. ατριάχαστοι οι μή μετέχοντος τριαχάδος: 'Aθηναΐοι. Diejenigen ihrer Geburt nach Erbberechtigten nannte man also ἔξω τριαχάθος, welche infolge irgendwelcher Umstände vom Erbrecht, dem Rechte der άγχιστεῖς, ausgeschlossen waren. Es deckt sich also die τριαχίς mit der μέχρι ἀνεψιῶν παίδων (den Kindern der Geschwisterkinder) reichenden άγχιστεία. Vgl. Meier und Schömann, Attischer Prozess, bearb. von H. Lipsius II, 586. Dieser αγγιστεία lag nach dem Gesetze Drakons auch die Blutsühne ob. Demosth. g. Makar. 57 (Dittenberger, Syllog. inser. gr. 45): Προειπείν τῷ πτείναντι ἐν ἀγορά έντὸς ανεψιότητος και ανεψιού, συνδιώκειν δέ και ανεψιών παίδας και γαμβρούς και πενθερούς και φράτερας κτλ. Vom γένος ist in dem Gesetz gar nicht die Rede, auf die Vetternschaft folgt die Phratrie. Eine Verwechselung der τριακάς mit dem yévos lag aber nahe, da in den Gesetzen über das Erbrecht vielfach vom yéros im Sinne der Geburt oder Verwandtschaft die Rede war. Vgl. Demosth. g. Makar. 51 : γένει ἀπωτέρω. 54 : ὁ έγγύτατα γένους ... έαν δὲ πλείους ώσιν έν τῷ αὐτῷ γένει ετλ. g. Leochar. 15 u. s. w. - Triakades als Tischgenossenschaften bei Opferschmausen in Demen: CIA. II, 589 (Dittenberger, Sylloge Inser. gr., Nr. 296, Anm. 2).

Über die Wertlosigkeit der zahlenmäßigen Konstruktion der Stammverfassung vgl. Grote, Gesch. Griech. II<sup>2</sup>, 43; Hammarstrand, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. VI (1872/7), 813; Toepffer, Attische Genealogie 14, Anm. 3. - Gilbert, Griech. Staatsaltert. I', 116 f. hält an der Zahl yévn fest, bezweifelt aber die Gesamtzahl 10800 und den aristotelischen Ursprung der Einteilung der γένος in 30 ανδρες. Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert. 5 58, S. 318 meint, die Überlieferung über die Einteilung sei nicht anzuzweifeln. Die Ziffern hätten aber selbstverständlich nur für eine bestimmte Zeit (in der die Stammesverfassung geordnet wurde) Geltung. Ahnlich wie Thumser: Böckh, Staatsh. d. Athen. I., 44: Philippi, Beitr. zur Gesch. d. att. Bürgerrechts 217; Duncker, Gesch. d. Altert. V5, 456; E. Curtius I6, 312 (die Organisation gehört nach E. C. der solonischen Zeit an. Die Zahl 10 800 bezeichnet die Summe derer, welche an den durch die Ge-

schlechter vertretenen Heiligtümern Anteil hatten).

schlechter und Phratrien 1. Der attische Geschlechtsverband wird aus einem erweiterten Familienverbande erwachsen sein 2, indessen in geschichtlicher Zeit deckte sich nicht mehr der Begriff von Blutsverwandten (συγγενεῖς) und Geschlechtsgenossen oder γεννῆται, wie die Mitglieder eines Geschlechtes im staatsrechtlichen Sinne hießen 3, es sei denn, daß sich Genneten unter einander verschwägert hatten. Das Geschlecht bildete eine Genossenschaft 4, bei der die Zugehörigkeit

<sup>1)</sup> M. H. E. Meier, De gentilitate attica, Halle 1834; G. E. V. Zelle, Beiträge zur ältern Verfassungsgeschichte Athens, Dresden 1850; Haase, Die athenische Stammverfassung, Abhdl. d. hist.-philol. Gesellsch. zu Breslau I (1858), 76 ff.; Ad. Philippi, Beitr. zur Gesch. d. athen. Bürgerrechts (Berlin 1870) 204 ff.; Gilbert, Die philochoreischen δμογάλακτες, Jahrb. f. kl. Philol. CXVII (1873), 44 ff.; Gr. Staatsaltert. I², 116. 164 ff. 212 ff.; Buermann, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. IX (1877/8), 597 ff.; Szanto, Zur attischen Phratrien- und Geschlechterverfassung, Rhein. Mus. XL (1885), 506 ff.; H. Sauppe, De phratriis atticis I, Göttingen 1886, Ind. schol. II ebenda 1890, Ind. schol. C. Schaefer, Altes und Neues von den attischen Phratrien, Schulpforta 1888, Progr.; Joh. Toepffer, Attische Genealogie, Berlin 1889 (vgl. teilweise dagegen E. Maafs, Götting. Gelehrt. Anzeig. 1889 II, 802 f. und die Erwiderung Toepffers, Rhein. Mus. XLV [1890], 371 ff.); R. Schoell, Über die kleisthenischen Phratrien, Ber. der bayer. Akad. 1889 II, S. 1 ff. (München 1890); Hermanns Griech. Staatsaltert.5, bearb. von V. Thumser, § 58, S. 313 ff.

Grote, Gesch. Griech. II<sup>2</sup>, 43; Erw. Rohde, Psyche (Freiburg 1890) 157,
 Anm. 1; 158.

<sup>3)</sup> Vgl. Dittenberger, Hermes XX (1885), 4, Anm. 1. - Demosth. g. Eubulid (LVII) 23: οἱ μὲν τοίνυν ζώντες ούτοι τών συγγενών τοῦ πατρὸς καὶ πρὸς ἀνδρών και πρός γυναικών μεμαρτυρήκασι, ώς ην αμφοτέρωθεν Αθηναίος κτλ. κάλει δή μοι καὶ τους φράτερας, έπειτα τους γεννήτας; Ps. Demosth. g. Neaera 59 ff. Über γεννήται als of είς τα γένη τεταγμένοι oder μετέχοντες του γένους vgl. Aristot. Frgm. 385 Rose<sup>3</sup> (vgl. S. 111, Anm. 2); Philochoros, Frgm. 92 (Suid. s. v. yevνηται): 93 (Suid. s. v. ομογάλακτες). Harpokr. s. v. γεννηται 'Ισαίος ... τούς συγγενείς γεννήτας ωνόμασεν. ούχ οί συγγενείς μέντοι άπλως καὶ οἱ ἐξ αἴματος γεννηταί τε και οί έχ τοῦ αὐτοῦ γένους ἐχαλοῦντο, ἀλλ' οι ἐξ άρχης είς τὰ καλουμενα γένη κατανεμηθέντες κτλ. (Philochoros, Frgm. 91). Hesych. s. v. γεννήται οί του αυτου γένους μετέχοντες και άνωθεν απ' άρχης έχοντες κοινά ίερά. Pollux VIII, 111: οἱ μετέχοντες τοῦ γένους γεννῆται καὶ ὁμογάλακτες, γένει μέν ού προσήχοντες, έχ δὲ τῆς συνόδου οὕτω προσαγορενόμενοι. Etym. Magn. s. v. γεννήται: - ού κατά γένος άλλήλοις προσήκοντες οὐδ' ἀπό τοῦ πύτοῦ αξματος, άλλ' ώσπερ οί δημόται καὶ οί φράτερες ἐκαλοῦντο νόμων κοινωνίαν τινά έχοντες, ούτω και οί γεννήται συγγενικών όργίων ή θεών (χοινωνίαν τινά έχοντες), άφ' ών όργεῶνες ώνομάσθησαν. Ebenso Bekker, Anekd. gr. I, 227, ähnlich Schol. Plat. Phileb., p. 30D und Suid. s. v. γεννήται. - Die Mitglieder des γένος als γεννήται bezeichnet in einem Beschlusse der Krokoniden: CIA. II, 596.

Beschlüsse und Stiftungen von Geschlechtern und Geschlechtsbeamten oder Erwähnungen von letztern: CIA. II, 596. 597. 605. 785. 1113. 1325. 1345. 1359;
 Buscht, Griechische Geschichte. II. 2. Auft.

sich in männlicher Linie vererbte. Die Mitglieder der Genossenschaft vereinigte der Kultus eines Heros, der als gemeinsamer Ahnherr und Schutzgeist des Geschlechtes vorausgesetzt und verehrt wurde 1. Durch diesen gemeinsamen Stammvater wurden die Angehörigen eines jeden Geschlechtes zu Homogalaktes oder Milchbrüdern, wie der alte, auch offiziell gebrauchte Namen der Genneten lautet 2. Ebenso mannig-

III, 5. 680. 702. 1276. 1279; Αθήναιον VI, 274 (= Toepffer, Att. Genealog. 288); Έφημ. δοχαιολ. 1883, Sp. 82 und 114. Ein τέμενος des Apollon Patroos der Elasiden: Toepffer, Rhein. Mus. XLV (1890), 383. Ein χοινον τελεστήφιον der Lykomiden in Phlya: vgl. S. 68, Anm. 4.

<sup>1)</sup> Die von einem γένος Verehrten galten als dessen Vorfahren γονεῖς. Bekker, Anecd. gr. 240, 31: (τὰ θύματα δίδωσιν) εἰς τὰ γονέων (ἰερὰ) τὰ γένη. So verehrten als Ahnherren die Eteobutaden den Heros Butes, die Buzygen den Heros Buzyges, die Kephaliden den Heros Kephalos u. s. w. Weiteres namentlich bei Toepffer, Attische Genealogie, S. 3 ff. und Erw. Rohde, Psyche (Freiburg 1890) 137 ff. 157 ff. Weitaus die größte Zahl der bekannten attischen Geschlechtsnamen haben patronymische Endungen. Sieben Namen (Κηφισιεῖς, Κωλιεῖς u. s. w.) sind von Orten abgeleitet, an denen das Geschlecht seinen Stammsitz hatte, vier von sakralen oder profanen Beschäftigungen (Κήφυσες, Βουζύγαι, Αἰγειφοτόμοι, Φρεωφύχοι). Vgl. Toepffer a. a. O. — Über den Kultus als vereinigendes Band vgl. ferner die S. 113, Anm. 3 und 4 angeführten Stellen.

<sup>2)</sup> Philochoros, Frgm. 91 (Harpokr. s. v. γεννήται): Φιλόχορος δ' έν τή τετάρτη φησί πρότερον όμογάλακτες όνομάζεσθαι ούς νύν γεννήτας καλούσιν. Frgm. 94 (Suid. s. v. οργεώνες). Περί δε των οργεώνων γέγραφε και Φιλόχορος. "Τους δε φράτορας επανάγχες δέχεσθαι και τους όργεωνας και τους όμογάλακτας, ους γεννήτας καλουμεν." Frgm. 92 (Suid. s. v. γεννίται, Art. 2): ol έκ του αυτού καλ πρώτου τών τριάχοντα γενών, ους και πρότερον φησι Φιλόγορος δμογάλακτας καλείσθαι. Die Worte of έχ τοῦ αὐτοῦ και πρώτου τῶν τριάχοντα γενῶν rühren nach Frgm. 91 und 94 nicht von Philochoros her, folglich auch nicht die entsprechenden im Frgm. 93 (Suid. s. v. ομογάλακτες). Φιλόχορος καλεί τους γεννήτας τους έχ τοῦ αὐτοῦ πρώτου γένους τῶν λ' γενῶν. Vgl. Pollux VI, 156; III, 52: έκαλούντο δε ούτοι (οἱ ἐν ἐκάστη γένει ἄνδρες) καὶ όμογάλακτες καὶ όργεωνες. Die Angabe, dass yerritan nur die Mitglieder des ersten der dreissig Geschlechter der Phratrie hießen, steht auch im Widerspruche mit Aristoteles, Frgm. 385 Rose<sup>8</sup> und den sonstigen S. 111, Anm. 1 u. 2 angeführten Belegen, wonach die Angehörigen eines jeden Geschlechtes yerrita hießen. Sie beruht offenbar auf einem Mißverständnis. Damit erledigen sich die von Philippi, Att. Bürgerrecht, S. 204; G. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol. CVII (1873), 44 f. und Buermann, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. IX, 619 daran geknüpften Erörterungen. Vgl. auch H. Lipsius, Bursians Jahresb. 1873 II, 1358, der mit Recht betont, dass nach Philochoros δμογάλακτες und γεννήται nur verschidene Bezeichnungen für dieselbe Sache waren, während V. Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert.6, § 58, S. 320 die Hypothese aufstellt, das ομογάλακτες die alten attischen Geschlechter, οργεώνες (vgl. S. 116, Anm. 4) die hinzugetretenen eleusinischen Elemente gewesen seien, γεννήται sei der Titel aller Geschlechtsgenossen geblieben. Toepffer a. a. O., p. 14 bezieht die Benennung δμογάλακτες auf den Kultus des Apollon Patroos

faltig wie die Ahnenkulte waren die besondern Beziehungen einzelner Geschlechter zu bestimmten, vielfach in den Gemeinde- und Staatskultus herübergenommenen Gottheiten, deren erbliches Priestertum ihr unantastbares Vorrecht blieb 1. Gemeinsam war aber allen Geschlechtern der Kultus des Zeus Herkeios und Apollon Patroos, der Schutzgötter des Familienherdes und Hausaltares, auf dem den Ahnen geopfert wurde 2. Daneben verehrten die Genneten den Dionysos als Pater Theoinos und brachten ihm am Feste der Theoinia Opfer dar 3.

<sup>(</sup>vgl. S. 72, Anm. 1 und S. 102, Anm. 3), Erw. Rohde, Psyche, S. 157 Anm. auf den gemeinsamen Ahnherrn und die ursprüngliche physische Verwandtschaft. Vgl. Aristot. Pol. I. 2, p. 1252b, v. 18 ff.: μάλιστα δὲ κατὰ φύσιν ἔοικεν ἡ κώμη ἀποικία οίκίας εἶναι· οῦς καλοῦσί τινες ὁμογάλακτας παϊδάς τε καὶ παίδων παϊδας. Ζυ καλοῦσί τινες vgl. Pollux VI, 156: οἱ γὰρ ὁμογάλακτες ἴδιον τῶν ᾿Αττικῶν.

<sup>1)</sup> Aristot. Frgm. 385 Rose<sup>3</sup> (Lex. Demosth. Patm. im Bull. d. corr. hell. I [1877], 152 s. v. γεννήται): — οίτινες γεννήται έχαλούντο, ών αι ιεροσύναι έχάστοις προσήπουσαι έπληρούντο, οίον Εθμοληίδαι και Κήρυκες και Έτεοβουτάδαι κτλ. Aristot. 19π. 21, 6: (Kleisthenes) τὰς Ιερωσύνας εἴασεν ἔχειν ἐχάστους κατὰ τὰ πάτρια, Über die Lokal - und Familienkulte als Keime des Staatskultus vgl. Toepffer a. a. O., S. 2; Erwin Rohde, Psyche (Freiburg 1890), S. 159 und Fustel de Coulanges, La cité antique, 13. édition, Paris 1890, der jedoch die Bedeutung der Ahnenkultgenossenschaft für die Entwickelung umfassenderer Gemeinschaften, zuletzt der nolie, des höchsten und weitesten Staatsverbandes und Kultvereins, stark übertrieben hat. Vgl. die Bemerkungen von Erw. Rohde, Psyche 156, Anm. 2. Die hohen Staatspriestertümer waren im erblichen Besitze von Adelsgeschlechtern. So stellten die Eumolpiden und Kerykes die hohen Priester für den eleusinischen Kultus, die Eteobutaden die Priesterin der Athena Polias und den Priester des Poseidon Erechtheus. Vgl. Toepffer a. a. O. 44ff. 122ff.; Bullet. de corr. hell. XIII (1889), 441. Die erbliche Priesterwürde des auf dem Hymettos verehrten Apollon Kynneios verwaltete das γένος Κυννίδαι (Toepffer 301), die des Dionysos Melpomenos die Euneïden (vgl. S. 68, Anm. 4), die der Semnai die Hesychiden (Toepffer 170). Die Gephyraier hatten den besondern Gentilkultus der Demeter Axalu. (Bd. I2, 251, Anm. 3). Über die von den Lykomiden verehrten Gottheiten, unter denen Ge, die "große Mutter", die erste Stelle einnahm und ihr χοινόν τελεστήριον zu Phlya vgl. S. 68, Anm. 4 und weiteres bei Toepffer a. a. O. 208 ff.

<sup>2)</sup> Daher heißt es bei Demosth LVII (g. Eubulid.) 67: εἶτα φράτερες, εἶτ' ἀπόλλωνος πατρώου καὶ Διὸς ἑρκείου γεννῆται. Εἰπ τέμενος ἀπόλλωνος Πατρώιο(υ) Ἑλασιδοῦν: S. 113, Anm. 4. Vgl. ferner über diesen altionischen Kultus S. 72, Anm. 1 und S. 102, Anm. 3. Freilich waren damals bereits längst Apollon Patroos und Zeus Herkeios zu einem allen athenischen Staatsbürgern gemeinsamen Kultus geworden (Plat. Euthydem. 302; Hypereides und Demetrios von Phaleron b. Harpokr. s. v. Ἑρκεῖος Ζευς; Aristoteles, Frgm. 381 Rose, Aristot. Frgm., p. 260; vgl. ἀθπ. 55, 3), aber die Genneten standen doch als solche in besonders nahen Beziehungen zu diesen Staatsgöttern.

<sup>3)</sup> Harpokr. s. v. Θεοίνια έν οίς οι γεννήται έπέθνον. Vgl. S. 74, Anm. 2.

Die Verfassung der Geschlechter ist erst aus nachkleisthenischer Zeit bekannt. Damals stand an der Spitze des Geschlechts ein wahrscheinlich jährlich wechselnder Archon, der vermutlich aus den Mitgliedern desselben erlost wurde 1. Zur Beratung und Beschlußfassung über gemeinsame Angelegenheiten traten die Mitglieder des Geschlechts in einem demselben gehörenden Hause zusammen 2. In diesen Versammlungen erfolgte auch die Aufnahme der Söhne der Genneten in den Geschlechtsverband und zwar auf Grund einer Abstimmung der Genneten, nachdem der das Kind Einführende geschworen hatte, daß es von ihm in einer rechtmäßigen Ehe mit einer Athenerin erzeugt wäre 3.

Neben den Genneten waren schon in vorkleisthenischer Zeit die gemeinbürgerlichen Familien in Kultgenossenschaften vereinigt, die nach Art der gentilizischen Verbände gebildet waren und zunächst wohl im allgemeinen auf Blutsverwandtschaft beruhten. Die Mitglieder dieser Kultgenossenschaften hießen Thiasoten oder Orgeonen 4.

<sup>1)</sup> CIA. II, 605, v. 19: (ἄρ)χοντα τῶν γενῶν. (Der Steinmetz hat wie v. 13 ein Σ ausgelassen, so daſs [τοὺς ἄρ]χοντας τῶν γενῶν zu lesen ist. Toepffer, Att. Genealogie, S. 22.) Ἐφημ. ἀρχαιολ. 1883, p. 82: τοὺς ἄρχοντας τοὺς ἀεὶ καθισταμένους ἐξ ἐκατέρου τοῦ γένους. (Aus dem Ausdrucke läſst sich kein Schluſs auf die Art der Bestellung ziehen.) Ἀθήναιον VI, 274 = Mitt. d. arch. Inst. IV, 265: (τ)ὸν ἀὶὶ λαγ(χ)ἀνοντα ἄρχ(οντα τοῦ γέν)ους der Salaminier legt Erlosung nahe (vgl. Toepffer a. a. O., S. 21). Vgl. ferner CIA. II, 1325. 1359; III, 5. 680. 702. 731. 1276. 1279. Ein Tamias eines Geschlechts: CIA. III, 5. 1276. Zu einem besondern Zwecke erwählte Epimeletai: CIA. II, 785; vgl. 596.

CIA. II, 834 a: Κηρύχων οἶχος. Die Keryken und Eumolpiden traten bisweilen gemeinsam zusammen. CIA. II, 605; Έφημ. ἀρχαιολ. 1883, p. 82.

<sup>3)</sup> Andokid. Myster. 127; Ps. Demosth. g. Neaira 59.

<sup>4)</sup> Ein aus dem vierten Buche des Philochoros (wo er über die Revision und Erneuerung der Standesregister bei der staatlichen Neuordnung nach dem Sturze der Dreissig gehandelt hatte. Vgl. CIA. II, 841 b) erhaltenes, spätestens aus kleisthenischer Zeit stammendes Gesetz bestimmte: "τούς δὲ φράτορας ἐπάναγκες θέγεσθαι και τους όργεωνας και τους όμογάλακτας", ους, fügte Philochoros hinzu, γεννήτας καλούμεν. Philochoros, Frgm. 94 (Suid. s. v. δργεώνες). Daraus geht klar hervor, dass die Orgeonen nicht zu den όμογάλακτες oder γεννήται (vgl. S. 111, Anm. 1 u. 2) in staatsrechtlichem Sinne gehörten. Das bemerkte bereits Philippi, Beiträge zur Gesch. d. att. Bürgerrechts 198ff. 204ff. und betonte dann R. Schoell, Ber. d. bayer. Akad. 1889, 16 gegen C. Schaefer, Altes und Neues von den attischen Phratrien (Schulpforta 1888, Progr.), S. 36 und Joh. Toepffer, Attische Genealogie 10. Letzterer erklärte im Rhein. Mus. XLV (1890), 372, daß er von R. Schoell überzeugt wäre und auch G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 165, Anm. 1 schließt sich dessen Ausführungen an, wogegen V. Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert.6, § 58, S. 320 die Orgeonen für die eleusinischen Elemente unter den γεννήται hält und eine allmähliche Veränderung des Begriffes γεννήται (nur in

ältester Zeit γεννήται = ομογάλακτες) annimmt. Vgl. S. 114, Anm. 2. Gegen den klaren Wortlaut des Gesetzes kann es nicht in Betracht kommen, wenn Pollux III, 52 sagt: έκαλουντο θε ούτοι (οί εν έκαστω γένει ανθρες) και ομογάλακτες καί οργεώνες, und es bei Bekker, Anecd. gr. I, 227 (ebenso Etym. Magn. s. v. γεννήται) heifst: ώσπερ οι δημόται και φράτορες έκαλοῦντο νόμων κοινωνίαν τινά έχοντες, ούτω καὶ οἱ γεννῆται συγγενικῶν ὀργίων καὶ θεῶν (κοινωνίαν τινὰ ἔχοντες) έφ' ων ὀργεώνες ωνομάσθησαν. Nur nach der späteren, allgemeinen Bedeutung des Begriffes Orgeones, bei welcher derselbe die Mitglieder jeder privaten Kultgenossenschaft umfaste, konnten auch die Genneten als Orgeones bezeichnet werden. Phot. u. Suid s. v. όργεῶνες : Σέλευχος (Müller, Frgm. Hist. Gr. III, 500) δή έν τῷ ὑπομνήματι τῶν Σόλωνος ἀξόνων ὀργεῶνάς φησι καλεῖσθαι τοὺς συνόδους έχοντας περί τινας ήρωας ή θεούς (Orgeones kamen also bereits in den solonischen Gesetzen vor. Vgl. Toepffer, Att. Geneal. 10; vgl. auch das leider nicht in der ursprünglichen Fassung erhaltene [Wilamowitz, Antigonos v. Karystos, Philol. Unters. IV, S. 278] Gesetz Solons bei Gaius, Digest. XLVII. 22, 4: ἐἀν δὲ δημος η φράτορες η Ιερών δργίων η ναῦται κτλ. (Wahrscheinlich ist statt legwo όργίων κτλ. zu lesen όργεωνες ή γεννήται zu lesen). Phot. s. v. όργεωνες, Art. 3: σύνταγμά τι άνδρων ώς (τό) των γεννητών και φρατόρων δνομασθέν από τοῦ χοινῆ ὀργιάζειν οἶον θύειν καὶ εἔχεσθαι (= Bekker, Anecd. gr. I. 286, 11; vgl. I. 191, 26). Harpokr. s. v. όργεωνας. Harpokr. s. v. δημοτελή και δημοτικά ιερά. διέφερον αλλήλων και των δργεωνικών και των γενικών, ώς δείναρχος δηλοί έν τῷ κατά Στεφάνου. Vgl. dazu Bekker, Anecd. gr. I. 240, 28: τὰ μὲν δημοτελῆ θύματα ή πόλις δίδωσιν, είς δε τα δημοτικά οι δημόται, είς δε τα όργεωνικά οί όργεωνες, οι αν ωσιν έχάστου του Ιερου, είς θε τα των γονέων τα γένη. Auch in den letzten beiden Glossen tritt deutlich die Verschiedenheit zwischen Orgeonen und Genneten hervor. Erstern fehlt der für das Genos charakteristische Name und Kultus des Ahnherrn (vgl. Erw. Rohde, Psyche 158). Eine Anzahl Beschlüsse von diesen spätern privaten Kultgemeinschaften, die sich um den Kultus irgendeiner, nicht selten ausländischen Gottheit vereinigten und wohl jeden gegen Erlegung eines bestimmten Eintrittsgeldes als Mitglied aufnahmen (CIA. II, 610, v. 20ff.), sind uns erhalten. CIA. II, 610. 618. 619. 621. 622. 623. 624. 627; Mitt. d. arch. Inst. IX, 288 u. s. w. Näheres über dieselben bei Lüders, Die dionysischen Künstler, Berlin 1873: Foucart, Des associations religieuses chez les Grecs, Paris 1873; C. Schaefer, Jahrb. f. kl. Philol. CXXI (1880), 417-427; Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IX, 288 ff.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 236 ff. -Die von Toepffer, Att. Genealogie, S. 13, Anm. 3 und V. Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert.6, § 58, S. 321 bestrittene Wesensgleichheit von ogyewies und Jiacorai ist nach den Ausführungen R. Schoells a. a. O. nicht zu bezweifeln. Ursprünglich wird allerdings irgendein Unterschied zwischen beiden Arten von Kultvereinen bestanden haben (nebeneinander kommen sie vor in dem solonischen Gesetze Digest. XLVII. 22, 4 und bei Athen. V, 185), aber in späterer Zeit wird zwischen den Ausdrücken δργεώνες und θιασώται kein Unterschied gemacht (CIA. II, 1336; Mitt. d. arch. Inst. IX, 288 ff.) und auch die Beschlüsse von Siaowiai (CIA. II, 611. 613. 614. 620; vgl. 1329. 1331) lassen keinen wesentlichen Unterschied erkennen. Vgl. G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. 1º, 236. Wie das von Philochoros a. a. O. erhaltene Gesetz bestimmt, dass die Phrateres die Orgeonen Phratrios und der Athena Phatria pflegten, waren die Phratrien <sup>1</sup>. Allgemeiner Phratriengott war ferner namentlich Dionysos Melanaigis <sup>2</sup>; daneben hatten die einzelnen Phratrien noch ihre besondern Kulte <sup>3</sup>. Von der Zugehörigkeit zu einer Phratrie hing die familienrechtliche Vollbürtigkeit eines Bürgers ab. Nur Kinder, die in einer förmlich abgeschlossenen Ehe mit einer athenischen Bürgerin erzeugt waren, durften in eine Phratrie eingeführt werden. Wer nicht in eine Phratrie aufgenommen war, galt alt Nothos und gehörte als solcher, unbeschadet seiner allgemeinen staatsbürgerlichen Rechte, nicht zur Verwandtschaft im familienrechtlichen Sinne, namentlich entbehrte er des Erbrechtes <sup>4</sup>.

in die Phratrie aufnehmen sollen (vgl. Isaios II, 14: εἰσάγει με εἰς τοὺς φράτορας παρόντων τούτων, καὶ εἰς τοὺς δημότας με ἐγγράφει καὶ εἰς τοὺς δργεῶνας),
so setzte sich zu Beginn des 4. Jahrhunderts die Phratrie aus einer Anzahl
θίασοι zusammen. CIA. II, 841 b und die Fortsetzung Ἐφημ. ἀρχαιολ. 1888,
p. 1 ff.

Über die neuere Litteratur vgl. S. 113, Anm. 1. Φατρία ist bloß eine Nebenform von φρατρία. Philippi, Beitr. zur Gesch. d. att. Bürgerrechts 177ff.;
 Ed. Lübbert, Prolegomena in Pind. carm. Pyth. nonum (Ind. schol. Bonn. 1883/4),
 p. 14.

<sup>2)</sup> Priester des Zeus Phratrios, Eid der Zeugen bei der Aufnahme in die Phratrie νή τὸν Δία τὸν Φράτριον und Strafgelder für denselben in den Beschlüssen der Phratrie der Demotioniden aus dem Jahre 396/5: CIA. II, 841b mit der Fortsetzung in der Έφημ. αρχαιολ. 1888, p. 1 ff. (zusammen bei H. Sauppe, De phratriis atticis II, Ind. schol. Gott. 1890/1, p. 3 ff.). Die Stimmsteine bei Abstimmungen der Phrateres vom Altar des Zeus Phratries genommen. Demosth. XLIII (g. Makart.), 14. Vgl. die Demotioniden - Beschlüsse, wo es heist: φέρειν δε την ψηφον από τοῦ βωμοῦ; από τοῦ βωμοῦ φέροντες την ψηφον. Am zweiten Tage des allgemeinen Phratrienfestes der Apaturien wurde von den Phrateres dem Zeus Phratrios und der Athena Phratria geopfert: Suid. s. v. Anarovojua. Schol. Aristoph. Acharn. 146. Vgl. Kratinos b. Athen. XI, 460 F; Plat. Euthyd. 302 D: Ζεύς δ' ήμῶν πατρῷος μέν οὐ καλεῖται, έρκειος δὲ καὶ φράτριος και 'Αθηναίη φρατρία. — Über Dionysos Melanaigis, den schwarzen Wogengott, als Phratrien und Apaturiengott vgl. die aus derselben atthidographischen Quelle geflossene, vermutlich im 5. Jahrhundert entstandene (Wilamowitz, Hermes XXI [1886], 112, Anm. 2) Apaturienlegende und deren (nach E. Maafs, Götting. Gel. Anz. 1889 II, S. 803) in ursprüngliche Fassung auf S. 71, Anm. 1 und S. 74, Anm. 2.

<sup>3)</sup> So die Achniadai den Kultus des Apollon Ἑβδομεῖος: CIA. II, 1653. Ein ἰερο̂(ν ᾿Απόλ)λων(ος Πατρ)ψου φ(ρατρία)ς (Θ)ερο̂ικ(.....)ων. CIA. II, 1652. Die Ergänzung (Πατρ)ψου ist nicht ganz sicher (Toepffer, Attisch. Geneal., S. 15, Anm. 3 denkt an die Möglichkeit von (Απ)ψου), aber wahrscheinlich. Vgl. R. Schoell, Ber. d. bayer. Akad. 1889 II, S. 25, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Isaeos II, 75. Die vosos ex cive attica concubina waren in Beziehung auf den Staat Bürger, wie (namentlich mit Hinweis auf Demosth. XXXIX |g.

Die mit einem Opfer für den Zeus Phratios verbundene Einführung und Aufnahme der Kinder in der Phratrie erfolgte in einem der ersten Lebensjahre derselben 1 an dem dritten, Kureotis genannten Tage des dreitägigen, altionischen 2 Hochfestes der Phratrien, der Apaturien, die im Monat Pyanopsion (Oktob./Nov.) gefeiert wurden 3. Ähn-

Boiot.], 23. 25. 28) Caillemer, Annuaire de l'assoc. pour l'encourag. d. étud. Gr. XII (1878), 184 ff. gegen Philippi, Beitr. zur Gesch. d. att. Bürgerrechts 81 ff. und Buermann, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. IX, 582 ff. nachgewiesen hat. Weiteres bei Meier und Schömann, Attischer Prozess², bearb. von H. Lipsius, S. 532 ff. R. Zimmermann, De nothorum Athenis condicione, Berlin 1886, Diss. und G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 211. — Über den Eid bei der Einführung eines Kindes in die Phratrie vgl. Isaeos VII (Apollod. Erb.), 16: ἡ μὴν ἐξ ἀστῆς εἰσάγειν καὶ γεγονότα ὀψθῶς κτλ. VIII (Kirons Erb.), 19: ὀμόσας κατα τοὺς νόμους κειμένους, ἡ μὴν ἐξ ἀστῆς καὶ ἐγγυητῆς γυναικὸς εἰσάγειν. Demosth. LVII (g. Eubulid) 54: ἀλλὰ μὲν ὁ πατὴρ αὐτὸς ζῶν ὀμόσας τὸν νόμιμον τοῖς φράτερσιν ὄρκον, εἰσήγαγεν ἐμὲ ἀστὸν ἑξ ἀστῆς ἐγγυητῆς αὐτῷ γεγενημένον εἰδώς κτλ. Nach dem Statut der Demotioniden v. 107 (vgl. über dasselbe S. 118, Anm. 2) hatten die Zeugen des ein Kind Einführenden zu schwören: μαρτυρῶ, ὄν εἰσάγει ἑαντῷ τὸν εἶναι, τοῦτον γνήσιον ἐγγαμετῆς.

- 1) Etym. Magn. s. v. Απατούρια: έν ταύτη τη έορτη τους γεννωμένους έν το ένιαυτῷ έκείνω παίδας τότε ένέγραφον. Schol. Plat. Tim. 21: έν ταύτη (τῆ κουφεωτιδί) γὰφ τοὺς χόφους ἐνέγφαφον εἰς τοὺς φράτερας, τριετεῖς ἢ τετραετεῖς ὅντας. Isaios VIII (Kirons Erb.) 19: ο τε πατής ήμων, έπειδή έγενομεθα, είς τούς φράτορας ήμας εἰσήγαγεν. Bei Demosth. XLIII (g. Makart.), 11 erfolgt die Einführung έπειδή ούτοσί ο παῖς έγένετο καὶ έδόκει καιρὸς είναι. Demosth. LVII (g. Eubulid.) 54: άλλα παιδίον όντα με εύθέως ήγον είς τούς φράτερες. Im zweiten Beschlusse der Demotioniden werden die Einzuführenden wiederholt παίδες genannt, im dritten heist es v. 115 ff.: όπως δ' αν είδωσι οι φράτερες τους μέλλοντας είσάγεσθαι, απογράφεσθαι τῷ πρώτω ἔτει ἡ ῷ ἄν τὸ χούρειον ἄγη τὸ ὄνομα πατρόθεν καὶ τοῦ δήμου καὶ τῆς μητρός πατρόθεν καὶ τοῦ δήμου πρός τὸν φρατρίαρχον κτλ. Gegen R. Schoells (Ber. d. bayer. Akad. 1889 II, S. 10, Anm. 2) und Sauppes (de phratriis atticis II, 10) Deutung von τῷ πρώτφ ἔτει ἢ = τῷ προτέρφ ¡ἔτει ἢ erhebt begründete Bedenken V. Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert., § 59, S. 324, Anm. 5. Die Einführung eines jungen Kindes an einem bestimmten Tage des Jahres hing naturgemäß von Zufälligkeiten ab. Vgl. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I., 212. Auch die Kinder weiblichen Geschlechts wurden in die Phratrie eingeführt (Isaeos III, 73-76), doch war das Verfahren bei der Aufnahme kein so förmliches. Vgl. Busolt, Müllers Handbuch d. kl. Altertums. IV2, 211, Anm. 5.
  - 2) Vgl. Bd. I3, S. 279, Anm. 1 und S. 280.
- 3) Demotioniden-Inschrift v. 26 ft.: την δε διαδικασίαν το λοιπον είναι τῷ ἐστέρῳ ἔτει ἡ ῷ το κούρειον θύση τὴ κουρεώτιδι Απατουρίων. Et. Magn. s. v. Απατούρια; Schol. Plat. Tim. 21 B; Schol. Aristoph. Acharn. 146 (= Suid. s. v. Απατούρια): την δε τρίτην κουρεώτιν ἀπὸ τοὺς κούρους καὶ τὰς κόρας ἐγγράφειν εἰς τὰς φρατρίας. Vgl. Xen. Hell. I. 7, 8: μετὰ δε ταῦτα ἐγένετο ἀπατούρια, ἐν οἰς οἶ τε πατέρες καὶ οἱ συγγενεῖς σύνεισι σφίσιν αὐτοῖς. Weiteres über die Apaturien bei M. H. E. Meier, De gentilitate attica (Halle 1834) 11 ff.; Schömann,

liche Förmlichkeiten, wie bei der Aufnahme der natürlichen Söhne befolgte man bei der Einführung der Adoptierten in die Phratrie des Adoptivvaters <sup>1</sup>. Auch die Eheschließung erhielt durch die mit einem Opfer (Gamelia) verbundene Einführung der neuverehelichten Bürgerin in die Phratrie des Gatten ihren zwar nicht rechtlich notwendigen, aber durch das Herkommen gebotenen Abschluß <sup>2</sup>.

In den nachkleisthenischen Phratrien, welche mit den Demen in einem gewissen Zusammenhange standen 3, befanden sich ebenso wohl Genneten, wie Orgeonen oder Thiasoten 4. Die Thiasoi waren kleinere

Gr. Altert. II\*, 541 ff.; A. Mommsen, Heortologie 302 ff.; Ad. Schmidt, Handbuch d. gr. Chronologie 276 ff.; P. Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. V, 159.

<sup>1)</sup> Isaeos II, 14; VII, 1; VII, 15 (vgl. dazu Meier und Schömann, Attisch. Prozefs<sup>2</sup>, bearb. von H. Lipsius, S. 542, Anm. 164); VIII, 40; IX, 5; X, 9ff.; Demosth. XLIII (g. Makart.), 14. 82.

<sup>2)</sup> Isaeos VIII (Kirons Erb.), 18; III (Nikostr. Erb.), 76. 79; Demosth. LVII (g. Eubulid), 43. 69. Vgl. Hesych. s. v. γαμηλία; Pollux III, 42. Weiteres bei Thumser, De civium Athen. muneribus (Wien 1880) 106, Anm. 3; Buermann, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. IX, 574; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 209; Hruza, Beitr. zur Gesch. der gr. und röm. Ehe I: Die Ehebegründung nach attischem Recht (Leipzig 1892) 125 ff. 133 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. den Paragraphen über die Verfassung des Kleisthenes.

<sup>4)</sup> Über Thiasoten und Orgeonen vgl. S. 116, Anm. 4. - Gesetzliche Bestimmung nach Philochoros, Frgm. 94 (= Suid.; Phot. s. v. θργεώνες): "Τούς δε φράτορες επάναγχες δέχεσθαι καὶ τούς όργεωνας καὶ τούς όμογάλακτας " ούς γεννήτας καλούμεν. Vgl. dazu S. 116, Anm. 4 und R. Schölls (Ber. d. bayer. Akad. 1889 II, 17) richtige Erklärung gegenüber der Deutung von C. Schaefer, Altes und Neues von den att. Phratrien, S. 36 und Toepffer, Att. Genealogie 9. - Nach der Demotioniden-Inschrift zerfiel die Phratrie in eine Anzahl von θίασοι. - Ps. Demosth. LIX (g. Neaira), 59: ως γάρ εἰσῆγεν ὁ Φράστωρ εἰς τους φράτερας τον παίδα ... και είς τους Βρυτίδας, ών και αυτός έστιν ό Φράστωρ γεννήτης, είδότες οίμαι οί γεννήται την γυναϊκα κτλ. Isaeos VII (Apollod. Erb.), 13: ώς δε έμε εποιήσατο ύιον ζών αὐτός . . . και είς το ύς γεννήτας και είς τους φράτορας ένέγραψε. 15: ήγαγέ με έπι τους βωμους είς τους γεννήτας τε και φράτορας. Έστι δ' αὐτοῖς νόμος ὁ αὐτός, ἐάν τέ τινα φύσει γεγονότα είσαγη τις έαν τε ποιητόν κτλ. 17: τοῦ νόμου δὰ οὕτως ἔχοντος, καὶ τῶν φρατόρων τε καλ γεννητῶν ἐκείνω οὐκ ἀπιστούντων κτλ. ἐγγράφουσί με είς το χοινόν γραμματείον ψηφισάμενοι πάντες. Isaeos II (Menekl. Erb.), 14: είσάγει με είς τους φράτορας παρόντων τούτων καὶ είς τους δημότας με έγγράφει καί είς τους όργεωνας (einen Adoptivsohn). 16: τής μέν ποιήσεως ύμιν τούς φράτογας και τούς όργεωνας και τούς δημότας παρέξομαι μάρτυρας. Hier entspricht die Eintragung in die Orgeonen der bei Ps. Demosth. LIX, 59 und Isaeos VII, 13. 15. 17 erwähnten Einführung in die Genneten. -Aeschines d. f. leg. 147 sagt von seinem Vater: είναι δ' έκ φρατρίας το γένος ή τῶν αὐτῶν βωμῶν Ἐτεοβοντάσαις μετέχει. Die Familienmitglieder des Aeschines hatten

Kultvereine innerhalb der Phratrie. Nach dem Statut der Phratrie der Demotionidai <sup>1</sup>, die nur aus Thiasoten bestand <sup>2</sup>, hatte derjenige Phratriegenosse, der einen Knaben in die Phratrie einführte, bei der Vorprüfung (Anakrisis) die Wahrheit seiner Aussagen durch drei Mitglieder seines Thiasos oder, falls so viele nicht vorhanden waren, durch andere Phrateres bezeugen zu lassen. Nach der Anakrisis nahmen die

sicherlich nicht als φράτερες der Eteobutaden Anteil an dem Geschlechtskulte des Butes, sondern es handelt sich um die gemeinsamen Altäre der Phratrie-Gottheiten. Der Thiasos, zu dem die Familie des Aeschines gehörte, befand sich in derselben Phratrie, wie das γένος de Eteobutaden. Vgl. Toepffer, Attische Genealogie, S. 16; R. Schoell, Ber. d. bayer. Akad. 1889 II, 15.

1) zατὰ τὸν νόμον τῶν Δημοτιωνιδῶν: CIA. II, 841 b, v. 13. Über die νόμοι der einzelnen Phratrien und γένη, die etwas verschieden lauteten, aber natürlich durchweg im Einklange mit den Staatsgesetzen stehen mußten (angeblich solon. Gesetz: Digest. XLVII. 22, 4) vgl. noch Andok. Myst. 127; Isaeos VII (Apollod. Erb.), 16 und dazu Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 214, Anm. 2.

2) Das Statut der Demotioniden (vgl. namentlich v. 67ff.) setzt vorans, daß alle Mitglieder dieser Phratrie einem Thiasos angehörten. Vgl. R. Schoell, Ber. d. bayer. Akad. 1889 II, 13; Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert.6, § 58, S. 321, Anm. 5; Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 164, Anm. 3. Es befanden sich daher, wie Schoell a. a. O. annimmt, in dieser Phratrie keine Genneten (dagegen, aber ohne Begründung Thumsers a. a. O.), sei es, weil die Phratrie eine kleisthenische Neubildung war, sei es - und das ist wahrscheinlicher - weil das yévos Demotionidai, nach dem die Phratrie benannt zu sein scheint, am Anfange des 4. Jahrhunderts, wie so manche alte γένη, ausgestorben war (vgl. Gilbert a. a. O.). Freilich hat man vielfach "das Haus der Dekeleier" (ὁ Δεκελειών οίκος), welches in dieser Phratrie eine hervorragende Rolle spielte, für ein yévos gehalten (C. Schaefer, Altes und Neues von den attischen Phratrien 33f.; Pantazides, Έφημ. άρχαιολ. 1888, p. 16; Toepffer, Att. Genealogie 15; Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert.6, § 57 b, S. 311 und § 71, S. 400). Bei Berufungen an die Gesamtheit der Phrateres hatte es fünf Anwälte für die Phratrie zu wählen, und der ιερεύς του Λεκελειών οίκου zog Strafgelder für den Zeus Phratrios von den Phratrie-Genossen ein. Indessen oixos bedeutet die Hausgenossenschaft oder einzelne Familie, und es ist nicht abzusehen, warum sich nicht ein Geschlecht mit dem rechtlich allein zutreffenden und stets gebrauchten Ausdrucke yévos bezeichnet haben sollte. Da aber eine einzelne Familie nicht in Betracht kommen kann, so wird mit R. Schoell a. a. O. 19 und Gilbert a. a. O. oixos als das Versammlungshaus einer Genossenschaft und, ähnlich wie Heliaia, Curia, in übertragener Bedeutung auch als diese Genossenschaft selbst aufzufassen sein. Die Dekeleier bildeten also wohl eine aus einer Gruppe von Thiasoi bestehende Genossenschaft, welche die leitende Stellung in der Phratrie einnahm, weil sie wesentlich aus Ortsangesessenen des Demos bestand, in dem die Phratrie ihren Sitz hatte. Die Demotioniden hatten in Dekeleia ihr Phratrie-Gebäude, ihre Heiligtümer und Altäre. Vgl. noch E. Maafs, Gött. Gelehrt. Anz. 1889, S. 826, Anm. 2, der auf die vici der altgermanischen Geschlechter hinweist.

Thiasoten eine geheime, feierliche Vorabstimmung über die Eintragung vor. Stimmten die Thiasoten dagegen, so war der Knabe abgewiesen, sofern sich der Einführende mit der Abstimmung zufrieden gab. Legte er jedoch gegen dieselbe bei der Gesamtheit der Phrateres Berufung ein oder hatten die Thiasoten für die Aufnahme gestimmt, so folgte auf die Vorabstimmung eine ebenfalls geheime und feierliche Abstimmung der Gesamtheit der Phrateres mit Ausschluß der Thiasoten. Diese Abstimmung entschied endgültig über die Aufnahme oder Abweisung 1. Befand sich ein Genos in der Phratrie und war der Einführende Mitglied desselben, so erfolgte zunächst die Aufnahme in das Genos 2. Die familienrechtliche und sakrale Bedeutung der Phratrien ist durch Kleisthenes sicherlich nicht verändert worden 3. Es fragt sich aber, ob die Phratrien bereits vor Kleisthenes auch gemeinbürgerliche Familien umfasten de oder ob sie bis zu seiner Verfassungsform ausschliefslich Kultgenossenschaften der Genneten oder Adelsgeschlechter waren 5. Die ausdrückliche, gesetzliche Bestimmung, daß die Phrateres ebensowohl Homogalaktes als Orgeonen aufnehmen sollten, nötigt allerdings zu der auch durch anderweitige Erwägungen gestützten Annahme,

<sup>1)</sup> Statut der Demotioniden a. a. O., v. 67 ff. Vgl. dazu R. Schoell, Ber. d. bayer. Akad. 1889 II, 11 ff.; Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV<sup>2</sup>, 210; Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert.<sup>5</sup>, § 59, S. 326 ff.; Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 214 ff. Vgl. noch über Abstimmungen der Phrateres Demosth. XLIII (g. Makart.), 14. 82; Ps. Demosth. LIX (g. Neaira), 59—60.

<sup>2)</sup> Andokid. Myst. 126—127; Isaeos VII (Apollod. Erb.), 13. 15. 17; Ps. Demosth. LIX (g. Neaira), 59 [vgl. S. 120, Anm. 4, wo die Stellen ausgezogen sind]; Demosth. LVII (g. Eubulid.), 54: ἀλλὰ παιδίον ὅντα με εὐθέως ἦγον εἰς τοὺς φράτερας, εἰς ἀπόλλωνος πατρώου ἦγον, εἰς τἄλλα ἰερά. § 67 werden dann als Zeugen angerufen die Anverwandten, εἶτα φράτερες, εἶτ ἀπόλλωνος πατρώου καὶ Διὸς ἐρκείου γεννῆται, εἶθ οἶς ἡρία ταὐτά κτλ.

<sup>3)</sup> Sei es, daß Kleisthenes, wie Aristoteles bei der Abfassung der '49n. annahm, aus den Neubürgern neue Phratrien bildete und die alten unverändert ließ, sei es, daß er nach der frühern Ansicht des Aristoteles die Phratrien nicht nur vermehrte, sondern auch ihre Organisation durch Aufnahme neuer Elemente in die bestehenden Phratrien veränderte. Vgl. S. 21 Anm.

<sup>4)</sup> H. Landwehr, Philol. Supplbd. V, 129; Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert. , § 57 b, S. 311; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 118. — Nach Philippi, Beitr. zur Gesch. d. att. Bürgerrechts 180. 207 wären die gemeinbürgerlichen Familien durch Solon mit den Genneten in den Phratrien vereinigt worden. Ebenso urteilt E. Curtius, Gr. Gesch. I³, 312. Es entspricht das ferner der Anschauung Ed. Meyers, Forsch. zur alten Geschichte (Halle 1892), 305ff.

C. Schaefer, Altes und Neues von den attischen Phratrien (Schulpforta 1888, Progr.) 27 ff.; Joh. Toepffer, Attische Genealogie, S. 14 ff.; R. Schoell, Ber., d. bayer. Akad. 1889 II, 13 ff.

daß ursprünglich die Phrateres keine Orgeonen aufnahmen, mit andern Worten, daß sie nur aus Homogalaktes bestanden <sup>1</sup>. Es ist aber eine bloße Vermutung, daß jene Bestimmung von Kleisthenes herrührt <sup>2</sup>, sie könnte erheblich älter und von ihm nur aufs neue eingeschärft worden sein. In der That setzt das Gesetz Drakons über das Sühneverfahren bei unbeabsichtigtem Totschlage voraus, daß sich damals in den Phratrien auch Nichtadelige befanden <sup>3</sup>. Das ist um so weniger auf-

<sup>1)</sup> Über die gesetzliche Bestimmung vgl. S. 120, Anm. 4. Die απατούρια = όμοπάτρια (vgl. M. E. Meier, De gentilitate attica, Halle 1834, S. 11 und Wilamowitz, Hermes XXI [1886], 112. Anm. 2) feierten ursprünglich doch wohl nur die φράτερες als δμοπάτορες oder δμογάλακτες. Vgl. S. 114, Anm. 2. Auch der Eid der Phratrie-Mitglieder bei der Einführung eines Kindes, daß dasselbe in einer ehelichen Verbindung & dorns erzeugt wäre, dürfte noch aus einer Zeit stammen, wo die acrol, d. h. im wesentlichen die Adeligen (vgl. S. 94, Anm. 3 und S. 110, Anm. 4), die vollberechtigte Bürgerschaft bildeten. Im 4. Jahrhundert kommt auch im amtlichen Stil nolins vor. Vgl. Demosth. g. Eubulid. 30. 43. Vgl. Aristot. Pol. III. 2, p. 1275 b; 5, p. 1278 a. - Endlich weist die patronymische Bildung der bisher bekannten Namen von Phratrien auf ihren gentilicischen Ursprung hin. Bekannt sind Δημοτιονίδαι (vgl. S. 118, Anm. 2), 'Αχνιάδαι, Θερφικ(ιάδ) αι oder Θερφικ(ωνίδ) αι S. 118, Anm. 1. Τιτακίδαι und Θυργωνίδαι (zugleich Demen) als φρατρίαι τινές και γένη άδοξα im Et. Magn. s. v. Τιτακίδαι. Vgl. dazu Toepffer, Attische Genealogie, S. 291. Sauppe, De phratriis atticis I, 10 und II, 11 sucht noch andere Phratrien-Namen nachzuweisen, doch sind seine Ergebnisse ganz unsicher. Vgl. C. Schaefer, Altes und Neues von den att. Phratrien, S. 18ff. Zweifelhaft ist auch, ob dvaleis ein Phratrien-Name war, denn es ist nicht unwahrscheinlich, dass jede der beiden Phratrien, welche das wohl hauptsächlich auf der Gemeinsamkeit von Grundbesitz beruhende κοινόν Δυαλέων bildeten (CIA. II, 600), einen eigenen Namen hatte. Vgl. Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert. § 58, S. 319, Anm. 1 und Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 233, Anm. 2.

R. Schoell, Satura philol. H. Sauppio obl. 172; Ber. d. bayer. Akad. 1889
 II, 18.

<sup>3)</sup> Drakon bestimmte, das bei unbeabsichtigtem Totschlage in Ermangelung der zur Blutsühne berusenen Anverwandten die Epheten zehn Phrateres ἀριστίνδην wählen sollten. Vgl CIA. I, 61 = Dittenberger, Sylloge inser. gr. Nr. 45: ἐσέσθων δέ(χα οἱ φράτερες ἐἀν ἐθέλωσιν τούτους δ)ὲ οἱ πεντήχο(ν)τα καὶ εἶς ἀρ(ι)σ(τίνδην αἰρείσθων). Die Ergänzung nach dem bei Demosth. XLIII (g. Makart.), 57 eingelegten Gesetze. ἀριστίνδην kann hier nicht κατ ἀρετήν bedeuten (wie C. Schaefer, Altes und Neues von den att. Phratrien, S. 27 und Ed. Meyer, Rhein. Mus. XLI, 586 meinen), sondern sich nur auf die Wahl mit Rücksicht auf die vornehme Geburt beziehen. Die ἀρετή war nicht nach äußern Merkmalen sichtbar, nach denen sich die Epheten bei der Wahl richten konnten. An die Stelle der sehlenden Blutverwandten sollten offenbar Phrateres von edelm Geblüt treten. In der ἀρχαία πολιτεία wurden nach Aristot. ἀθπ. 3, 1 und 6 die Beamten ἀριστίνδην καὶ πλοντίνδην gewählt. Vgl. Zelle, Beitr. zur ältern Versassungsg. Athens (Dresden 1850), S. 20; Philippi, Die Epheten und der Areopag (Berlin 1874) 36 ff. 139; H. Lipsius, Burs. Jahresb. 1878 III, 287; Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert. .\*

fallend, als bereits kurz nach der Gesetzgebung Solons die Stände der Georgoi (Geomoroi) und Demiurgoi mit den Eupatriden um das höchste Staatsamt kämpften und mindestens vorübergehend auch Anteil an demselben erlangten <sup>1</sup>. Auch aus den Gedichten Solons geht hervor, daß damals keineswegs mehr der Geburtsadel als solcher die herrschende Klasse bildete. Man wird daher annehmen dürfen, daß diejenigen bürgerlichen Familien, die zu wirtschaftlicher Selbständigkeit und Bedeutung gelangt waren, zunächst nach dem Vorbilde der Geschlechtsverbände Kultvereine bildeten <sup>2</sup> und dann bereits im 7. Jahrhundert namentlich infolge ihres ständischen Zusammenschlusses <sup>3</sup> einen solchen Einfluß gewannen, daß sie die Aufnahme ihrer Angehörigen in die Phratrien durchsetzen konnten, obwohl die Genneten vorerst die leitende Stellung in denselben behaupteten <sup>4</sup>.

## i.

Die älteste Verfassung des athenischen Staates war, wie überall in Griechenland 5, ein erbliches Königtum 6, dessen Titel fortdauernd,

<sup>§ 57</sup> b, S. 311; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², S. 118, Anm. 2. Wenn zur Zeit Drakons die vollberechtigten Bürger sämtlich γεννῆται und die Phratrien ausschließlich Verbände von γένη gewesen wären, so würde doch wohl Drakon inbezug auf die Verfolgung des Mörders nicht gleich die Phratrie, sondern erst das γένος nach der Vetternschaft zur Absage des Mörders verpflichtet haben. Demosth. a. a. O.: προειπεῖν τῷ πτείναντι ἐν ἀγορῷ ἐντὸς ἀνεψιότητος καὶ ἀνεψιοῦ, συνδιώκειν δὲ καὶ ἀνεψιῶν παϊδας καὶ γαμβρούς καὶ πενθερούς καὶ ἀνεψιαδοῦς καὶ φράτερας. Vgl. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 119, Anm. 1. Das γένος ist in dieser allgemeinen Bestimmung nicht berücksichtigt, weil zwar jeder wohlgeborene Bürger zu einer Phratrie, aber nicht zu einem γένος gehörte.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 95. 107. 108. 110.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 116, Anm. 4.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 107. 108.

<sup>4)</sup> Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert., § 57b, S. 311. Vgl. das Gesetz Drakons. S. 123, Anm. 3. Buermanns (Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. IX, 617ff.; vgl. E. Curtius, Gr. Gesch. I<sup>5</sup>, 312) Ansicht, daß die Phratrie aus je einem alten Geschlecht, von dem eine Familie die Vorstandschaft hatte, und einer Anzahl nichteupatridischer Familien bestand, läßt sich nicht mehr aufrecht erhalten. Vgl. S. 114, Anm. 2. Über Aesch. d. f. leg. 147 vgl. S. 120, Anm. 4.

<sup>5)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 505.

<sup>6)</sup> J. Meursius, Regnum atticum sive de regibus Atheniensium, Amsterdam 1834; Clinton, Fasti Hellenici I, 112 ff.; Büchsenschütz, Die Könige von Athen, Berlin 1855, Progr.; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 450 ff.; E. Curtius, Ber. d. Berl. Akad. 1873, S. 284 ff.; Joh. Toepffer, Att. Genealogie (Berlin 1889) 161 ff. 229 ff.; Hermanns Gr. Staatsaltert., bearb. von V. Thumser, § 52, S. 284 ff. und § 61, S. 337 ff. Vgl. ferner die S. 63 angeführten Schriften allgemeinern Inhalts und weiter unten S. 132, Anm. 3 die chronologischen Untersuchungen.

auch im demokratischen Staate aus sakralen Gründen erhalten blieb und auf einen Oberbeamten überging, welcher für die Gemeinde die einst vom Könige dargebrachten Opfer zu vollziehen hatte <sup>1</sup>. Neben dem Königtum erhielten sich aus denselben Gründen Überreste der vier Stammesfürstentümer, deren Träger auch nach der Bildung des Gesamtstaates und Landeskönigtums zunächst noch dem Oberkönige beratend zur Seite gestanden haben werden <sup>2</sup>.

Noch zur Zeit Herodots kannte die attische Überlieferung vor Theseus nur vier Könige: Kekrops, Erechtheus, Pandion und Aegeus<sup>3</sup>. Mit Rücksicht auf die bereits vervollständigten und höher hinaufreichenden Geschlechterfolgen von Argos und andern Staaten wurde dann die attische Königsreihe durch Verdoppelung des Pandion und Kekrops, Trennung des Erichthonios von Erechtheus und Einschiebung des Kranaos und Amphiktyon verlängert. Die Chroniken des Lesbiers Hellanikos brachten die erweiterte Liste auch in Athen zur Geltung<sup>4</sup>. Ihr Urheber zeigt nicht nur eine höchst dürftige Erfindungsgabe, sondern auch eine ungenügende Kenntnis des attischen Sagenschatzes, der manche Gestalten, wie die Metioniden<sup>5</sup> enthielt,

<sup>1)</sup> Dieser Beamte hieß stets im amtlichen Sprachgebrauche schlechthin ὁ βασιλεύς. CIA. I, 61. 539; I. 2, 27b, v. 60. 53a; II, 597. 841. 859. 862. 863 u. s. w. Für die Beziehung dieses Basileus zu dem alten auf der Burg residierenden Königtume ist es u. a. bezeichnend, daß das Pelargikon (vgl. S. 84, Anm. 4) seiner Obhut unterstand. CIA. I, 27b, v. 60. — Aristot. Aθπ. 57, 1: ως δ' ἔπος είπεῖν [καὶ] τὰς πατρίους θυσίας διοικεῖ οὖτος (ὁ βασιλεύς) πάσας. Plat. Politik. 290 Ε: τῷ λαχόντι βασιλεῖ φασὶ τῷδε τὰ σεμνότατα καὶ μάλιστα πάτρια τῶν ἀρχαίων θυσιῶν ἀποδεδόσθαι. Vgl. Plat. Menex. 238 D: βασιλεῖς μὲν γὰρ ἀεὶ ἡμῖν εἰσιν οὖτοι δὲ τοτὲ μὲν ἐχ γένους, τοτὲ δὲ αἰρετοί. Vgl. über die analoge Entwickelung in andern Staaten Bd. I², 508.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 106, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 5. Über Kekrops und Erechtheus als Erdgeister vgl. S. 83, Anm. 1. Ein Geschlecht Kekropidai hat es in geschichtlicher Zeit (trotz CIA. II, 1113) nicht gegeben. Vgl. Toepffer, Att. Genealogie, S. 154. 223. 233. Über Pandion vgl. S. 104 und S. 79 Anm. Zu Ehren dieses Heros wurde das Staatsfest Hávðua gefeiert. CIA. II, 554b. Vgl. dazu Wilamowitz, Philol. Unters. I, 132. 228; A. Mommsen, Philol. N. F. I, 469ff.; Joh. Toepffer, Att. Genealogie 162 ff. — Über Aegeus vgl. S. 70 und S. 71.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 6, Anm. 1. Aber noch Isokr. Panath. 126 läßt auf Kekrops unmittelbar nicht Kranaos und Amphiktyon, sondern Erichthonios folgen.

<sup>5)</sup> Nach der gewöhnlichen Überlieferung war Metion ein Sohn des Erechtheus: Pherekydes, Frgm. 105 Müller, Fr. H. Gr. I, 97 (Schol. Sophokl. O. K. 463); Asios b. Paus. II. 6, 5; Ps. Apollod. Bibl. III. 15, 1. Schol. II. B. 536 macht Metion zum Sohne des Kekrops. Die Söhne Metions zwingen nach der Sage den Pandion zur Flucht nach Megara, wo er stirbt, aber Pandions vier Söhne kehren zurück, vertreiben die Metioniden und teilen unter sich das Reich in vier Teile.

welche die Verdoppelungen überflüssig gemacht hätten. Wie die Sage von wechselvollen dynastischen Kämpfen zwischen den Pandioniden und Metioniden erzählt, so soll auch Theseus 1, nachdem er namentlich die echt attischen Pallantiden besiegt 2 und den attischen Gesamtstaat begründet hatte 3, von dem Erechtheiden Menestheus, des Peteos Sohn und Orneus 4 Enkel, der bei Homer als Beherrscher der Athener erscheint, entthront worden sein und auf der Insel Skyros seinen Tod gefunden haben 5. Nach dem Tode des Menestheus kommt jedoch des Theseus Sohn Demophon wieder zur Regierung 6. Dem Demophon folgt Oxyntas und diesem Apheidas, der Ahnherr des Geschlechtes der Apheidantiden 7. Der Bruder des letztern Thymoites, der Eponymos der Thymoitadai, erscheint in der vulgaren Überlieferung als der letzte Theseide 8. Nach einer wahrscheinlich erst im 5. Jahrhundert ausgebildeten Sage, welche die Stiftung der Apaturien und die Aufnahme des Dionysos Melanaigis als Apaturiengott 9 erklären sollte, verlor der greise Thymoites die Königswürde deshalb an den Neliden Melanthos, weil er bei einem Grenzkriege mit den Boeotern um

Ps. Apollod. Bibl. III. 15, 5; Paus. I. 5, 3; vgl. ferner über die Teilung S. 104, Aegeus, der den Vorrang hat, vertreibt dann seinen Bruder Lykos. Hdt. I, 173; Ps. Herakleid. I, 1 (Aristoteles). — Über das γένος βασιλικόν der Metioniden (Paus. VII. 4, 5), seine Verbindung mit Daedalos und der chalkidischen Genealogie vgl. Joh. Toepffer, Att. Genealogie, S. 161 ff.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 69, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 76, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 91.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 105, Anm. 1.

<sup>5)</sup> Nach atthidographischer Quelle: Ps. Herakleides Pont. I, 2 (Müller II, 208) aus Aristot. 'Aθn., Plut. Thes. 32. 35; Kimon 8; vgl. Diod. IV, 62; Aelian V. H. IV. 5; Paus. I. 17, 5; Schol. Aristoph. Plut. 627; Suid. s. v. ἀρχή Σκυρία.

<sup>6)</sup> Pherekydes, Frgm. 39 (Anton. Liber. 33); Hellanikos, Frgm. 75 (Schol. Euripid. Hekub. 119) 143 (Euseb. Praep. ev. X. 12, p. 498B); Euripid. Heraklid. 35. 213; Kleidemos, Frgm. 12 (Suid. s. v. ἐπὶ Παλλαδίω); Plut. Thes. 35; Paus. I. 28, 9; X. 25, 7–8 (Bild Polygnots); vgl. ferner Marm. Par. 25—26 und mehr bei Stoll, Roschers Mythol. Lex. I, 988, Art. Demophon. Vgl. auch E. Maaſs, Gött. Gelehrt. Anz. 1889 II, 820 ff.

CIA. II, 785; Demon, Frgm. Müller I, 378 (Athen. III, 96); Paus. VII.
 1; vgl. Toepffer, Att. Genealog. 169.

<sup>8)</sup> Demon. a. a. O.; Paus. II. 18, 9; Toepffer, Att. Genealog. 315. Thymoitadai war ein alter Hafenort nordwestlich vom Peiraieus (Plut. Thes. 19; vgl. Solon 9 und dazu Joh. Toepffer, Quaestiones Pisistrateae, Dorpat 1886, Diss., S. 12) und gehörte als Demos zum Stadtbezirk. A. Milchhöfer, Erläut. Text zu den Karten von Attika II, 10 und Unters. zur Demenordnung des Kleisthenes, Anhang zu den Abhdl. d. Berl. Akad. 1892, S. 31.

<sup>9)</sup> Vgl. S. 71, Anm. 1; S. 74, Anm. 2 und S. 118, Anm. 2.

Oenoe-Eleutherai oder (richtiger) Melainai dem Zweikampfe mit dem Boeoterkönige Xanthos auswich, während dieser ihn annahm und den Gegner mit Hilfe einer List jenes Gottes tötete <sup>1</sup>. Melanthos war der Heros Eponymos von Melainai <sup>2</sup>; zu einem aus Pylos von den Herakleiden vertriebenen, nach Attika geflüchteten Nachkommen Nestors wurde er erst infolge seiner Verknüpfung mit dem zum attischen König und Heros gemachten ionischen Oikisten Kodros <sup>3</sup>. Seine Einschiebung in die attische Königsreihe verdankt er lediglich dem Bestreben, die Ahnenreihe zu ergänzen, welche das Geschlecht Medons mit den pylischen Neleiden verbinden sollte <sup>4</sup>. Nach Aristoteles erlangte nicht Melanthos, sondern erst sein Sohn Kodros die Königswürde, weil er seine Vaterstadt im Kriege, d. h. durch die siegreiche Abwehr der in Attika eingefallenen Dorier, vor dem Joche der Knechtschaft bewahrte <sup>5</sup>.

<sup>1)</sup> Über die ursprüngliche Fassung dieser Sage in der attischen Chronik und ihre Rationalisierung durch Ephoros vgl. S. 71, Anm. 1. Beide Fassungen verbindet Schol. Plat. Tim. 21 B. Vgl. noch Strab. VIII, 359; IX, 393; XIV, 633; Kastor b. Euseb. Chron. ed. Schoene I, 182; II, 56. Daß Melanthos als ἔπηλυς König wurde, erzählte schon Hdt. V. 65; I, 147.

Wilamowitz, Hermes XXI (1886), 112, Anm. 2; Toepffer, Att. Genealogie
 E. Maafs, Gött. Gel. Anzeig. 1889 II, 805.

<sup>3)</sup> Über den ionischen Ursprung des Kodros und die Gründe, weshalb die attische Überlieferung die Neleiden nach Attika einwandern ließ, bevor sie in Ionien als Oikisten wirkten, vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 287, Anm. 3.

<sup>4)</sup> Vgl. Toepffer a. a. O. 232, der richtig bemerkt, das Melanthos in der attischen Sage ganz isoliert steht und kein Ahnherr eines Geschlechts ist. Wenn Paus. IV. 5, 10 sagt: τοὺς γὰρ ἀπὸ Μελάνθον, καλουμένους δὲ Μεδοντίδας κτλ., so giebt er damit deutlich zu erkennen, das es kein γένος Μελανθίδαι gab. Melanthos und Kodros, welche auch die Sage nur als ἐπήλυδες (Hdt. V, 65), als Fremdlinge in Attika kennt, sind dem Medon, dem Stammvater der Medontiden, in ähnlicher Weise vorgesetzt, wie in Sparta Aristodemos nebst Eurysthenes und Prokles dem Agis und Eurypon, den Stammvätern der Agiden und Eurypontiden. Vgl. Bd. I², 546.

<sup>5)</sup> Aristot. Pol. V. 10, p. 1310 b: Kodros gehörte zu denjenigen, welche die Königswürde erlangten κατὰ πόλεμον κωλύσαντες δουλεύειν. Die Annahme (Lugebil, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. V [1871], 560), daß nach dieser Gestalt der Sage, nicht Melanthos, sondern Kodros mit dem Boeoter Xanthos gekämpft hätte, ist ein Irrtum, denn es handelt sich bei dem Kriege, auf den Aristoteles hinweist, nicht um einen Grenzstreit, wie in dem Kampfe mit den Boeotern, sondern um Unterjochung des Landes, worauf eben die Dorier ausgingen. Das haben richtig bemerkt C. Frick, Rhein Mus. XXX (1875), 278 und Joh. Toepffer, Att. Geneal. 230. Ersterer nimmt jedoch mit Unrecht an, daß die Überlieferung des Aristoteles einen zweiten König Kodros kannte. Vgl. dagegen H. Lipsius, Bursians Jahresb. 1878 III, 282. Über das Ziel des dorischen Kriegszuges vgl. Bd. I², 220. Lykurg. g. Leokr. 84; Schol. Plat. Symp. 208D (schwerlich nach Hellanikos, wie

Nach der ältern, uns vorliegenden Überlieferung und allen übrigen Angaben war jedoch Kodros bereits König, als die Peloponnesier in Attika einfielen <sup>1</sup>. Der Ursprung der Sage, daß er infolge eines delphischen Orakels sein Leben für die Freiheit des Landes geopfert hätte, ist bis in das 6. Jahrhundert zu verfolgen, ihre gewöhnliche Form bildete sich indessen erst nach den Perserkriegen aus <sup>2</sup>. Daran knüpfte sich dann die abgeschmackte Erfindung, daß die Athener, um das Andenken des Kodros zu ehren, das Königtum abgeschafft hätten <sup>3</sup>. Spätere Autoren lassen vielfach mit Medon, dem Sohne des Kodros, die Reihe der lebenslänglichen Archonten beginnen <sup>4</sup>, indessen die bessere Überlieferung

E. Maas, Gött. Gelehrt. Anzeig. 1889 II, 804, Anm. 1 richtig bemerkt); Iustin II, 6 und Polyaen Strat. I, 18 in wesentlicher Übereinstimmung (nach Ephoros). Weiteres über diesen Zug Bd. I<sup>2</sup>. S. 220.

<sup>1)</sup> Pherekydes, Frgm. 110 (Pollux X 128) muss den Kodros als König betrachtet haben, da er wie die Spätern, von seiner Verkleidung berichtet. Hdt. V. 76: οὖτος ὁ στολος ἐπὶ Κόδρου βασιλεύοντος Ἀθηναίων ὁρθῶς ᾶν καλέοιτο. Ebenso Kodros König bei Lykurg. g. Leokr. 84; Cic. Tusc. I. 48, 116; Iustin II, 6 und Polyaen Strat. I, 18 (mittel- oder unmittelbar nach Ephoros); Strab. IX, 393 (Apollodoros); Schol. Plat. Sympos. 208 D; Bekker, Anecd. gr. I. 192, 31; vgl. auch Vell. Paterc. I, 2; Paus. VII. 25, 2; I. 19, 5; CIA. III, 943.

<sup>2)</sup> Zuerst hatte, so viel wir wissen, die Sage der Hauptsache nach in der spätern Gestalt Pherekydes erzählt. Vgl. die vorhergehende Anmerkung. Die Athener erhielten darnach von dem den Doriern zuteil gewordenen Orakel Kunde, daß sie Athen einnehmen würden, falls sie nicht den König Kodros töteten. Kodros begiebt sich darauf in einfacher bäuerlicher Tracht, anscheinend um Reisig zu sammeln, vor das Thor in die Nähe des feindlichen Lagers. Er trifft mit feindlichen Kriegern zusammen, gerät mit ihnen in Streit und wird unerkannt erschlagen. Diese Gestalt der Sage ist erst nach den Perserkriegen ausgebildet worden. Vgl. Bd. I2, 220, Anm. 2. Allein auf der rotfigurigen, nach der jetzigen Vasendatierung in der Zeit vor den Perserkriegen angefertigten Kodrosschale (E. Braun, Die Schale des Kodros, Gotha 1843; Baumeister, Denkmäler, S. 1999, Nr. 2148) ist bereits Kodros dargestellt, wie er in voller kriegerischer Rüstung von Ainetos Abschied nimmt. Diese Darstellung setzt voraus, das Kodros in der Schlacht fiel. Dass die Peloponnesier in einer Schlacht besiegt wurden (μάχη ήττηθέντες) sagt noch Strab. IX, 393 (Apollodoros). Vgl. auch Cic. de nat. deor. III. 19, 49 der Codrus zu denjenigen zählt qui pugnantes pro patriae libertate fielen. Nach Lykurg. g. Leokr. 84 ziehen die Peloponnesier ohne Weiteres ab, als sie den Tod des Königs erfahren, ως ούχετι δυνατόν αύτοις τήν χώραν κατασχείν ἀπεχώρησαν. Ebenso Iustin II. 6, 20 (Cognito regis corpore Dorienses sine proelio discedunt) und Polyaen. Strat. I, 18 (Πελοποννήσιοι μέν συνέντες τοῦ γεγονότος, ἔφυγον), desgleichen Konon Narr. 26: Paus. VII. 25, 2. Die Verkleidung ist also spätere Erfindung, um der Sage einen romantischen Anstrich zu

<sup>3)</sup> Iustin II, 7. Vgl. Lugebil, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. V (1871), 552.

<sup>4)</sup> Kastor b. Euseb. ed. Schoene I, 183; II, 60 (vgl. Müller, Frgm. Chron.,

bezeichnet Medon und dessen Nachfolger aus dem Geschlechte der Medontiden ebenfalls als Könige <sup>1</sup>. Nach Aristoteles wurde zuerst neben dem Könige ein Polemarchos eingesetzt, dann ein Archon, so daß also die Kontinuität des Königtums gewahrt blieb <sup>2</sup>. Thatsächlich ist ja auch der Königstitel nie abgeschafft worden <sup>3</sup>. Über die Zeit der Einsetzung des Archontats fand Aristoteles in den von ihm benutzten

S. 175, Frgm. 12), Excerpt. barb. lat. 41 a bei Euseb. ed. Schoene I, 217 (Iulius Africanus); Iustin II, 7; Vell. Paterc. I, 2 (Codrus ultimus rex. . . . Medon primus archon).

<sup>1)</sup> Nach Plat. Sympos. 208 D. stirbt Kodros ὑπὸρ τῆς βασιλείας τῶν παίδων. Pl. kannte also schwerlich die Abschaffung des Königtums nach seinem Tode, da ja sonst die Athener gerade das beseitigt hätten, wofür der so hoch geehrte König sich opferte (vgl. dagegen Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert.6, § 61, S. 340, Anm. 7). Dasselbe gilt von Aristot. Pol. V. 10, p. 1310b, wonach Kodros zu denjenigen gehörte, welche die Königswürde erlangten, κατά πόλεμον κωλύσαντες σου-Asi'er (vgl. Lugebil, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. V, 561). Denn die Annahme (Thumser a. a. O.), dass Aristoteles nur an ein persönliches Königtum des Kodros selbst (ohne Rücksicht auf die Erhaltung derselben für seine Nachkommen) dachte ist ausgeschlossen, da er, wie der Auszug aus seiner 'An. bei Ps. Herakleid. Pont. I, 3 zeigt, annahm, dass die Athener auch fernerhin aus seinem Geschlechte βασιλείς wählten. Nach dem aus guter Quelle schöpfenden (vgl. S. 127, Anm. 5) Schol. Plat. Sympos. 208D starb Kodros καταλιπών τήν άρχήν Μέδοντι τῷ πρεσβυτέρφ παίδων (vgl. Toepffer, Att. Genealogie, S. 229, Anm. 3). Nach einer andern, anscheinend jüngern Version der Sage, die den Auszug des Kodriden Neleus nach Ionien erklären wollte, erhob dieser, obwohl er der Jüngere war, deshalb Ansprüche auf die Königswürde, weil Medon lahm war. Als die zur Entscheidung des Streites angerufene Pythia dem Medon βασιλείαν την 'Αθηναίων 560 was zieht Neleus aus. Paus. VII. 2, 1; Aelian V. H. VIII, 5. Auch nach dieser Form der Sage hat Medon kraft seiner Erstgeburt Anrecht auf die Königswürde und wird durch den Spruch der Pythia βασιλεύς. Ferner bezeichnet das von einem älteren Atthidographen abhängige Marmor Par. 27-31 Medon und dessen Nachfolger Megakles, Diognetos, Pherekles und Aeschylos als βασιλείς und datiert nach deren Regierungsjahren. Vgl. endlich Paus. I. 3, 3; εί θέ μοι γενεαλογεῖν ἥρεσκε, καὶ τους απέ Μελάνθου βασιλεύσαντας ές Κλείδικον (3. zehnjähriger Archon) τον Αίσιμήδου και τους αν απηριθμησάμην. Vgl. IV. 5, 10; 13, 7 und noch Plat. Menex. 238 (S. 125, Anm. 1).

<sup>2)</sup> Aristot. Άθπ. 3, 1: μέγισται δὲ καὶ πρῶται τῶν ἀρχῶν ἦσαν βασ(ιλεὺς καὶ πολ)έμαρχος καὶ ἄρ(χων) τούτων δὲ πρ(ωτ)η μὲν ἡ τοῦ βασιλέως, αὕτη γὰρ ἐξ (ἀρχ)ῆ(ς ἦν) δεντέρα δ' ἐπικατέστη (ἡ πολε)μαρχία ... τελενταία δ' ἡ (τοῦ ἄρχο)ντος. Im Kap. 41 faſst Aristoteles die Zeit von Theseus bis Drakon als eine Verfassungsepoche auf, als eine πολιτείας τάξις μικρὸν παρεγκλίνουσα τῆς βασιλικῆς. Es ist die ἀρχαία πολιτεία ἡ πρὸ Δράκοντος. 3, 1. Über den hypothetischen Charakter der Angaben des Aristoteles vgl. S. 35, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 125, Anm. 1.

Atthidographen oder in der Atthis des Androtion <sup>1</sup> zwei verschiedene Angaben, nach den meisten wäre das Archontat unter Medon, nach einigen unter (dessen Nachfolger) Akastos eingeführt worden <sup>2</sup>. Aristoteles läßt die Frage, die er für unerheblich erklärt, unentschieden, hält jedoch daran als Thatsache fest, daß das Archontat aus dieser Zeit stammte. Er hat die Anschauung, daß neben dem auf Lebenszeit aus dem Geschlechte der Kodriden gewählten Könige, zunächst vom und aus dem Adel ein Polemarchos, späterhin ein Archon ebenfalls auf Lebenszeit gewählt wurde, und daß darauf eine Beschränkung der Amtsdauer auf zehn Jahre erfolgte <sup>3</sup>. Nach der gewöhnlichen Atthiden-Überlieferung galt als letzter aus dem Geschlechte der Kodriden oder Medontiden (auf zehn Jahre) gewählter König Hippomenes <sup>4</sup>. Es ist

<sup>1)</sup> Vgl. S. 34, Anm. 3.

<sup>2)</sup> Vgl. weiter unten S. 132 und den Abschnitt über die Archonten.

<sup>3)</sup> Aristot. Άθπ. 3: ην δ' ή τάξις της άρχαίας πολιτείας της πρό Δράκοντος (vgl. die vorhergehende Anmerkung) τοιάδε τάς μεν άρχας (καθί)στασαν άριστίνδην χαὶ πλουτίνδην ήρχον δὲ (τὸ) μὲν πρώτ(ον διὰ βίου), μετὰ δὲ ταῦτα (δεχ)αετίαν μέγισται δὲ καὶ πρώται τῶν ἀρχῶν ἦσαν βασ(ιλεύς καὶ πολ)έμαρχος καὶ ἄρ(χων) xτλ. Das Archontat war darnach zunächst ebenso eine lebenslängliche Würde wie das Königtum. Da Aristoteles inbezug auf die Einsetzung des erstern ausdrücklich bemerkt (3, 3): έγένετο γάρ έν τούτοις τοῖς χρόνοις, d. h. zur Zeit des Medon oder Akastos, so war er der Ansicht, dass sie noch zur Zeit des lebenslänglichen Königtums erfolgte. Ferner sagt er vom Amte der Thesmotheten: 610 καὶ μόνη τῶν ἀρχῶν οὐκ ἐγένετο πλείων ἢ ἐνιαύσιος. Auch nach dieser Angabe gab es nach ihm einst Polemarchen und Archonten, die mehr als ein Jahr, d. h. ein Jahrzehnt und vorher auf Lebenszeit im Amte waren. Aus dem Auszuge des Ps. Herakleides I, 3 (vgl. S. 55, Anm. 1) ergiebt sich dann, daß Aristoteles auf das Erbkönigtum ein Wahlkönigtum aus dem Geschlechte der Kodriden folgen liefs: από δε Κοδριδών οὐκέτι βασιλεῖς ήρούντο, διά το δοκείν τρυφάν και μαλακούς γεγονέναι Ίππομένης δέ κτλ. Offenbar war nach seiner Auffassung Medon und Akastos (zu deren Zeit lebenslängliche Polemarchen und Archonten gewählt wurden) Wahlkönige, ebenso wie bereits ihr Vorgänger Kodros (vgl. S. 129, Anm. 1). Ursprünglicher ist aber jedenfalls die Überlieferung, daß Medon seinem Vater als ältester Sohn folgte (vgl. S. 129, Anm. 1). Auch bei Plat. Menex. 238D heißt es: βασιλείς μέν γάρ ἀεὶ ἡμῖν είσίν· οὖτοι δὲ τότε μέν ἐχ γένους, τοτὲ δὲ αίρετοί. Die Wahlkönige sind also nicht mehr ex yévovs, und die Könige ex yévovs nicht alpstol.

<sup>4)</sup> Suid. Phot. παρ' ἔππον καὶ κόρην (vgl. Schol. Aesch. Timarch. 182): τόπος κνησιν οὖτω καλούμενος, έπειδή τις τοῦ γένους τῶν Κοδριδῶν, Ἱππομένης τοῦος καὶ τελευταῖος ἐβασίλευσε, τὴν θυγατέρα καθεῖρξεν ἐν χωρίω τινὶ
μαινομένου, διότι λαθραία μίξει τὴν παρθενίαν αὐτῆς ἐλυμήνατο· καὶ ὁ βορὰν ἐποιήσατο· ἀφ' οὖ παρ' ἔππον καὶ κόρην ὁ τόπος, ἐν ῷ τὸ
κ. Ähnlich Bekker, Anecd. gr. I, 295, 12 (Ἰππομένην, εναλέα ὄντα). Die Geschichte trägt den charakteristischen

sicherlich eine geschichtliche Thatsache, dass die Königswürde einst im Geschlechte der Medontiden erblich war, aber es muss dahingestellt bleiben, wann und unter welchen Umständen dieses Geschlecht das Königtum verlor. Ebenso zweiselhaft ist der Übergang des erblichen Königtums der Medontiden in ein diesem Geschlecht verbleibendes Wahlkönigtum. Eine augenscheinlich ursprünglichere Überlieferung betrachtet Medon und seine Nachfolger aus dem Geschlechte der Medontiden als erbliche Könige. Der Unterschied zwischen den frühern und spätern Königen bestand im allgemeinen darin, das jene Träger einer erblichen Monarchie, diese Träger des Titels und Beamte des Adelsstaates waren.

Stempel der antiquarischen Anekdoten, die von den Atthidographen zur Erklärung von Ortsnamen erzählt wurden (S. 34, Anm. 2). Sie stammt also aus einer Atthis. Aus einer solchen hat sie zweifellos auch Aesch. g. Timarch. 182 entnommen, der seine Erzählung mit den Worten schließet: καὶ ἔτι καὶ νῦν τῆς οἰκίας ταὐτης ἔστηκε τὰ οίχοπεδα ἐν τῷ ύμετέρῳ ἄστει, καὶ ὁ τόπος οὖτος καλεῖται παρ' ἵππον καὶ κόραν. Den Schluss der Geschichte, dass Hippomenes deswegen die Herrschaft verlor (Suid. s. v. Ίππομένης), lies Aeschines fort, weil er ganz und gar nicht zu der Tendenz passte, welche er bei der Erzählung verfolgte. Um die Erinnerung daran nicht wach zu rufen, nennt er darum auch nicht den Namen des Hippomenes, sondern sagt nur ἀνής εἰς τῶν πολιτῶν, was noch auf das εἰς τῶν Κοθςιδῶν seiner Quelle deutlich hinweist, wenn nicht etwa letzteres ursprünglich im Texte gestanden hat. Auch Aristoteles hatte in der 'Aθπ. diese Geschichte erzählt, wie sich aus dem Auszuge des Ps. Herakleides Pont. I, 3: 'Από τῶν Κοθριδῶν οὐκέτι βασιλείς ήροῦντο, διά το δοκείν τρυφάν και μαλακούς γεγονέναι 'Ιππομένης δε, είς των Κοδοιδών, βουλόμενος απώσασθαι την διαβολήν κτλ. Ferner stand die Geschichte bei Ephoros, wie sich aus Diod. VIII, 22 und Nikol. Dam. Frgm. 51 Müller, Frgm. H. Gr. III, 386 (fast wörtlich Suid. s. v. Innouévns) ergiebt. Bei Diod. und Nikol. tritt an Stelle des înnov μαινομένου der Atthis, ein Ross, das infolge von Entziehung der Nahrung das Mädchen frist (eine für Ephoros bezeichnende rationalisierende Umgestaltung), und zweitens wird Hippomenes nicht βασιλείς, sondern ὁ τῶν 'Αθηναίων ἄρχων genannt. Wahrscheinlich geht auf Ephoros die Überlieferung zurück, dass auf Kodros lebenslängliche apzovies folgten. Vgl. Iustin II. 7, 1. - Paus. I. 3, 3 (vgl. S. 129, Anm. 1) bietet eine Variante der gewöhnlichen Überlieferung, indem nach ihm Kleidikos, der Vorgänger des Hippomenes, der letzte König aus dem Hause des Melanthos (Medon) war. Wenn Ps. Herakleidos Pont. a. a. O. wörtlich zu nehmen ist, so war auch nach Aristoteles Hippomenes nicht mehr König.

1) Es gab in Athen nicht nur ein γένος Medontidai, sondern es ist auch ein aus dem 5. Jahrhundert stammender Grenzstein eines am Fusse der Burg, des alten Königssitzes, belegenen Grundstückes dieses Geschlechts gefunden worden. CIA. I, 497. Vgl. dazu Toepffer, Att. Genealogie, S. 229.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 129, Anm. 1 und S. 130, Anm. 4.

<sup>3)</sup> Ad. Holm, Gesch. Griech. I, 479, Anm. 10; Thumser, Hermanns Griech. Staatsaltert., § 61, S. 341. In wesentlicher Übereinstimmung mit der Auffassung

k.

Die attische Chronik zählte von Medon an dreizehn Könige, die von Philochoros und wahrscheinlich bereits von Ephoros <sup>1</sup> Archonten auf Lebenszeit genannt wurden. Die Liste bietet folgende Namen: Medon, Akastos, Archippos <sup>2</sup>, Thersippos, Phorbas, Megakles, Diognetos, Pherekles, Ariphron, Thespieus, Agamestor, Aischylos, Alkmaion. Die überlieferten Regierungszeiten der einzelnen Herrscher beruhen keineswegs auf geschichtlichen Aufzeichnungen, sondern auf chronologischen Spekulationen <sup>3</sup>. Ebenso wenig darf man die Namen der Herrscher

des Aristoteles, wonach das Königtum in ein Wahlamt der Aristokratie überging, heißst es bei Paus. IV. 5, 10: τούς γὰρ ἀπό Μελάνθου, καλουμένους δὲ Μεδοντίδας, κατ' ἀρχὰς μὲν ἀφείλοντο ὁ δῆμος τῆς ἐξουσίους τὸ πολύ καὶ ἀντὶ βασιλείας μετέστησαν ἐς ἀρχὴν ὑπεύθυνον.

Das Marm. Par. setzt den Beginn des einjährigen Archontats 420 Jahre vor das Archontat des Diognetos = 683/2. Vgl. S. 12, Anm. 2. Da die Überlieferung durchweg sieben zehnjährige Archonten nennt, so würde 753/2 das erste Jahr des zehnjährigen Archontats sein. Dann setzt das Marm. Par. 31 die Begründung von Syrakus in das 21. Jahr des Aeschylos. Die Bestimmung desselben ist leider ausgefallen. Böckh ergänzte 493 Jahre vor Diognetos, Gutschmid aber gewiß richtiger 495 = 758/7 v. Chr. (das Gründungsdatum von Syrakus nach Ephoros und Timaios. Bd. I², 385, Anm. 2 und 716). Da die Chronographen dem Aeschy-

<sup>1)</sup> Vgl. S. 130, Anm. 4.

<sup>2)</sup> Philochoros, Frgm. 52 bis 54a, Müller I, 392 setzte die Blüte Homers in die Zeit des Archontats des Archippos, 180 Jahre nach den Troika und 40 Jahre nach der Ktisis Ioniens. Nach attischer Rechnung fiel die Zerstörung Troias auf 1209/8 (vgl. Bd. I², 259).

<sup>3)</sup> Die Listen der Könige, der Archonten dui Blov und der sieben zehnjährigen Archonten finden sich bei Euseb. Chron. I, 183 ff. (Schoene), im Kanon, in der Series regum, im Chronogr. Syntomon, bei Synkellos (vgl. Gutschmid bei Flach, Chron. Par., p. VIII) und in den Excerpt. lat. barb. bei Euseb. v. Schoene I, 216, Anhang. Einzelne Namen und Data im Marmor Parium und bei Paus. IV. 5, 10; 13, 7. Die Liste der Excerpt. lat. barb., d. h. des Africanus, stammt keineswegs, wie Brandis, De tempor. graec. ant. rationibus [Bonn 1857], p. 11 annahm, aus Philochoros (vgl. Rohde, Rhein. Mus. XXXVI (1881), 429) wohl aber aus einer verwandten Quelle. Nach dem Barbarus ist 1590 der Regierungsanfang des Kekrops, nach Philochoros 1606. Africanus bei Euseb. Praep. Ev. X. 10, 14 = Philochoros, Frgm. 8. Freilich giebt Africanus (Synkell., S. 131, 8; Euseb. pracp. ev. X. 10, 14) dem Kekrops, ebenso wie Philochoros, 50 Regierungsjahre (Philochoros, Frgm. 10), aber letzterer setzte Homer 40 Jahre nach der Ktisis Ioniens έπι ἄρχοντος Αθήνησιν 'Αρχίππου (vgl. die vorhergehende Anm.), nach den Excerpt lagen dagegen zwischen dem 13. Jahre Medons, wo die Ionier spätestens auszogen (Marm. Par. 27, Flach) und dem ersten Jahre des Archippos 46 Jahre. -Vgl. noch über die Listen: Clinton, Fasti Hell. I, 156; Müller, Chronol. Frgm. 142; Frgm. Hist. I, 574 ff.; H. Gelzer, Sextus Iulius Africanus I (Leipzig 1880), 152 ff.; II. 1 (1885), 77. 223ff.; Kastors att. Königs- und Archontenliste, Hist. und phil. Aufsätze f. E. Curtius (Berlin 1884), 17ff.

durchweg für verbürgt halten. Denn gleichzeitige Aufzeichnungen aus dieser Zeit waren nicht vorhanden, und die genealogische Überlieferung

los 23 und seinem Nachfolger Alkmaion zwei Regierungsjahre geben, so würde auch nach dieser Angabe 753/2 v. Chr. das zehnjährige und 683/2 das einjährige Archontat begonnen haben. Bei Euseb. Vers. Arm. Abr. 1264 (F.1263) ist 753/2 das erste Jahr des zehnjährigen Archontats und in Übereinstimmung damit das zweite Jahr des Aischylos = Abr. 1240 = Herbst 777/6 = Ol. I, 1. Vgl. Euseb. Vers. Arm. Abr. Hieron. Abr. 1240 (in der Chronik I, 188 ist die Zahl 12, wie schon Scaliger bemerkt hat, verschrieben). Dieselbe Datierung in dem Excerpt. lat. barb. 41a (Africanus) bei Euseb. von Schoene I, 217, Anhang. Dionys. Hal. I, 71 und 75 setzt das erste Jahr des Charops oder den Beginn des zehnjährigen Archontats = Ol. VII, 1 = 752/1, woraus sich für den des einjährigen oder das Archontat Kreons 682/1 ergiebt = Herbst 683/2. Die Abweichung zwischen Dionys. Hal. und Euseb. erklärt sich durch den verschiedenen Jahresanfang. Vgl. H. Gelzer, Hist. und philol. Aufs. f. E. Curtius 17.

Nun wird ferner im Marm. Par. das 13. (10. nach Gutschmid) Jahr des Medon 813 (823 Gutschmid) Jahre vor Diognetos = 1076 gesetzt, also Beginn Medons = 1088. Mithin entfallen auf die Archonten θια βίου, zusammen 335 Jahre. (Ebenso die Excerpt. barb. vgl. Gelzer, Iul. Afr. I, 154). Alsdann setzt das Marm. Par. das erste Jahr des Kekrops 1318 Jahre vor Diognetos = 1581. Folglich verflossen von Kekrops bis Medon 493 Jahre (492 in den Excerpt. lat. barb.). Auf die sieben zehnjährigen Archonten kommen 70 Jahre. 493 + 335 + 70 = 898 Jahre (1581 - 683) von Kekrops bis zur Einsetzung der neun einjährigen Archonten. Nimmt man jedoch nach der Chronologie Kastors (Gelzer a. a. O.) 751/0 als erstes Jahr des zehnjährigen Archontats, so kommen auf die lebenslänglichen Archonten 337 Jahre. Diese 900 Jahre sind 30 yeveal zu 30 Jahren. Von Kekrops I. bis Kodros zählte man 17 Regenten zu 15 γενεαί, denn Demophon war der Sohn des Theseus und bildete mit Menestheus nur eine γενεά. Ebenso sind Apheidas nnd Thymoites nur eine γενεά, denn sie waren Brüder (vgl. S. 126, Dazu kamen 13 lebenslängliche und 7 zehnjährige Archonten. Die 7 zehnjährigen Archonten konnten nur als zwei yeveal angesetzt werden, denn Charops, der erste derselben, gehörte als Sohn des Aischylos (Euseb. Vers. Arm. Abr. 1264; Hieron. Abr. 1264), des vorletzten Archonten διά βίου, noch in die γενεά des Alkmaion, des letzten Archonten  $\theta u \dot{\alpha} \beta lov$ . Es sind also in der That 15 + 13 + 2 = 30 Geschlechter. Normal, das Geschlecht zu 30 Jahren gerechnet, entfielen auf die Könige 450 Jahre (so viele Jahre rechnete Kastor b. Euseb. Chron. I, 181 bis Melanthos excl. Die Liste enthielt von Kekrops bis dahin 15 Namen), auf die lebenslänglichen Archonten 380 Jahre (denn 10 gehen von dem 13. Geschlecht auf Charops ab) und 70 auf die zehnjährigen Archonten. Die Könige haben aber thatsächlich 493 Jahre = 450 + 43, die lebenslänglichen Archonten 337 Jahre =380-43. 43 ist =30+13. Das heißt also, bei der Verteilung der 900-70Jahre auf die Könige und lebenslänglichen Archonten gab man jenen mehr als diesen die Jahre einer γενεά und außerdem noch so viele Jahre, als man lebenslängliche Archonten zählte. Die Zahlen aller lebenslänglichen Archonten beruhen also auf bloßer Spekulation. - Duncker, G. d. A. V5, 94 meint, daß die Regierungszahlen der letzten vier Archonten dia plov auf historischer Überlieferung beruhen und den Chronographen gegeben waren. Von Melanthos bis Alkmaion,

reichte gewis nicht höher hinauf als in Sparta, d. h. nicht viel über Beginn des 8. Jahrhunderts <sup>1</sup>. Ferner sollen nach der gewöhnlichen Atthiden-Überlieferung alle diese Könige aus dem Geschlechte der Medontiden stammen. Allein wie unter den Königen vor Medon swei Ahnherren attischer Geschlechter, Apheidas und Thymoites, vorkommen, so finden sich hier Megakles und Alkmaion, Vorfahren der Alkmeoniden, Ariphron und Agamestor, Namen, die den Buzygen und Philaiden an-

wären 15 Namen, die letzten vier hätten zusammen 67 Jahre regiert, also hätten noch die Jahre von 11 Generationen oder 330 Jahre hinzugefügt werden müssen. 752 + 67 + 330 = 1149. Das ist allerdings das Jahr der Herakleidenwanderung nach attischer Rechnung. Allein nur die 2 Jahre des Alkmaion und die 23 des Aischylos kehren in allen Listen wieder. Agamestor hat in der Chronik I, 188: 17 Jahre, in den Excerpt, lat. barb. 26 Jahre, im Kanon 20, im Chron. Synt. 21 Jahre; Synkellos 368, 4 giebt 17 und 27 Jahre als verschiedene Überlieferungen an. Thespieus hat in der Chronik, im Kanon und in der Series 27 Jahre, im Chron. Synt. und in den Excerpt. lat. barb. 40 Jahre. Synkellos 368, 2 notiert 27 und 40 Jahre als verschiedene Überlieferung. Nach den niedrigsten Angabea kommen also auf die letzten vier Archonten dui stov nicht 67, sondern 69 Jahre, wodurch die Kombination Dunckers hinfällig wird. Außerdem sind keineswegs durchweg die niedrigeren Zahlen als die ältere attische Überlieferung zu betrachten. Wie die Angaben im Marm. Par. zeigen, beruhen dieselben teilweise auf späterer Reduzierung. Von wem diese ausging, ist leicht ersichtlich. Die Archontenliste in der Chronik I, 188 umfasst nur 312 Jahre (im Kanon und in der Series 316 Jahre), also 23 Jahre weniger als im Marm. Par. und 25 Jahre weniger als nach der höchsten Summe der Archontenjahre, 337. Die Zerstörung Troiss fällt nach dem Marm. Par. auf 1208, nach Eratosthenes und Apollodoros auf das 25. Jahr darauf, 1184/3. Mithin gehört die reduzierte Liste zu dem Systeme des Eratosthenes und Apollodoros. Die Liste des Africanus (vgl. Gelzer, Sext. Iul Africanus I, 154) lässt deutlich die ursprüngliche chronologische Kombination bei der Festsetzung der Regierungsjahre erkennen. Kekrops, Kranaos und Amphiktyon regieren: 50 + 9 + 40 = 99 Jahre, Erichthonios, Pandion I. und Erechtheus: 10 + 50 + 40 = 100 Jahre, Theseus, Menestheus, Demophon, Oxyntes: 31 + 19+ 35 + 14 = 99 Jahre = 3 Geschlechter zu 33 Jahren weniger 1 Jahr. Apheidas, Thymoites, Melanthos, Kodros: 1+9+37+21=68 Jahre oder zwei Geschlechter + 1 Jahr. Medon, Akastos, Archippos: 20 + 39 + 40 = 99 Jahre, Thersippos, Phorbas, Megakles und Diognetos: 10 + 33 + 28 + 28 = 99 Jahre, Pherekles, Ariphron, Thespieus, Agamestor: 15 + 31 + 40 + 26 = 112 Jahre, setzt man jedoch für Thespieus die 27 Jahre der andern Überlieferung, so erhält man ebenfalls 99 Jahre.

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 261. Der Stammbaum eines der vornehmsten Geschlechter, der Philaiden, zählt bei Pherekydes nach Didymos bei Markellin. Leb. Thuk. 3 (Frgm. 20) von Hippokleides, der im Jahre 566 Archon war (Toepffer, Att. Genealogie 279, Anm. 2) elf Glieder, von denen aber sicherlich etwa die Hälfte ungeschichtlich ist, so Akestor, ein Beiname Apollons, Agenor, Laios und andere Namen mythischer Persönlichkeiten, die aber ebenso wenig, wie Akestor, als athenische Eigennamen vorkemmen.

gehören <sup>1</sup>. Nach der parischen Chronik fällt der Beginn des zehnjährigen Archontats auf 753/2, ebenso nach Iulius Africanus und Eusebios. Dionysios von Halikarnassos, bietet das Jahr 752/1, doch beruht diese Abweichung nur auf einem andern Jahresanfange. Kastor ging bis auf 751/50 herunter, während der Chronograph, dem Pausanias in den Messeniaka folgte, einen höheren Ansatz, nämlich 757/6, hatte <sup>2</sup>.

Den auf Lebenszeit gewählten Königen (Archonten) folgten nach den Chronographen sieben zehnjährige: Charops, Aesimedes, Kleidikos, Hippomenes, Leokrates, Apsandros, Eryxias. Um 683/2 soll die einjährige Amtsdauer eingeführt worden sein. Damals begann wohl die gleichzeitige Aufzeichnung der eponymen Jahresbeamten. An der Spitze der Liste stand Kreon<sup>3</sup>.

Vgl. Toepffer, Att. Genealogie 147. 278. T. verzichtet darum (S. 242) auf Grund der Archontenliste den Stammbaum der Medontiden herzustellen.

Paus. IV. 5, 10; 13, 7 und 15, 1. Vgl. Gelzer, Hist. und philol. Aufs. f.
 E. Curtius, S. 18. Über die andern Ansätze vgl. S. 132, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Das Jahr 683/2 als erstes des einjährigen Archontats hat das Marm. Par. 32, unsere älteste Quelle. Euseb. Vers. Arm. Abr. 1333 = 684/3 letztes Jahr des zehnjährigen Archontats, also auch 683/2 Anfangsjahr des einjährigen. Iulius Africanus bei Synkellos, p. 400 setzt Kreon, den ersten einjährigen Archon 903 Jahre vor Philinos = Ol. 250, 1 = 221 n. Chr. und nach den Excerpt. lat. barb. 41 a (bei Euseb. von Schoene I, 217, Anhang) berechnet er die Dauer des Königtums von Kekrops an (S. 132, Anm. 3) auf 907 Jahre. Über Kastors Datum Herbst 681/0 vgl. H. Gelzer, Hist. und philol. Aufs. f. E. Curtius (Berlin 1884) 17 ff. Nach dem von Pausanias IV. 5, 10 und 13, 7 benutzten Chronographen fiel der Beginn des einjährigen Archontats in das Jahr 687/6. Vgl. dazu Gelzer a. a. O. 19. Kreon erster Archon Ol. 24 (684/1) nach Euseb. Chron. I, 190 Schoene und Kastor bei Euseb. I, 183. - Die Schwapkungen inbezug auf das Anfangsjahr widersprechen nicht der Annahme, dass damals die gleichzeitige Führung der Listen der eponymen Jahresbeamten begann, denn sie erklären sich hinreichend durch die Unregelmäßigkeiten bei der Besetzung des Archontats infolge der innern Kämpfe vor und nach Solon. Über die Zählung und Nichtberücksichtigung der beiden Anarchiejahre nach Solon vgl. Bd. I2. 698, Anm. Dass die Liste ursprünglich nicht bereits 753/2, sondern erst 683/2 begann, ist daraus zu schließen, daß letzteres Jahr der ursprüngliche feste Punkt der Chronologie war, denn von 682 bis 1149/8, der ältern, attischen Epoche der Herakleiden-Wanderung (Bd I2, 259) sind genau 467/6 Jahre oder 14 Geschlechter zu 33\f Jahren. Diese Geschlechterrechnung zu 331 Jahren ist noch bei den nach Iulius Africanus erhaltenen, aus einer mit Philochoros verwandten Quelle stammenden Regierungsjahren der Könige deutlich zu erkennen (vgl. S. 134 Anm.). Die Liste der Medontiden bis Hippomenes zählt freilich 17 Namen in 16 Geschlechtern (Charops, Sohn des Aeschylos vgl. S. 133 Anm.) und zu diesen kommen noch Kodros und Melanthos. Das ergiebt zusammen 18 Geschlechter. Allein vier Namen sind den Medontiden fremd (vgl. S. 134), es bleiben also vierzehn Geschlechter. Auch Kodros und Melanthos sind Fremdlinge (vgl. S. 127). Die siebenzig Jahre zehnjähriger Archonten, die zwischen die Herrscher auf Lebenszeit und die einjährigen Be-

Auf welchem Wege sich die Beschränkung der königlichen Gewalt durch den Adel vollzogen hat, darüber lassen sich nur einigermaßen begründete Vermutungen aufstellen. Nach Aristoteles trat zunächst ein Polemarchos an die Seite des Königs, dann ein Archon. Der König hätte also zunächst die Heerführung verloren, weil, wie Aristoteles sagt, einige Könige im Kriege feige gewesen wären. Diese Begründung beruht nicht auf geschichtlicher Überlieferung, sondern auf Sagen 1. Richtig wird aber die Annahme sein, daß die Polemarchie älter als das Archontat war. Aristoteles schloß das aus dem Umstande, daß der Archon mit den πάτρια, namentlich den althergebrachten Opfern und Caerimonieen, wie sie dem Basileus und dem Polemarchos oblagen, nichts zu schaffen hätte 2. Auch die Richtigkeit der Ansicht, daß eine

amten fallen, erinnern stark an die neunzig Jahre der korinthischen Prytanen, die blofs zur Ausfüllung des chronologischen Rahmens erfunden sind (Bd. I<sup>a</sup>, 631, Anm. 4). Weiteres über die Bedeutung des Jahres 683/2 im Abschnitte über die Archonten.

<sup>1)</sup> Aristot. Aθπ. 3: δευτέφα δ' ἐπικατέστη (ἡ πολε)μαρχία διὰ τὸ γενέσθαι τινὰς τῶν βασιλέων τὰ πολεμικὰ μαλ(ακούς, ὅθεν καὶ) τὸν Ἰωνα μετε(πέμ)ψαντο χρεία(ς κ)αταλαβούσης. Aristot., Frgm. 381 Rose³ (Schol. Aristoph. Vög. 1527): Ἰων ὁ πολέμαρχος Αθηναίων κτλ. Vgl. Hdt. VIII, 44: Ἰωνος δὲ τοῦ Ξούθον στρατάρχεω γενομένου Αθηναίοιοι κτλ., Paus. I. 31, 3 (ἐπολεμάρχησε); VII. 1, 5. Vgl. dazu Bd. I², 284, Anm. 2. — Über Thymoites als μαλακός vgl. S. 126. Nach Ps. Herakleides Pont. I, 3 suchte Hippomenes dem Vorwurfe der μαλακία entgegenzutreten. Vgl. S. 130, Anm. 4. Aristoteles sagt übrigens nicht, daſs die Einrichtung des ständigen Amtes schon unter Ion erfolgte, wie F. Cauer, Hat Aristoteles u. s. w., S. 46 und Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 121 annehmen. Vgl. V. Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert. 6, § 61, S. 341, Anm. 6.

<sup>2)</sup> Aristot. 19π. 3, 3: ότι δε τελευταία τούτων εγένετο των αρχών, σημείον καὶ τὸ μηθέν (τῶν π)ατρίων τὸν ἄρχοντα διοικεῖν, ώσπερ ὁ βασιλεύς καὶ ὁ πολέμαρχος, άλλα (μόνον τα έπίθ)ετα κτλ. 57, 1: ώς δ' έπος είπεῖν (καί) τας πατρίας θυσίας διοιχεῖ οὐτος (ὁ βασιλεύς) πάσας. Vgl. Ps. Demosth. g. Neaira 74: τάς θυσίας απάσας ὁ βασιλεύς έθυε. Vgl. S. 125, Anm. 1. — Der Basileus und seine Gattin spielten z. B. bei den altionischen Dionysien, den Anthesterien, eine bedeutsame Rolle (vgl. S. 74, Anm. 2), der Archon hatte nur Obliegenheiten bei den späterhin gestifteten großen Dionysien, und er vollzog dabei keine Opfer, sondern sorgte, wie bei den Thargelien, für die Chöre und den Festzug ('Aθπ. 56. Vgl. den Abschnitt über die Archonten). Der Basileus leitete nicht nur die Mysterienfeste und die Lenaeen, sondern brachte auch nach altem Herkommen in Eleusis und im städtischen Eleusinion für die Gemeinde die Opfer dar. 'A9n. 57; Ps. Lys. g. Andok. 4: ύπερ ήμων και θυσίας θύσει και εθχάς εθξεται κατά τα πάτρια, τά μέν έν τῷ ένθάδε Έλευσινίω, τὰ δὲ έν τῷ Έλευσῖνι Ιερῷ. — Der Polemarchos opferte (wie die spartanischen Könige. Vgl. Bd. I2, 548, Anm. 1), gewiss nicht erst seit der Schlacht bei Marathon (wo die Athener nur ein besonderes Opfer obten. Vgl. den Abschnitt über die Archonten) der Artemis Agrotera, ferner

Schwächung der königlichen Gewalt durch Einsetzung von selbständigen Oberbeamten erfolgte, ergiebt sich aus der Thatsache, daß die Befugnisse des Kriegsherrn und Oberrichters, welche der homerische König mit den priesterlichen vereinigte 1, in geschichtlicher Zeit vom Königtume getrennt waren und, außer den Rechtshändeln sakralen Charakters, vom Archon und den Thesmotheten ausgeübt wurden. In ähnlicher Weise fand eine Beschränkung des Königtums in Sparta und bei den Molossern statt, indem dort neben dasselbe das Ephorat, hier ein Prostates trat 2.

Auf einer begründeten Voraussetzung beruht ferner die Angabe des Aristoteles, daß die Oberbeamten der "alten" Staatsverfassung nach Maßgabe der vornehmen Geburt und des Reichtums gewählt wurden <sup>3</sup>. Die Wahlen soll der Areopag oder der Rat des Adelsstaates vollzogen haben.

Die Bedeutung dieses Rates erkennt man aus dem homerischen Epos. Schon in den ältern Stücken der Ilias wird die Ausübung der königlichen Gewalt wesentlich mitbestimmt durch den Beirat der Geronten, vornehmer Männer, die der König zum Mahle und darauf folgender Beratung in seinen Palast einladet. Auf die Mitwirkung der Geronten bei der Erledigung öffentlicher Angelegenheiten wird regelmäßig Rücksicht genommen und zugleich Gewicht darauf gelegt, daß der König in Übereinstimmung mit ihnen handelt, obwohl er an ihren Rat nicht gebunden ist. Auch bei der Rechtsprechung beteiligen sie

dem Enyalios, wie der Kriegsgott bisweilen schon in der Ilias genannt wird (vgl. Preller-Robert, Gr. Mythol. 1\*, 337). Der Archon sorgte für den Festzug des Zeus Soter, aber das Opfer brachte der lεφεύς desselben dar (CIA. II, 325–326. Vgl. dazu C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 143, Anm. 1). Selbstverständlich vollzog er mit den übrigen Archonten gemeinsam das Amtsantritts-Opfer, doch war seine Anwesenheit dabei nicht unbedingt erforderlich. Lys. XXVI, 6–8.

- 1) Vgl. Bd. I3, S. 505, Anm. 7.
- 2) Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertums. IV2, 76.
- 3) Dass die Wahl der Archonten ἀριστίνδην καὶ πλουτίνδην erfolgte (ἀθπ. 3, 1 und 6); ergab sich für Aristoteles allerdings einfach schon aus dem streng oligarchischen Charakter (ἀθπ. 2, 2) der Verfassung (vgl. S. 35, 2). Eine wirkliche Überlieferung über die "alte" Verfassung lag ihm nicht vor. Beschränkte aber der Adel, was nicht zu bezweifeln ist, das Königtum, so bestellte er natürlich auch aus seiner Mitte die leitenden Beamten. Zur Wahl ἀριστίνδην vgl. übrigens auch das Gesetz Drakons über die Blutsühne S. 123, Anm. 3. Vgl. serner Philochoros, Frgm. 58, Müller I, 394: οι παρ' ἀθηναίοις πρωτεύοντες ἔν τε γένει καὶ πλούτω καὶ βίω χρηστῷ hatten Anteil am Areopag. Über die Verbindung von vornehmer Abkunft und Reichtum weiter unten S. 138, Anm. 2. Wahl der Archonten ἐξ Εὐπατριδων: Plut. Thes. 25; Dionys. Hal. II, 8; Euseb. Vers. Arm. Abr. 1333; Hieron. Abr. 1333; Synkell., p. 399, 21. Über die angebliche Wahl der Beamten durch den Areopag vgl. weiter unten S. 143, Anm. 2.

sich als Urteilsfinder <sup>1</sup>. In jüngern Stücken des Epos wird eine erhebliche Steigerung der Macht des Adels erkennbar, für den neben vornehmer Geburt im allgemeinen auch Reichtum, insbesondere großer Grundbesitz, charakteristisch ist <sup>2</sup>. Es kommt bereits vor, daß nicht mehr der König die Geronten einladet, sondern daß sich diese von selbst auf dem Markte versammeln und jenen zur Sitzung berufen <sup>3</sup>. Der Titel Basileus geht auf die Geronten, die Häupter des Adels, über, und der König erscheint als erster unter Gleichen <sup>4</sup>. Selbst die Erblichkeit des Königtums wird vom Adel in Frage gestellt <sup>5</sup>.

Dem homerischen Adelsrat der Geronten entsprach in Athen ohne Frage der Rat vom Areopag<sup>6</sup>, der jedenfalls vor Solon exi-

1) Bd. I2, 506 ff. und weiter unten S. 140, Anm. 3.

3) Od. VI, 55; vgl. VIII, 5.

5) Od. I, 394; XV, 520; vgl. XI, 175. 496.

<sup>2)</sup> II. XVI, 596; XXIV, 535 f. 543; Od. XIV, 206: ἀφνειός τ' ἀγαθός τε. II. XIII, 666; XVII, 576; vgl. V, 544; VI, 14; XXIV, 398. Ein Mann von edeler Abkunft kann freilich unter Umständen auch arm sein. Od. XIV, 205; XXI, 335. Vgl. weiteres bei Fanta, Der Staat in der Ilias und Odyssee (Innsbruck 1882), 14ff.; Bd. I², 507, Anm. 2 und die daselbst angeführten Schriften. Vgl. auch Aristot. Pol. IV. 8, p. 1294a, v. 21: ἡ γὰρ εὐγένειά έστιν ἀρχαῖος πλοῦτος καὶ ἀρετή. V. 1, p. 1301 b, v. 4: εὐγενεῖς γὰρ εἶναι δοκοῦσι οἶς ὑπάρχει προγόνων ἀρετὴ καὶ πλοῦτος.

<sup>4)</sup> Od. I, 394; VIII, 390 (δώδεκα γὰρ κατὰ δῆμον ἀριπρεπέες βασιλῆες | ἀρχοὶ κραίνουσι, τρισκαιδέκατος δ' έγωὶ αὐτός); vgl. VI, 54; VII, 49; VIII, 41; XVIII, 64; XXIV, 179; Il. XX, 84; Hesiod. Erg. 38. 249. 'Mehr bei Fanta a. a. O. 24ff. und in den Bd. I³, 505, Anm. 3 angeführten Schriften.

<sup>6)</sup> Litteratur: Meursius, Areopagus, Leiden 1624; Wichers van Swinderen, Commentatio de senatus Areopagitici auctoritate, Annal. Acad. Groning. 1818/19; P. G. Forchhammer, De Areopago non privato per Ephialtem homicidii iudiciis etc., Kiel 1828 und Die Epheten und der Areopag, Philol. XXXIV (1876), 465ff.; Otfr. Müller, Zu Aeschylos Eumeniden (Göttingen 1833), S. 152ff.; Schömann, De Areopago et Ephetis, Greifswald 1833, Progr. = Opusc. acad. I, 190 sqq.; Die Epheten und der Areopag, Jahrb. f. kl. Philol. CXI (1875), 153 ff.; Griech. Altert. I3, 493 ff.; Grote, Gesch. Griech. II2, 57; Jac. Fr. Horn, De quinque iudiciis in quibus aetate X oratorum Athenis de caede iudicabatur, Ploen 1859, Progr.; Hyalmar Säve, De Areopago et iudiciis heliasticis apud Athenienses quaestiones, Upsala 1862; Bohstedt, De rebus capitalibus Atheniensium etc., Rendsburg 1863, Progr.; Ing. Moser, De Areopago, Brixen 1867; Dugit, Etude sur l'Aréopage athénien, Paris 1867; U. Köhler, Der Areopag in Athen, Hermes VI (1871), 92ff.; N. Wecklein, Der Areopag, die Epheten und die Naukraren, Ber. d. bayer. Akad. 1873, S. 1ff.; L. Lange, De Ephetarum nomine, Leipzig 1873 und die Epheten und der Areopag vor Solon, Abhdl. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. 1874, S. 187 ff.; Ad. Philippi, Der Areopag und die Epheten, Berlin 1874 (vgl. R. Schöll, Jenaer Litteraturzeit. 1874, Nr. 47); Meier und Schömann, Att. Prozefs2, bearb. von H. Lipsius (Berlin 1883) 8 ff.; Herrlich, Das Verbrechen gegen das Leben nach

stierte 1, und von Aristoteles gewiss mit Recht als ein wesentliches Institut

att. Recht, Berlin 1883; E. Osterberg, De Ephetarum Atheniensium origine, Upsala 1885, Diss.; Hermanns Gr. Staatsaltert.<sup>6</sup>, bearb. von V. Thumser (Freiburg 1892), § 64-65; B. Keil, Die solonische Verfassung in Aristoteles Verfassungsgesch. Athens (Berlin 1892), S. 100 ff.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. 1<sup>2</sup> (Leipzig 1893), 126. 135. 314 ff.

Otfr. Müller a. a. O. (vgl. Dorier I2, 336; II2, 134) vertritt die Ansicht, dass die Epheten, die mindestens seit der Zeit Drakons an den drei Blutgerichtshöfen beim Palladion, Delphinion und zu Phreatto Recht sprachen, den alten, zugleich mit der Blutgerichtsbarkeit betrauten hohen Rat gebildet hätten. Die Scheidung zwischen Areopagiten und Epheten wäre erst durch Solon erfolgt, der die politischen und einen Teil der richterlichen Befugnisse dem von ihm eingegerichteten areopagitischen Rate übertragen hätte. Diese Hypothese ist von Lange a. a. O. weiter ausgebildet worden. Lange identifiziert im wesentlichen die Epheten mit dem Rate auf dem Areopag. Unter dem Namen Epheten wären diejenigen Mitglieder des Rates auf dem Areopag, die nicht zur Führung der Regierung auf ein Jahr als Archonten oder vielmehr als Prytanen berufen worden wären, zu einem besondern Kollegium für einen Teil der Blutgerichtsbarkeit zusammengefast worden. Den Ausführungen Langes schließt sich im ganzen Philippi a. a. O. an. Gegen Otfr. Müller wandte sich Schömann a. a. O. Der Rat vom Areopag war nach Schömann älter als Solon und Drakon, er fungierte seit der Zeit der Könige als oberster Staatsrat und Blutgerichtshof, die Epheten hat erst Drakon eingesetzt (Pollux VIII, 125), vor Drakon richteten die Mitglieder des Rates vom Areopag an allen Blutgerichtsstätten. Solon hat den areopagitischen Rat reorganisiert. Obwohl auch N. Wecklein a. a. O. vor Solon keinen Areopag annehmen wollte, so hat sich doch die Ansicht Schömanns im wesentlichen als richtig erwiesen. Schon Grote a. a. O. verglich den Rat vom Areopag mit dem homerischen Rat der Geronten und erklärte ihn für ein Institut von unendlichem Altertum. Ähnlich Meier und Schömann a. a. O., S. 10 ff.; Oesterberg a. a. O. 54 ff. 68 f. und nach der A3n. V. Thumser a. a. O., § 65, S. 367; G. Gilbert a. a. O., S. 126.

1) Solonisches Epitimie-Gesetz b. Plut. Solon 19: 'Ο δε τρισκαιδέκατος άξων τοι Σόλωνος τον δγόσον έχει των νόμων ούτως αὐτοῖς ὀνόμασι γεγφαμμένον . Ατίμων όσοι άτιμοι ήσαν, πρίν ή Σόλωνα άρξαι, επιτίμους είναι πλήν όσοι έξ 'Αρείου πάγου η όσοι έχ τῶν ἐφετῶν η έχ πρυτανείου χαταθιχασθέντες ὑπὸ τῶν βασιλέων ἐπὶ φόνω η σφαγαϊσιν ή έπλ τυραννίδι έφευγον ότε ό θεσμός έφάνη όδε." Aus diesem Gesetze schlofs der Gewährsmann Plutarchs (vgl. S. 34, Anm. 3) richtig, daß der Areopag bereits vor Solon bestanden hätte. Wenn sich "die Meisten", wie Plutarch angiebt, zum Beweise dafür, dass erst Solon den Areopag einsetzte, auf den Umstand beriefen, dass in Drakons Blutrecht nie von Areopagiten, sondern stets von den Epheten die Rede wäre, so kannten sie offenbar nicht das ganze Gesetz Drakons negi vov govov, sondern nur den von Solon unverändert gelassenen Teil desselben, der vom unvorsätzlichen und straflosen Totschlage handelte und noch im Jahre 409/8 auf einer allen sichtbaren Steinsäule eingegraben war. CIA. I, 61 = Dittenberger, Sylloge inser. gr., Nr. 45. Vgl. Demosth. g. Euerg. und Mnesib. 71. Dieser in Stein gehauene νόμος Δράχοντος ὁ περὶ τοῦ φόνου giebt sich gleich am Eingange als Bruchstück zu erkennen. Er beginnt mit den

der "alten" Verfassung aufgefaßt wird. Wie der homerische Basileus im Rate der Geronten, so führte der athenische Basileus den Vorsitz im Rate vom Areopag 1, der den Namen  $\beta ov \lambda \eta$  noch späterhin bewahrte, als sein Wirkungskreis demselben nicht mehr entsprach 2 und im gewöhnlichen Laufe der Dinge hauptsächlich nuf die Rechtssprechung an der alten Blutgerichtsstätte auf dem Areopag beschränkt war. Auch die spartanische Gerusia, welche sich als eine Weiterbildung des homerischen Rates darstellt, bildete zugleich den Staatsrat des Königs und den Blutgerichtshof<sup>3</sup>.

Worten: Πρώτος άξων' καλ έαμ μή 'κ προνοίας κτείνη τίς τινα κτλ. Vgl. dazu Dittenberger a. a. O., Anm. 8; Wecklein, Ber. d. bayer. Akad. 1873, S. 15ff.; Philippi, Der Areopag 354ff.; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 476. Die Zahl des Axon ist die drakontische, denn auf dem ersten Axon Solons standen die auf die Amtsverwaltung des Archon bezüglichen Gesetze. Vgl. S. 48, Anm. 1. - Aber auch abgesehen von diesem Gesetze hatte Solon in seinen Gesetzen überhaupt den Areopag als bereits bestehend vorausgesetzt. Vgl. S. 47, Anm. 2. - Als eine Einrichtung der "alten" Verfassung betrachteten den Areopag Aristot. Pol. II. 12, p. 1274a, v. 1 und '49π. 3, 3; 4, 6, möglicherweise (vgl. S. 146 Apm.) auch der Verfasser der oligarchischen Parteischrift, der dem Drakon eine Verfassung andichtete (vgl. S. 37, Anm. 1), endlich Androtion, die Quelle des Aristoteles, und Philochoros, welche die Befugnisse des Areopags in ähnlicher Weise, wie Aristoteles, geschildert hatten. Vgl. S. 34, Anm. 3 und 35, Anm. 2. Die Ansicht der nheioros, dass erst Solon den Areopag eingesetzt hätte, teilte dagegen Isokr. Areop. 37. Vgl. dazu B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 100. - Die Blutgerichtsstätte auf dem Areopag setzte die Sage schon im 5. Jahrhundert bis tief in die mythische Zeit hinein. Vgl. weiter unten S. 150, Anm. 7.

In dem solonischen Epitimie-Gesetz wird zugleich deutlich zwischen dem Gericht auf dem Areopag und den Epheten unterschieden, so das bereits vor Solon die Epheten selbständig neben den Areopagiten richteten. Vgl. C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 478 f.; Lange a. a. O. 194 ff. 218 ff.; Schömann, Jahrb. f. klass. Philol. CXI (1875), 161; Meier und Schömann, Att. Prozess, bearb. v. H. Lipsius 20; Osterberg a. a. O. 54 ff.; J. M. Stahl, Rhein. Mus. XLI (1891), 250 ff.

Aristot. Aθπ. 57 (Pollux VIII, 90); vgl. dazu A. Kirchhoff, Ber. d. Berl.
 Akad. 1874, S. 105 ff.; G. F. Schömann, Jahrb. f. kl. Philol. CXIII (1876), 12 ff.

2) ή βουλή ή έξ 'Αρείου πάγου oder ή έξ 'Αρείου πάγου βουλή: CIA. II, 252; III, 5: Andok. Myst. 84; Isokr. Areop. 37; Demosth. XVIII (v. Kr.), 133; Deinarch. g. Demosth. 50; Aeschin. g. Timarch. I, 82. 84. 92; d. f. leg. 93; g. Ktes. 20. 252: Aristot. 'Αθπ. 4, 4; 41, 2; 60, 2; ή βουλή ή ἐν 'Αρείφ πάγφ οder ή ἐν 'Αρείφ πάγφ βουλή; Lys. XXVI, 11. 12; Aesch. g. Tim. 81; g. Ktes. 20; Lykurg. g. Leokr. 82; Aristot. 'Αθπ. 8, 2; 23, 1. Der unterscheidende Titel ή ἐξ 'Αρείου πάγου stammt, wie schon Grote, Gesch. Griech. II², 57 bemerkt hat, natürlich aus der Zeit, als neben dem alten Rate ein zweiter gebildet wurde.

3) Über die spartanische Gerusia vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 552. Über die βουλή γερόντων als Gerichtshof vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 506. Die Blutgerichtsbarkeit hat freilich der Areopag erst in nachhomerischer Zeit erhalten, denn Homer kennt noch keinerlei Beteiligung des Staates an der Verfolgung des Mörders. Vgl. weiter unten den Ab-

Ein aus Angehörigen der vornehmsten und reichsten Adelsgeschlechter zusammengesetzter Beirat des Königs wird sich also auch in Athen mit der wachsenden Macht des Adels allmählich zu einem selbständigen Organ entwickelt und schließlich solche Bedeutung erlangt haben, dass der von ihm vertretene Adel das Königtum in ein Wahlamt verwandeln und neben den König andere Oberbeamte stellen konnte, welchen wichtige Befugnisse desselben übertragen wurden <sup>1</sup>.

Nach einer in die Darstellung der solonischen Verfassung eingeschobenen Angabe des Aristoteles ergänzte sich der Rat vom Areopag in "alter" Zeit mittelbar selbst, denn er berief zu jedem Amte die ihm geeignet Erscheinenden, bestellte also auch die Archonten, aus den ge-

schnitt über Drakon. Schilderung einer Gerichtsverhandlung, bei der es sich um die Frage handelt, ob das Wehrgeld für einen Erschlagenen erlegt ist oder nicht, II. XVIII, 497-508. Die Worte v. 499 und 500: ὁ μὲν εὔχετο πάντ. αποδούναι | δήμω πιφαύσχων, ὁ δ' αναίνετο μηδέν έλέσθαι werden von Hofmeister, Zeitschr. f. vergl. Rechtswissensch. 1880, S. 443 ff.; Dareste, Annuaire des études grecques 1884, p. 90 sqq.; Leist, Graeco - italische Rechtsgeschichte 329 ff. und Leaf, Journal of hell. studies VIII, 122 sqq. in dem Sinne aufgefalst, dass der Totschläger sich erbiete, jedes beliebige Wehrgeld zu zahlen, der andere aber die Annahme desselben verweigere. Dagegen erweist H. Lipsius, Leipzig. Stud. XII (1890), 225 ff. die ältere Auffassung als richtig, nach der es also ein bloßer Privatprozess war. Bei der Verhandlung sitzen die Geronten auf geglätteten Steinen leow in xvxlw und geben einer nach dem andern, sich von den Sitzen erhebend, ihr Urteil auf. Die Entscheidung hängt vom "στωφ ab, der kein Zeuge ist (Il. XXIII, 486. Vgl. Pappenheim, Philol. Supplbd. II, 38; H. Lipsius a. a. O. 230), sondern ein Schiedsrichter, wahrscheinlich der König, der auf Grund der Urteile der Geronten den entscheidenden Spruch fällt.

1) Nach E. Curtius (Über den Ubergang des Königtums in die Republik bei den Athenern, Ber. d. Berl. Akad. 1873, S. 284ff.) wäre die durch den wachsenden Einfluss der Geschlechter beschränkte königliche Gewalt auf den Familienrat der Medontiden übergegangen, der unter dem Vorsitze des regierenden Mitgliedes oder Prytanis die richterlichen und administrativen Befugnisse des Königtums ausgeübt hätte. An die Stelle des βασιλεύς wäre (wie in Korinthos, Mytilene, Ephesos und anderwärts. Vgl. Bd. I2, 508, Anm. 1) eine βασιλική δυναστεία getreten, und die Mitglieder des Rates hätten den Titel βασιλεῖς geführt. (Einen Rat von βαadeis nimmt auch Vincenzo Costanzi, Rivista di Filologia XXI [1892], 10 an). Allein in der Überlieferung hat sich keine Spur von einer Oligarchie des königlichen Geschlechtes erhalten, und die nachweisbare Kontinuität des Königstitels spricht dagegen, dass der Vorsitzende des dynastischen Rates, also der Nachfolger des ursprünglichen Basileus, je den Titel πρύτανις geführt haben sollte. Irrig ist auch die weitere Annahme, dass als die Medontiden ihre Praerogative verloren, an Stelle der nur eine Phyle vertretenden βασιλείς die φυλοβασιλείς als "Nachfolger der alten Landeskönige und Vorgänger des Archon Basileus" getreten wären. Vgl. S. 105, Anm. 3.

wesenen Archonten setzte sich aber der Rat zusammen 1. Fest stett dabei nur, dass auch in geschichtlicher Zeit die gewesenen Archonten nach bestandener Rechenschaft auf Lebenszeit in den Areopag eintraten 1 und dass diese undemokratische, wohl mit Rücksicht auf den dem Areopag anhastenden sakralen Zug nie angetastete Zusammensetzung

<sup>1)</sup> Aristot. Άθπ. 8, 2: τὸ γὰρ ἀρχαῖον ἡ ἐν ᾿Αρ(εἰφ πάγφ βουλ)ἡ ἀναπαλεσμένη καὶ κρίνασα καθ᾽ αὐτὴν τὸν ἐπιτήδειον ἐφ᾽ ἐκάστη τῶν ἀρχῶν ἐπ᾽ (ἐνι)ε(π)ὸν (διατάξα)σα ἀπέστελλεν. Daſs sich daraus die mittelbare Selbstergänzung des Rates ergiebt, haben Gilbert, Gr. Altert. I², 126 u. A. richtig bemerkt. Ἦπ. 3, 6: ἡ γὰρ αίρεσις τῶν ἀρχόντων ἀριστίνδην καὶ πλουτίνδην ἡν (vgl. darüber S. 137, Anm. 3), ἐξ ῶν οἱ ᾿Αρεοπαγῖται καθίσταντο. Vgl. Androtion, Frgm. 2 = Philochoros, Frgm. 58: Ἦχ γὰρ τῶν ἐννέα καθισταμένων ἀρχόντων Ἦπλείων. Diejenigen, welche die Einrichtung des Areopags dem Solon zuschrieben (vgl. S. 139, Anm. 1), betrachteten natürlich auch diese Art seiner Zusammensetzung sie eine solonische Bestimmung. Plut. Solon. 19.

<sup>2)</sup> Pollux VIII, 118: οἱ δ΄ ἐννέα ἄρχοντες οἱ καθ' ἔκαστον ἐνιαυτὸν μετὰ το δοῦναι τὰς εὐθύνας ἀεὶ τοῖς Αρεοπαγίταις προσετίθεντο. Diese Angabe ist konekt und steht im Einklange mit Aristot. 19n. 60, 3: συλλέξας οθν ο αργων το ές έπιτ(οῦ) γιρτόμενον, τοὶς ταμίαις παριαδίδ)ωσιν είς απρόπολιν, παι οι π έστιν επβηναι πρότερον είς ('Αρε'ιον παγον πρίν αν απαν παραδο τοις ταμίαις. [Demosth] XXVI (g. Aristogeit. B) 5, p. 802: τοῦτο μέν γάρ ὅταν ἀποχειροτονηθώσι τιπς των έν ταϊς αρχαίς, παραχρήμα πέπαυνται άρχοντες και τους στεφάνους περιήρηνται τούτο δ' όσοις των θεσμοθετών είς Αρείον πάγον οθχ οδόν τε έστιν άψελθείν, πεφέντε; το βιάζεσθαι στέργονσιν είκοντε; ταις έμετέραις γνώμαις. Vgl. Hypereides bei Athen. XIII, 566 F Dokimasie vor dem Areopag?); Xen. Mem. III. 5, 20. Plut. Perikl. 9. Das Angeführte ist mit der Ansicht von H. Lipsius, Leipzig. Stud. IV [1881], 152 ff. unvereinbar, dass die Archonten schon während ihrer Amtsführung Sitz und Stimme im Arcopag gehabt und also Mitglieder desselben gewesen wären. Er stützt sich dabei auf Lys. VII, 22 und XXVI, 11. Dort heist es: καιτοι εί φησας μ' ιδείν την μοριαν άφανζοντα τους έννέα άρχοντας έπτ γαγες η άλλους τινάς των έξ Αρειου πάγου κτλ Der Ausdruck kann nach der obigen Zeugnissen nicht strong wörtlich genommen werden. Dass sich die Ar chonten an bestimmten Tagen nach dem Arcopag begaben; ergiebt sich aus Ps Demosth, g. Neaira 80 ff.: we ye'v eyerero in levil ratia zal aregnour ele "Aqua παγον οι έννεα αρχοιτες ταις καθηκοίσαις ημέραις, κτλ. An der andern Stell drückt sich der Redner zweifellos ungenau aus, er sagt bei der Dokimasie de Euandros, der zum Archon erlost war: ταυτην δε την αρχήν αξιοί μόνος αυτό παθ' αίτον άρχειν, και μετά της έν Αρειω πάγω βοτλής τον άπαστα χρονον τών με protour augio, pereconi. ... nai grovor dinas dinastrita, or edei autor uno tie é 'Αρείφ πάρφ βουλής πρίνεσθαι; και πρός τουτοις ίδωσιν έστεφανωμένον, και έπι narowe und opgarwe ni poer gegenguerer nia. Man sieht, dass der Redner die Be fugnisse des Basileus und Archon vermischt, um recht ausdrücklich die Gefalt vor Augen zu führen, wenn der nach seiner Meinung unwürdige Mann ein s verantwortungsvolles Amt erhalten sollte. Nur der Basileus hatte währen seiner ganzen Amtszeit mit dem Arcopag als dessen Vorsitzender zusammenz wirken.

sicherlich aus alter Zeit stammt <sup>1</sup>. Was jedoch die Wahl der Beamten durch den Rat betrifft, so entspricht sie allerdings dem oligarchischen Verfassungsideal, aber es stehen ihr, abgesehen von der unzureichenden quellenmässigen Begründung, sachliche Bedenken entgegen. Der Areopag dürste freilich zu einer Dokimasie, wie sie noch dem demokratischen Rate gegenüber den Archonten zustand, befugt gewesen sein und auch Unterbeamte ernannt haben <sup>2</sup>.

Die Atthiden - Überlieferung hat von einer Bestellung aller Beamten durch den Areopag schwerlich etwas gewußt, denn sie faßte
ihn wesentlich als Außichtsbehörde mit strafrechtlicher Kompetenz auf.
Die Atthis (Androtion), nach der Aristoteles in der Darstellung der
"alten" Verfassung die Kompetenz des Areopags beschreibt, sagte, daß
derselbe der Verfassung gemäß nur die Außicht über die Staats-

Aristot. 'Αθπ. 3, 1: διὸ καὶ μόνη τῶν ἀρχῶν αὕτη μεμένηκε διὰ βίου

<sup>2)</sup> Wahl der Beamten durch den Rat und womöglich auch aus demselben meh den Verfassungsentwürfen der Oligarchen (Δσπ. 30. 31), welche die πάτριος zohreia zu erstreben vorgaben. Dass der Areopag nach Beseitigung des königlichen Rechtes der Ratsberufung die Oberbeamten wählte und sich mittelbar selbst ergänzte, ist an und für sich möglich, aber eine beglaubigte Überlieferung über die "alte" Verfassung lag dem Aristoteles nicht vor (vgl. S. 35, Anm. 2). Allerdings haben Oligarchieen vielfach sich selbst ergänzt (Bd. I2, 508, Anm. 3), aber in Sparta wählte die ganze politisch berechtigte Bürgerschaft mittelst eines un die Schilderungen des homerischen Epos erinnernden Wahlverfahrens die Geronten (Bd. I2, S. 551, Anm. 4). Es ist wohl denkbar, dass auch in Athen eine Versammlung der Eupatriden oder der vollberechtigten Bürger die Archonten wählte. Versammlungen des Demos, freilich ohne eigentliches Stimmrecht, kennt schon Homer (Bd. I<sup>2</sup>, S. 507, Anm. 3). Eine Wahl aller Beamten durch den Rat vom Areopag und eine mittelbare Selbstergänzung desselben bitte sur Bildung einer Oligarchie innerhalb des Adels und zur Auswoderung eines regierenden Ratsadels aus dem Adelsstande führen müssen (vgl. Bd. I', 508 und 708). Allein davon findet sich in der Uberlieferung keine Spur. Bei den innern Kämpfen vor und nach Solon stehen die Eupatriden insgesamt den virgerlichen Ständen gegenüber, oder es handelt sich um den Gegensatz zwischen den eichen Großgrundbesitzern und dem armen Landvolk oder um Kämpfe zwischen delsfaktionen in Verbindung mit regionalen Parteiungen, aber nie tritt ein Gegenuts zwischen einer regierenden Oligarchie und dem übrigen Adel hervor, wie er zi Bildungen einer Oligarchie innerhalb der Oligarchie anderwärts hervortrat. gl. Aristot. Pol. V. 6, p. 1305 bff. Vermutlich stammt die Angabe des Aristoles über die Wahl aller Beamten durch den Areopag aus der oligarchischen arteischrift, die er für die Geschichte Solons benutzte (vgl. S. 38, Anm. 1 und 42, Anm.). Es ist bemerkenswert, dass sie erst später eingeschoben ist. Anderits hat das Volk noch im Jahre 343 in einem besondern Falle dem Areopag e Dokimasie eines σύνδικος θπές τοῦ Ιεςου τού έν Δήλου und sogar die etwaige Vahl eines andern übertragen. Demosth. XVIII (v. Kr.), 134.

ordnung hatte. Er wachte über die Beobachtung der Gesetze und die bürgerliche Ordnung und hatte die Befugnis, über alle diejenigen, welche sich dagegen vergingen, nach eigenem Ermessen Leibes- und Vermögensstrafen zu verhängen. Thatsächlich aber verwaltete er die meisten und wichtigsten Staatsangelegenheiten 1. Indessen nach Thu-

<sup>1)</sup> Aristot. Άθπ. 3, 6: ή δε των Άρεοπαγιτών βουλή την μεν τάξιν είχε τοῦ διατηρείν τοὺς νόμους, διφικει δὲ τὰ πλείστα καὶ τὰ μέγιστα τῶν έν τῆ πόλει, και κολάζουσα και ζημιούσα πάντας τούς άκοσμούντας κυρίως. Nach der verfassungsmäßigen Ordnung (την μέν τάξιν είχε. Vgl. 3, 1: ην δ' τάξις τῆς αρχαίας πολιτείας κτλ.) wachte er über die Gesetze, er verwaltete aber thatsächlich u, s. w. (διώχει δέ). Vgl. dazu B. Keil, Die solonische Verfassung u. s. w. (Berlin 1892) 102. 'A9n. 4, 4 (in der angeblichen Verfassung Drakons): i de βουλή ή έξ Αρείου πάγου φύλαξ ήν των νόμων και διετήρει τὰς ἀρχὰς ὅπως χατά τους νόμους ἄρχωσιν. έξην δε τῷ ἀδιχουμένω πρός την τῶν 'Αρεοπαγιτῶν βουλήν είσαγγέλλειν αποφαίνοντι παρ' ον αδικείται νόμον. (Hier fehlt in Übereinstimmung mit der angeblichen Verfassung Drakons das διώχει, weil es in derselben eine βουλή von 401 Mitgliedern gab. Anderseits erscheint als etwas Neues die Berechtigung eines jeden benachteiligten Bürgers, Klage zu führen.) 'A9n. 8, 4: τήν δε τών 'Αρεοπαγιτών (βουλήν) έταξεν (Solon) έπι το νομοφυλαχείν, ώσπερ ύπης χεν και πρότερον, έπισκοπος ούσα της πολιτείας και τα τε άλλα τα πλείστα και τα μέγιστα των πολιτικών διετήρει (nicht διώκει) και τους αμαρτάνοντας ηθθυνεν χυρία οδσα (χαί ζη(μι)ουν χαί χολάζειν, χαί τας έχτίσεις ανέφερεν είς πόλιν ούχ έπιγράφουσα την πρόφασι(ν τοῦ πράιτεσ) θαι oder (εὐθύνεσ) θαι. - Dass der Areopag ἐπίσχοπος τῆς πολιτείας und φύλαξ τῶν νόμων war und dem entsprechende strafrechtliche Befugnisse hatte, war die Überlieferung der Atthiden. Gegen die bei den Atthidographen vorherrschende Ansicht (vgl. S. 34, Anm. 3 und S. 139, Anm. 1), dass ihn erst Solon, der Schöpfer des Areopags, dazu gemacht hätte, richtet sich die ausdrückliche Bemerkung: ωσπερ ὑπὴρχεν καὶ πρότερον. Vgl. Plut. Solon 19: Τήν δ' άνω βουλήν έπισχοπον πάντων και φύλακα των νόμων έκάθισεν (Solon). Isokr. Areop. 37: τήν έξ 'Αρείου πάγου βουλήν ἐπέστησαν (es ist Solon gemeint. Vgl. B. Keil a. a. O. 100) ἐπιμελεῖσθαι τῆς εύχοσμίας. § 46: τοὺς ἀχοσμοῦντας ἀνήγον είς τὴν βουλήν· ή δὲ τοὺς μὲν ένουθέτει, τοῖς δ' ήπείλει, τοὺς δ' ώς προσήχεν έχόλαζεν. Androtion, Frgm. 1 = Philochoros, Frgm. 17: έδίχαζον οὖν 'Αρεοπαγίται περί πάντων σχεδόν τῶν σφαλμάτων και παρανομιών, ώς άπαντά φησιν Ανδροτίων έν πρώτη και Φιλόχοφος έν δευτέρα και τρίτη των 'Ατθίδων. Phanodemos und Philochoros (Frgm. 60) bei Athen. IV, 168a: ὅτι δὲ τοὺς ἀσώτους καὶ τοὺς μή ἐκ τινὸς περιουσίας ζώντας το παλαιον ανεκαλούντο οι 'Αρεοπαγίται, Ιστόρησαν Φανόδημος και Φιλόχορος. Androtion war dann nochmals im 2. Buche (Philochoros, Frgm. 58) auf den Areopag zurückgekommen, wo er u. a. über die Zusammensetzung und Gerichtsbarkeit desselben gehandelt hatte. Es ist nicht zufällig, daß gerade von einer zweimaligen Behandlung des Areopags durch Androtion (Buch 1 und 2) und Philochoros (Buch 2 und 3) die Rede ist. Es fehlte bei ihnen die angebliche Verfassung Drakons (vgl. S. 37, Anm. 1 und S. 52 Anm.), die den Aristoteles zu einer dritten Erwähnung des Areopags veranlasste. - Uber ακοσμεῖν (etwas unbestimmte Bezeichnung für ein sittlich-politisches Vergehen) und παρανομεῖν (bestimmtes gesetzwidriges Handeln) vgl. B. Keil a. a. O., S. 102, Anm. 2.

kydides lag zur Zeit des kylonischen Aufstandes, also noch während des Bestandes der "alten" Verfassung, die Staatsverwaltung zum größten Teil in den Händen der Archonten. Sicherlich hatte der Areopag, der als Staatsrat 2 den Archonten, ähnlich wie in Sparta die Gerusia den Königen und Ephoren 3, zur Seite stand, einen bedeutenden Einfluß auf die Leitung der Staatsangelegenheiten, aber zur thatsächlichen, obschon nicht verfassungsmäßigen Staatsregierung ist er aller Wahrscheinlichkeit nach nur von der Quelle des Aristoteles gemacht worden, die eine starke Voreingenommenheit für diese Körperschaft zeigt, und deren Autor einerseits von Anschauungen des Isokrates beeinflußt war, anderseits unter dem Eindrucke von Vorgängen seiner Zeit schrieb, bei denen der Areopag eine hervorragende Rolle spielte 4.

<sup>1)</sup> Thuk. I, 126: τότε (zur Zeit des kylonischen Aufstandes, d. h. um 630. Vgl. Bd. I², S. 570, Anm. 10) δὲ τὰ πολλὰ οἱ ἐννέα ἄρχοντες ἔπρασσον. Das stimmt mit ἀθπ. 13, 3 (unmittelbar nach Solon) überein, wo es heißt: ψ καὶ δῆλον ὅτι μεγίστην εἶχεν δύναμιν ὁ ἄρχων φαίνονται γὰρ ἀεὶ στασιάζοντες περὶ ταύτης τῆς ἀρχῆς. — Auch Hdt. V, 71, gegen den die Bemerkung des Thukydides über die Archonten gerichtet ist, war nicht der Meinung, daß damals die Regierung in den Händen des Areopags lag, denn er sagt οἱ πρυτάνιες τῶν ναυκράρων, οἷ περ ἔνεμον τότε τὰς ᾿Αθήνας. — Übrigens giebt Thuk. a. a. O. deutlich zu erkennen, daß die Regierungsgewalt der Archonten eine verfassungsmäßig beschränkte war, denn er sagt, daß die Athener, als sich die Belagerung in die Länge zog, den Archonten die φυλαχή übertrugen καὶ τὸ πᾶν αὐτοκράτοροι διαθεῖναι.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 140, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 551, Anm. 6.

<sup>4)</sup> Die Angabe 13π. 3, 6, dass der Areopag im "alten" Staate der Verfassung gemäß nur die Stellung eines Aufsichtsrates hatte, thatsächlich aber die eigentliche Regierung war, stammt offenbar aus derselben Quelle, welche ihm dieselbe Stellung siebenzehn Jahre nach den Perserkriegen zuwies. 'Αθπ. 23, 1: μετά δὲ τὰ Μηδικά πάλιν ϊσχυσεν ή έν Αρείφ πάγφ βουλή και διφκει την πόλιν, ούδενι δόγματι λαβούσα την ήγεμονίαν, άλλα διά το γενέσθαι της περί Σαλαμίνα ναυμαχίας αίτία. . . . διά ταύτην δή τήν αίτίαν παρεχώρουν αὐτή τοῦ άξιώματος, και έπολιτεύθησαν 'Αθηναίοι καλώς και κατά τούτους τούς καιρούς' συνέβη γάρ αὐτοῖς περί τὸν χρόνον τοῦτον τά τε είς τὸν πόλεμον ἀσχήσαι καὶ παρά τοις "Ελλησιν εὐθοχιμήσαι κτλ. Vgl. 25, 1 und Aristot. Pol. V. 4, p. 1304a, v. 20. Diese Staatsleitung des Areopag und ihre mit Hdt. und Thuk. im Widerspruche stehende Begründung ist sicherlich ungeschichtlich oder mindestens stark übertrieben (vgl. S. 53, Anm. 4). Nach dem Gewährsmanne des Aristoteles war es mit dem athenischen Staate zur Zeit der Regierung des Areopags vortrefflich bestellt, es ging mit ihm bergab, als die entschiedene Demokratie aufkam. Diese Ansicht von der verderblichen Wirkung der im Zusammenhange mit der Marine sich entwickelnden Demokratie gehörte der politisch-philosophischen Theorie des 4. Jahrhunderts an (vgl. S. 31). Damals lag es bei der Zersetzung der demokratischen Institutionen nahe, von der Wiederherstellung der Macht des Areopags, der seit der Mitte des Jahrhunderts mehrfach vom Volke mit der Untersuchung

Was die Aufsicht über die Beobachtung der Gesetze und die damit verbundene Strafgerichtsbarkeit betrifft, so hat der Areopag diese

staatsgefährlicher Verbrechen beauftragt wurde, eine heilsame Wirkung zu erwarten und in diesem Sinne die Befugnisse und Verdienste des Areopags in der Zeit vor Ephialtes zu übertreiben. (Die Oligarchen von 411 hatten dagegen keine Ursache, diese Körperschaft in ein besonders günstiges Licht zu setzen, denn sie bestand damals aus den demokratischen Archonten. Ihre Verfassungsentwürfe übergehen den Areopag. Auch der letzte Passus in dem die angebliche Verfassung Drakons skizzierenden Kap. 4 der A9n. stammt sichtlich nicht, wie das Übrige, aus der oligarchischen Parteischrift, sondern ist von Aristoteles mit einer jener Verfassung entsprechenden Änderung [vgl. S. 144, Anm. 1] aus der Atthis binzugefügt worden). Wie der Gewährsmann des Aristoteles, so spendet auch Isokrates der angeblichen Regierung des Areopag nach den Perserkriegen das höchste Lob und preist mit denselben Worten die damalige Lage des Staates. Isokr. Areopag-51: ής (der Rat vom Areopag) επιστατούσης οὐ διχών οὐδ' έγχλημάτων οὐδ' είσφορών ούδε πενίας ούδε πολέμων ή πόλις έγεμεν ... παρείχον γάρ σφάς αὐτούς τοις μέν Ελλησι πιστούς, τοις δε βαρβάροις φοβερούς κτλ. c. 80. 82. Panath. 152 παρά τοῖς Ελλησιν εὐδοχίμησαν. Mit gleichem Lobe schildert Isokr. Areop. 37 ff. die Wirksamkeit des Areopags in älterer Zeit. Nun hatte sein Schüler Androtion (vgl. S. 8, Anm. 3), dessen Atthis nachweislich von Aristoteles stark benutzt wurde, nach Philochoros, Frgm. 58 und 59 in aller Breite (zara nlaros) den Areopag, sowohl in solonischer als in vorsolonischer Zeit, behandelt und verherrlicht (vgl. S. 144, Anm. 1). Über die Quelle des Aristoteles für die Geschichte des Areopags kann daher kein Zweifel obwalten (vgl. S. 34, Anm. 3 und S. 35, Anm. 2). Es war keine alte, geschweige denn urkundliche Überlieferung, sondern die in einer bestimmten Tendenz gehaltene Darstellung Androtions.

Bemerkenswert ist die zweimalige Betonung, dass der Areopag den Staat nicht auf Grund verfassungsmäßiger Formen, sondern vermöge seiner Autorität den Staat leitete: οὐδενὶ δόγματι λαβοῦσα τὴν ήγεμονίαν. Das weist auf das Hervortreten des Areopags nach der Schlacht bei Chaeroneia hin. Lykurgos, der, wie Androtion, den Isokrates gehört hatte (Blafs, Att. Beredsamkeit III. 2, S. 75 und 96) sagt in der im Jahre 331/0 (um dieselbe Zeit als Androtion seine Atthis herausgab) gehaltenen Rede gegen Leokrates 52: ή μεν γάρ εν Αρείω πάγω βουλή - και μηθείς μοι θορυβήση ταύτην γάρ ύπολαμβάνω μεγίστην τότε γενέσδαι τῆ πόλει σωτηρίαν - τούς φυγόντας τήν πατρίδα και έγκαταλιπόντας τότε τοῖς πολεμίοις λαβούσα ἀπέκτεινε. (Über einen Fall der Verurteilung durch den Areopag vgl. Aesch. g. Ktes. 252). Ebenso soll der Areopag nach Aristot. Ann. 23, 1 (Androtion) vor der Schlacht: bei Salamis (nur durch andere Mittel) die Bürger, die sonst geflüchtet wären, zusammengehalten und dadurch den Staat gerettet haben. Die Worte zat undsis μοι θορυβήση zeigen deutlich, dass das Verhalten des Areopags vielfach Anstoss erregt hatte. Obwohl der Areopag gewiss auf Grund des Volksbeschlusses: ένόχους είναι τη προδοσία τους φεύγοντας τον ύπερ της πατρίδος κίνδυνον (Lyk. g. Leokr. 53) vorgegangen war und wohl besondere Vollmacht erhalten hatte (vgl. Philippi, Der Areopag, S. 181), so muss er doch bei seinem summarischen Verfahren seine Vollmachten übersehritten und selbständig gehandelt haben (vgl-B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 210, Anm. 1). Dadurch erhält das

Kompetenz in der solonischen Verfassung besessen und sie erst durch Ephialtes verloren <sup>1</sup>. Es ist höchst wahrscheinlich, daß er dieselbe schon

ovõeνi δόγματι λαβούσα κτλ. und die Betonung der thatsächlichen Regierung des Areopags bei Aristoteles die richtige Beleuchtung. Auch inbezug auf die Bestrafung der ἀκοσμοῦντες in der "alten" Verfassung ist es beachtenswert, daßs sich Leokrates und andere nicht gegen das Gesetz vergangen (παρανομεῖν), sondern gegen die sittliche Bürgerpflicht verstoßen hatten (vgl. Blaßs, Att. Beredsamkeit III. 2, S. 88). Aristoteles konnte sich um so leichter von der Auffassung des Androtion beeinflussen lassen, als er vermutlich unter dem Eindrucke des harpalischen Prozesses und der großen Rolle, die damals der Areopag als Untersuchungskommission spielte, seine ἀθπ. geschrieben hat (vgl. S. 17, Anm. 1). — Man vergleiche übrigens noch die weiter unten S. 148, Anm. 2 angeführte Äußerung des Deinarchos (der mit dem Aristoteliker Theophrastos in engster Verbindung stand) g. Demosth. 62, welche die Ansicht ausdrückt, daß der Areopag mit dem Strafrecht bei Gesetzverletzungen im Grunde den ganzen Staat in Händen hatte.

1) Inbezug auf die solonische Verfassung vgl. die Überlieferung der Atthidographen S. 144, Anm. 1. Bestätigt wird dieselbe durch den Umstand, dass in dem Stadium des Wiederaufbaues der Verfassung nach dem Sturze der Dreilsig, wo man auf die Gesetze Solons und Drakons zurückgriff, ein von Teisamenos durchgebrachter Volksbeschlus verordnete: ἐπειδάν δὲ τεθώσι οἱ νόμοι ἐπιμελείσθω ή βουλή ή έξ Αρείου πάγου των νόμων, όπως αν αι άρχαι τοις πειμένοις νόμοις rewra. Andok. Myst. 84. Uber die Echtheit dieses Volksbeschlusses und die vorübergehende Geltung dieser Bestimmung vgl. J. G. Droysen, De Demophanti Patroclidis, Tisameni populiscitis, Berlin 1873 Diss. und H. Lipsius, Philol. Anzeig. 1874, S. 234 ff.; Bursians Jahresber. über d. Fortschr. d. kl. Altertumsw. 1873, S. 1375 f.), vgl. auch die weiter unten S. 148, Anm. 2 angeführte Außerung des Deinarchos g. Demosth. 62. Ferner wurden die solonischen Gesetze in der Königshalle, dem Amtsgebäude des Basileus, aufgestellt und aufbewahrt (Aristot. 'A9n. 7, 1) und auch bei der Revision der Gesetze nach dem Sturze der Dreifsig beschlos das Volk: δοχιμάσαντας πάντας τούς νόμους, είτ' άναγράψαι έν τη στος, τούτους των νόμων οι αν δοχιμισθώσι (Andok. Myst. 82) vgl. das Psephisma des Teisamenos ebenda § 84: τους δε πυρουμένους των νόμων άναγράφειν είς τον τοιχον, ΐνα περ πρότερον ανεγράφησαν, σχοπείν τῷ βουλομένω; vgl. Isokr. Ατέορ. 41: δείν δε τους όρθως πολιτευομένους ου τὰς στοάς έμπιπλάναι γραμμάτων άλλ' ἐν ταῖς ψυχαῖς ἔχειν το δίκαιον. Unzweifelhaft wurden deshalb die Gesetze in der Königshalle aufgestellt oder aufgezeichnet, weil der Basileus der Vorsitzende des über die Beobachtung der Gesetze wachenden Areopags war. Vgl. K. Lange, Haus und Halle, Leipzig 1885, S. 91. Auch das Blutrecht Drakons befand sich im Jahre 410/9 im Gewahrsam des βασιλεύς, und die Säule mit dem neu aufgezeichneten Rechte sollte vor der Königshalle aufgestellt werden. Dittenberger, Sylloge inscr. gr., Nr. 45. Ebenso standen vor dieser Halle die Pachtbedingungen für das um 508 den Chalkidiern abgenommene Gebiet. Aelian. V. H. VI, 1. Vgl. über den Eid der Archonten S. 154, Anm. 4. - Ephialtes entzog dem Areopag τὰς πλείστας κρίσεις oder τὰς κρίσεις πλήν ὀλίγων ἀπάσας. Plut. Perikl. 9; Kimon 15; Philochoros, Frgm. 141 b. Es handelt sich wesentlich um Straferkenntnisse und öffentliche Klagen, die auf den Rat der Fünfhundert und die

früher gehabt hat. Aus einer solchen Kompetenz des Areopags als eines mit der Überwachung der Verwaltung und gesetzlichen Ordnung betrauten Staatsrates ergab sich, dass seine Gerichtsbarkeit die Hauptmasse der öffentlichen, die Gemeinde als solche angehenden Prozesse umfaste, und er wird dabei in der That, wie ursprünglich auch der Rat der Fünfhundert, eine ausgedehnte, selbständige Strafgerechtigkeit ausgeübt haben. Ein formell geregeltes Versahren war freilich erst seit der Auszeichnung der Gesetze möglich 1. In der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts fungierte er nicht selten als gerichtliche Untersuchungs-Kommission. Wiederholt wurde er damals vom Volke bei staatsgefährlichen Verbrechen, aber auch bei andern Angelegenheiten mit einer Untersuchung beauftragt, deren Ergebnis er in einem Berichte (Apophasis) vorlegte, worauf das Volk entweder die Sache selbst erledigte, oder sie nach Ernennung öffentlicher Ankläger an das Heliasten-Gericht verwies 2.

Volksgerichte übergingen. Aθπ. 25, 2 und 45. Vgl. Philippi, Der Areopag, S. 264 ff. Vgl. Aristot. Aθπ. 25, 2: ἔπειτα τῆς βουλῆς ἐπὶ Κόνωνος ἄρχοντος ἄπαντα περιείλετο (Ephialtes) τὰ ἐπίθετα θι' ὧν ἦν ἡ τῆς πολιτείας φυλαχή, καὶ τὰ μὲν τοῖς πεντακοσίοις, τὰ δὲ τῷ δήμφ καὶ τοῖς δικαστηρίοις ἀπέδωκεν. Die Ansicht, daſs Ephialtes dem Areopag die ἐπίθετα entzog, hängt mit der Auffassung von der Machtsteigerung und thatsächlichen Regierung des Areopags nach den Perserkriegen zusammen und steht oder fällt mit derselben; aller Wahrscheinlichkeit nach ist sie ungeschichtlich. Vgl. S. 145, Anm. 4. Da der Areopag von Solon die Aufsicht über die Staatsverwaltung erhalten hatte, so müſste er sie zwischen Solon und den Perserkriegen, also etwa durch Kleisthenes verloren haben. Darüber verlautet aber nichts. Bei der Verſassungsrevision nach dem Sturze der Dreiſsig hatte allerdings der Areopag ἐπίθετα erhalten. Vgl. oben und Lysias bei Harpokr. s. ν. ἐπιθέτους ἑορτάς.

<sup>1)</sup> Vgl. Aristot. Άθπ. 4, 4 (in der angeblichen Verfassung, aber nach der Atthis vgl. S. 146 Anm.): ἐξῆν δὲ τῷ ἀδικονμένω πρὸ(ς τὴν τῶν) Ἀρεοπαγιτ(ῶν) βουλὴν εἰσαγγέλλειν ἀποφαίνοντι παρ' ὂν ἀδικεῖται νόμον. Vgl. das Psephisma des Teisamenos b. Andok. Myst. 84. Ἀθπ. 45 und den Abschnitt über die Thesmotheten.

<sup>2)</sup> Über die ζήτησις und ἀπόφασις durch den Areopag vgl. Deinarch. g. Demosth. 50 ff. 58. 62 ff.; vgl. 3. 82; Hypereid. g. Demosth., Frgm. 5 und Weiteres bei Philippi, Der Areopag 170 ff., welcher nachzuweisen sucht, daß der Areopag außer, wo es sich um seine eigenen inneren Angelegenheiten handelte, nur eine Untersuchung anstellte, wenn er durch einen Volksbeschluß dazu veranlaßt und ermächtigt war. G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 317, Anm. 5 beruft sich dagegen auf Deinarch. g. Demosth. 50 (Δνάγκη τὴν βουλὴν ὧ ἄνδφες τὴν ἐξ Ἀρείου πάγου κατὰ δύο τρόπους ποιεῖσθαι τὰς ἀποφάσεις πάσας τινας τούτους; ἤτοι αὐτὴν προελομένην, ἢ ζητήσασαν τοῦ δήμου προστάξαντος αὐτὴ) und Demosth. XVIII (v. Kr.), 133, wo der Areopag aus eigenem Antriebe den Antiphon, der im Verdachte stand, die Schiffswerfte in Brand stecken zu wollen, verhaftet, die Sache untersucht und davon Anzeige macht, worauf Antiphon vom Volksgerichte verurteilt wird. Aber in

Sittenpolizeiliche Befugnisse hat der Areopag im 5. und 4. Jahrhundert bis zur Gesetzgebung des Demetrios von Phaleron nicht ausgeübt 1; er besaß nur eine Disziplinargewalt gegen unwürdige Areo-

diesem Falle leitete der Areopag seine Berechtigung zum eigenen Vorgehen offenbar aus seiner richterlichen Kompetenz über Brandstiftung ab. Vgl. Meier und Schömann, Att. Prozess, bearb. v. H. Lipsius, S. 424, Anm. 656. — Der Areopag leitete gewöhnlich nur die Untersuchung, fällte aber nicht das Urteil. Wenn Deinarch. g. Demosth. 62 sagt: άλλα μήν πρότερον έγραψας σῦ (ω) Δημόσθενες κατά πάντων τούτων καὶ των άλλων Άθηναίων κυρίαν είναι την έξ Αρείου πάγου βουλήν χολάσαι τον παρά τους νόμους πλημμελούντα, χρωμένην τοις πατρίοις νόμοις και παρέδωκας σύ και ένεχείρισας την πόλιν απασαν ταύτη, ην αυτίκα φήσεις όλιγαρχικήν είναι, so ist das nicht richtig (D. kam frühestens um 342 nach Athen, dieser Vorgang spielt aber früher). Im Folgenden redet auch Deinarchos von Verurteilungen durch die Volksgerichte auf Grund von αποφάσεις des Areopags. Vgl. auch § 55 ff.; Demosth. XVIII (v. Kr.), 133; Hypereides g. Demosth. Frgm. 5 und dazu Meier und Schömann a. a. O.; Philippi, Der Areopag 178; A. Schaefer Demosthenes und seine Zeit III2, 326, Anm. 1. Bei den Strafurteilen, die der Areopag unter besondern Umständen nach der Schlacht bei Chaeroneia fällte, kann er nicht ganz ohne Vollmacht gehandelt haben, blieb aber sicherlich auch nicht innerhalb seiner Kompetenz. Vgl. S. 146 Anm.

1) Isokr. Areop. 39 ff. vermist sie schmerzlich. Vgl. auch Athen. IV, 168a: Ότι τους ασώτους και τους μή έχ τινος περιουσίας ζώντας το παλαιον ανεκαλούντο, τε οί Αρεοπαγίται και έκολαζον, Ιστόρησαν Φανόδημος και Φιλόχορος. Bei der Luxuspolizei wirkte der Areopag erst nach den Gesetzen des Demetrios von Phaleron mit. Vgl. Philippi, Der Areopag 162 ff. und dazu Meier und Schömann, Att. Prozefs², bearb. von H. Lipsius 109. 364. Was das Gesetz über die Bestrafung von Müssiggang betrifft, so gehörten Vergehen gegen dasselbe nach Plut. Solon 22 (wahrscheinlich Didymos) in der solonischen Verfassung vor das Forum des Areopags: την έξ 'Αρείου πάγου βουλήν ἔταξεν έπισχοπείν, ὅθεν έχαστος έχει τὰ έπιτήσεια καὶ τους άργους κολάζειν. Der νόμος άργίας, welcher noch in demosthenischer Zeit in Kraft war (g. Eubulid. 32), wird auch von Hdt. II, 177 und Diod. I, 77 dem Solon zugeschrieben. Nach andern war er ein Gesetz Drakons (Plut. Solon 17, wo nach mehreren Anzeichen Androtion zugrunde liegt) und wurde von Solon inbezug auf die Bestrafung abgeändert. Lysias (Frgm. 10 Scheibe) im Lex. Rhet. Cantabr. 665, 20 und bei Diog. Laert. I, 55; vgl. Pollux VIII, 42. Theophrastos endlich, ein guter Kenner der Gesetze, erklärte ihn für ein Gesetz des Peisistratos, aber schwerlich mit Recht. Plut. Solon 31. Vgl. indessen Joh. Toepffer, Quaestiones Pisistrateae (Dorpat 1886, Diss.), S. 42. Wie es sich auch mit der Person des Gesetzgebers verhalten mag, so gehörten doch die youqui agyius sicherlich nie zur Gerichtsbarkeit des Areopags, sondern zu der des Archon (Bekker, Anecd. gr. 310, 3), denn durch Müssiggang eines Bürgers wurde zunächst dessen Familie geschädigt, und die familienrechtlichen Klagen kamen vor den Archon. Vgl. Meier und Schömann, Att. Prozess2, bearb. von H. Lipsius 58. - Disciplinargewalt gegen eigene Mitglieder und Ausstofsung derselben; Demosth. LIV (g. Konon) 25, p. 1264; Deinarch. g. Demosth. 56; Aesch. g. Ktes. 20; vgl. Hypereides bei Athen. XIII, 566 F. Die Straferkenntnisse des Areopags gegen eigene Mitglieder unterlagen in demosthepagiten selbst und ein Strafrecht bei sittlichen Verschuldungen, von denen die richtige Vollziehung von Kultusgebräuchen beeinträchtigt wurde. Außerdem führte er die Außecht über die der Athena gehörenden, heiligen Ölbäume, und er bildete darum auch den Gerichtshof bei Prozessen gegen diejenigen, welche dieselben ausgerodet oder abgehauen hatten. Diese Prozesse gehörten zu Klagen wegen Verletzung der den Göttern schuldigen Ehrfurcht (γραφαὶ ἀσεβείας), über die im 4. Jahrhundert unter dem Vorsitze des Basileus die Heliasten richteten. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß die Prozesse wegen Ausrodung heiliger Ölbäume nur einen Überrest einer ehemals ausgedehnteren Gerichtsbarkeit des Areopags inbezug auf Asebie darstellen.

Zu den ältesten Befugnissen des Rates vom Areopag als selbständiger Körperschaft gehörte die Blutgerichtsbarkeit<sup>3</sup>. Bei jeder Verfassungsveränderung ließ man diese Gerechtsame unangetastet<sup>4</sup> und zwar wesentlich wegen des sakralen Charakters des Blutrechtes. Denn die Verpflichtung der erbberechtigten Anverwandten<sup>5</sup>, Rache an dem Mörder zu üben und seit der Beteiligung des Staates an der Verfolgung von Mord und Totschlag Klage zu erheben, stand in engster Verbindung mit dem ihnen obliegenden Seelenkultus und der Verehrung der die Seelen der Verstorbenen in ihre Tiefe aufnehmenden chthonischen Gottheiten<sup>6</sup>. Auch in Athen war die Hauptblutgerichtsstätte mit dem Kultus dieser Gottheiten nahe verbunden. Sie befand sich auf dem Areioshügel<sup>7</sup> über einer dunkeln Felsspalte, wo die Semnai ("die

nischer Zeit der Berufung an das Volksgericht. Deinarch. g. Demosth. 57. Vgl. dazu Philippi a. a. O. 174 ff. und Meier und Schömann a. a. O. 247. Verletzung von Kultusgebräuchen: Ps. Demosth. g. Neaira 79 ff. und dazu Gilbert, Gr. Staatsaltert. 1², 315, Anm. 3 gegen Philippi a. a. O. 169. Über die öffentlichen Klagen ἕβρεως und μοιχείας vgl. den Abschnitt über die Thesmotheten.

Lys. VII, περὶ τοῦ σηχοῦ ἀπολογία; Aristot. Αθπ. 60, 2. Vgl. dazu Meier und Schömann a. a. O., S. 369.

Meier und Schömann a. a. O., S. 373ff. Demetrios von Phaleron hat vermutlich die Gerichtsbarkeit des Areopags bei Asebie-Prozessen erweitert.

<sup>3)</sup> Näheres in dem Abschnitte über Drakon.

<sup>4)</sup> Antiphon V (Herod. Ermord.), 14 = VI (Choreut.), 2: ὑπάρχει μὲν γὰρ αὐτοῖς (νόμοις) άρχαιστάτοις εἶναι έν τῷ γῷ ταύτη, ἔπειτα τοὺς αὐτοὺς αἰεὶ περὶ τῶν αὐτῶν κτλ. Demosth. XXIII (g. Aristokr.), 66: τοῦτο μόνον τὸ δικαστήριον ούχὶ τύραννος, οὐκ ὁλιγαρχία, ού δημοκρατία τὰς φονικὰς δίκας ἀφελέσθαι τετόλμηκεν. Isokr. Paneg. 40; Lys. I (Eratosth. Totschl.), 30.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 112 Anm.

<sup>6)</sup> Erwin Rohde, Psyche (Freiburg 1890) 236 ff.

<sup>7)</sup> Man leitete den Namen des Hügels gewöhnlich davon ab, dass nach

Ehrwürdigen") oder Erinyen, welche den Seelen der Verstorbenen beistanden und die Bestrafung des Mörders heischten, selbst in der Erd-

der Sage die Götter daselbst über Ares, als er den Halirrhothios erschlagen hatte, Gericht hielten, wobei jener seinen Speer, das Sinnbild der Blutrache, in die Erde stiefs. Hellanikos, Frgm. 69 (Suid. s. v. "Αρειος πάγος = Bekker, Anecd. gr. I, 444); vgl. Hellanikos, Frgm. 82 (Schol. Euripid. Orest. 1648); Euripid. El. 1255ff.; Iph. T. 945; Demosth. g. Aristokr. 66; Philochoros, Frgm. 16 (Steph. Byz. s. v. Αρειος πάγος; Marm. Par. 3; Ps. Apollod. III. 14, 2; Paus. I. 27, 1; 28, 5. Aeschylos läßt diese Legende unberücksichtigt. In seinen Eumeniden wird auf dem Areopag zum erstenmale über Orestes gerichtet und bei dieser Gelegenheit das Blutgericht eingesetzt. Er deutet Αρειος πάγος als Areshügel, weil sich dort die Amazonen im Kampfe gegen Theseus verschanzt und dem Ares geopfert hätten. Eumenid. 655 ff.; vgl. Kleidemos b. Plut. Thes. 27. Über andere Erklärungen vgl. Philippi, Der Areopag 8ff. Allerdings konnte der Areiospagos insofern als Kriegshügel aufgefast werden, als er der natürliche Stützpunkt bei Angriffen gegen die Burg war und als solcher seine geschichtliche Bedeutung hatte (U. Köhler, Hermes V1 [1871], S. 92 ff.), indessen das Blutgericht hing nicht sowohl mit Ares, als mit dem an die Erdspalte unter dem Nordostabhange des Hügels gebundenen Kultus der Semnai (vgl. die folgende Anm.) zusammen. Auch die Erklärung des Namens als "Areshügel" ist höchst fraglich. Vgl. U. Köhler a. a. O.; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 428 deutet ihn als "Fluch - und Sühnehügel" und leitet ihn von der Athena Areia her, der einzigen Gottheit, die auf dem Hügel einen Altar hatte. Paus. I. 28, 6. Vgl. CIA. II, 333, v. 5 (163, v. 10?); Dagegen mit Recht K. Tümpel, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XI (1880), 688. Die Athena Areia war eine Kriegsgöttin. Vgl. Roscher im Mythol. Lex. I, Sp. 679. Bei Aeschylos (vgl. die folgende Anm.) heißen die Semnai auch Apal. Erw. Rohde, Psyche, S. 247 fasst daher "Aprior nayor als Hügel der Fluchgöttinnen auf, auch G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 425, Anm. 4 leitet ἄρειος von ἀρά ab, während Stoll, Roschers Mythol. Lex. I, Sp. 484 und E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, S. 52 an Areshügel festhalten.

1) Die Erinyen-Ankläger in dem vorbildlichen Prozesse des Orestes bei Aeschyl. Eumen. (vgl. Euripid. Iph. T. 940) und nach anderer Quelle bei Demosth. g. Aristokr. 66. 74; Deinarch. g. Demosth. 87. - Über die chthonische Natur der von den Attikern Semnai genannten (Thuk. I, 126; Aristoph. Ritter 1312; Them. 224; Polemon, Frgm. 41, Müller III, 127; Paus. I. 28, 6; II. 11, 4) Erinyen vgl. II. XIX, 259: Ἐρινύες, αί θ' ὑπὸ γαῖαν ἀνθρώπους τίνυνται κτλ. II. IX, 572. Die Erinys heißt ήεροφοῖτις, die ungesehen im Morgennebel schreitende. II. IX, 571; XIX, 87 (vgl. dazu Ebeling, Lex. Hom. u. d. W. negogotris). Aeschyl. Eumen. 72: σχότον νέμονται Τάρταρόν 5' ύπο χθονός. Vgl. v. 395. 115: χατά χθονός θεαί; Sophokl. O. K. 1568: χθόνιαι; Euripid. Iph. T. 286: "Αιδου δράκαινα. Sophokles O. K. 40. 106 nennt sie Fis zai Exórov zógat, Aeschyl. Eumen. 416. 322. 745. 792: vvztôs alavis rézva. Nach Hesiod. Theog. 185 (vgl. Ps. Apollod. Bibl. I. 1, 4) werden sie von der Erde aus den auf sie gefallenen Blutstropfen des Uranos bei dessen Entmannung durch Kronos geboren. Die Dreizahl der Erinyen erscheint zuerst bei Euripid. Orest. 408. 1650; Tro. 457, vgl. Iph. T. 968. - Bei Aeschyl. Eumen. 417 (vgl. Sept. 70. 954) heißen die Semnai auch 'Agal und sind als die ποινή heischenden Flüche des Ermordeten πράκιορες αξματος (Eumen. 310).

tiefe wohnten 1. Bei den Erinyen schwuren beide Parteien beim Be-

Der beleidigte Tote wird zum 'Agaios selbst: Sophokl. Trach. 1201; vgl. Euripid. 1ph. T. 778; Med. 608. Im Grunde war nach Erwin Rohde, Psyche 247 die Erinys eines Ermordeten nichts anderes als seine eigene, zürnende, sich selbst Rache holende Seele, an deren Stelle erst in späterer Umbildung die daipores agaiot traten. Die attischen Semnai erscheinen in der Tragödie vorzugsweise als Rächerinnen der Blutschuld, während die Erinyen des homerischen Epos überhaupt die schweren Verletzungen der sittlichen Ordnung, insbesondere Verletzung der Pflichten gegen die Eltern und nächsten Anverwandten, "\$\rho\_{\psi}\$ und Meineid, verfolgen und rächen. Vgl. Il. IX, 454; XV, 204; XIX, 87. 259; Od. II, 135; XVII, 475; Hesiod. Erg. 803. Vgl. Il. IX, 571; XIX, 259. 418; Od. XI, 280; XV, 234; XX, 78. Vgl. Aschenbach, Die Erinyen bei Homer, Hildesheim 1859, Progr.; Nägelsbach, Hom. Theologie, bearb. v. Authenrieth (Nürnberg 1884) 263 ff. 448; Rapp, Roschers Mythol. Lex., Art. Erinys, Sp. 1321 ff. - Bei den Makedonen hießen die Erinyen 'Αράντιδες (Hesych. s. v. άράντισι), eine Bezeichnung, die Legerlotz, Kuhns Zeitschr. VIII, 418 als Weiterbildung von apa erklärt, während sie K. Tümpel, Jahr. f. kl. Philol. Supplbd. XI (1880), 685 ff. unter Zustimmung von O. Crusius, Roschers Mythol. Lex. I, Sp. 470, Art. Arantides von "Ages, einer ältern Form für "Ages, ableitet und eine engere Verbindung zwischen Ares und den Erinyen nachzuweisen sucht. Ahnlich Stoll, Die ursprüngliche Bedeutung des Ares (1855), S. 33 ff. und in Roschers Mythol. Lex. I, Sp. 484, Art. Ares (der mit der Demeter Erinys und den Erinyen zusammenhängende chthonische Ares Vollstrecker der Blutrache) und Fr. Voigt, Beitr. zur Mythol. des Ares und der Athena, Leipzig. Stud. IV (1881), 225 ff. Andere (vgl. Rapp, Roschers Mythol. Lex. I, Sp. 1311 ff., Art. Erinys) meinen, dass der Gestalt der Erinyen das Bild der ungestüm dahinfahrenden, dunkeln Wetterwolken zugrunde liege und erklären sie für Wolkenfrauen oder Gewittergottheiten. Man identifiziert die griechische Equvis mit der indischen Göttin Saranyû, welche als stürmende Wetterwolke erklärt wird. Kuhn und Roth, Zeitschr. d. morgenländ. Gesellsch. IV, 417 ff.; Nägelsbach a. a. O. 448 (daselbst neuere Litteratur). Ist schon, wie mir H. Oldenberg mitteilt, die (auch von G. Curtius, Gr. Etym.\*, S. 346 und Max Müller, Vorlesungen über Sprachwissenschaft von Böttger<sup>2</sup> [1870] II. 516 angenommene) sprachliche Identität von 'Equvéç und Saranyû höchst zweifelhaft, so gilt das in noch höherem Grade von dem sachlichen Zusammenhange. Vgl. Max Müller a. a. O. und W. Mannhardt, Mythol. Forschungen (Strafsburg 1884) 244 ff. Ein Kenner der indischen Mythologie, wie H. Oldenberg, erklärt mir, daß das Wesen der indischen Saranyû ganz dunkel sei. - Vgl. noch im allgemeinen: K. O. Müller, Aeschylos Eumeniden mit erläuternd. Abhdl. (Göttingen 1833) 168 ff.; Preller, Demeter und Persephone (Hamburg 1837) 198 ff.; Kuhn, Zeitschr. f. vergl. Sprachf. I, 439-470; Max Müller, Vorlesungen über Sprachwissenschaft von Böttger2 (1870) II, 494 ff.; Dilthey, Archaeol. Zeit. XXXI (1873), 70 ff.; XXXIII (1875), 68 ff.; G. Körte, Über die Personifikation psychologischer Affekte in der spätern Vasenmalerei, Berlin 1874; Rosenberg, Die Erinyen, Berlin 1874; Rapp, Roschers Mythol. Lex. I, Sp. 1310 ff., Art. Erinys (daselbst neuere Litteratur); Erw. Rohde, Psyche, Freiburg 1890. - Über die Lage des Heiligtums der Semnai unter dem Nordostabhange des Hügels schräg gegenüber dem Burgeingange vgl. U. Köhler, Hermes VI (1871), 102 ff.; H. Lolling, Müllers § 15. Die Anfänge des athenischen Staates; Königtum und Adelsherrschaft. 153

ginn des Prozesses, und ihnen opferten die vom Areopag Freigesprochenen 1.

## m.

Die höchsten Beamten waren die Archonten<sup>2</sup>, welche mit umfassenden administrativen Befugnissen<sup>3</sup> zugleich richterliche vereinigten. Sie fällten bei den zu ihrem Amtskreise gehörenden Prozessen selbständig die richterliche Entscheidung, und ihre Erkenntnisse unterlagen keiner Berufungsinstanz<sup>4</sup>, es sei denn, daß sie ein Gesetz verletzten, in welchem Falle der Benachteiligte unter Hinweisung auf das betreffende Gesetz Klage beim Areopag führen konnte. Letzteres war erst möglich, seitdem es Aufzeichnungen der Gesetze gab, die jedermann einsehen konnte, also sicherlich nicht vor dem 7. Jahrhundert und nicht lange vor der Zeit Drakons<sup>5</sup>.

Handb. d. kl. Altertumsw. III, 330; Arth. Milchhöfer, Baumeisters Denkmäler, Athen, S. 199; E. Curtius, Stadtgesch. von Athen 52 und p. xxix (Zusammenstellung der Zeugnisse) vgl. auch Curtius und Kaupert, Atlas von Athen, Bl. IX. Die Gerichtsstätte lag wahrscheinlich auf der östlichen und höchsten Erhebung des Hügels.

Antiphon, Herod. Ermord. 88; vgl. 11; Demosth. g. Aristokr. 67, 68;
 Deinarch. g. Demosth. 47; Paus. I. 28, 6 (Opfer).

2) Meursius, De archontibus Atheniensium, Lugd. Bat. 1622; K. F. Hermann, De jure et auctoritate magistratuum Atheniensium, Heidelberg 1829; A. Perrot, Essais sur le droit public et privé de la republique Athénienne III (Paris 1867), 167ff.; Ad. Michl, Das Archontat, Prag 1879; Meier und Schömann, Attischer Prozess, bearb. von H. Lipsius (Berlin 1882ff.) 55 ff.; Hermanns Gr. Staatsaltert. 6, bearb. von V. Thumser, § 98, S. 557ff. (daselbst auch weitere Litteraturangaben). G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 121 ff. 279 ff.

3) Vgl. S. 145, Anm. 1.

4) Aristoteles A9π. 3, 5 konnte das aus dem Umstande schließen, daß erst Solon die Berufung an das Dikasterion einführte (A9π. 9, 1; vgl. dazu S. 49, Anm. 1) und daß die Beschränkung der Beamten auf die bloße Prozeßleitung eine demokratische Einrichtung war (vgl. S. 22, Anm. 1). Ein Einzelrichter entscheidet übrigens auch Od. XII, 439 Prozesse. Nach dem homerischen Epos richten die Könige, welche die Θέμιστες von Zeus empfangen haben, als δικασπόλοι. Vgl. Bd. I², 505, Anm. 7 und Hesiod. Erg. 39. 222 ff. 250 ff. Vgl. weiter unten den Abschnitt über die Thesmotheten.

5) Ἀθπ. 4, 4: ἐξῆν δὲ τῷ ἀδιχουμένῳ πρὸ(ς τὴν τῶν) Ἀρεοπαγι(τῶν) βουλὴν εἰσαγγέλλειν ἀποφαίνοντι παρ' ὅν ἀδιχεῖται νόμον. Das hat A. zu der angeblichen Verfassung Drakons aus der Atthis hinzugefügt. Vgl. S. 146 Anm. Eine ähnliche Befugnis hatte späterhin auch der Rat der Fünfhundert Vgl. Aristot. Ἀθπ. 45. Eine umfassende Rechtsaufzeichnung hat es nach den epigraphischen Funden vor dem siebenten Jahrhundert sicherlich nicht gegeben. Vgl. Bd. I², S. 500.

Die drei ersten Archonten 1 waren Einzelbeamte, die als solche ihre besonderen Geschäftskreise und Amtshäuser hatten. Der Basileus 2, welcher zunächst den höchsten Rang besaß 3, hatte in geschichtlicher Zeit und zwar, soweit sich das mit einiger Sicherheit nachweisen läßt, mindestens schon in solonischer seinen Amtssitz in der Königshalle am Markte 4. Aristoteles sagt, daß der ursprüngliche Amtssitz des Basileus im Bukoleion nahe beim Prytaneion gewesen sei 5, das am Nordabhange der Burghöhe lag 6. Er schloß das aus dem

<sup>1)</sup> Über die Reihenfolge ihrer Einsetzung vgl. S. 136, Anm. 2.

Hauvette-Besnault, De archonte rege, Paris 1884; H. Lipsius, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. 1891, S. 51.

<sup>3)</sup> Vgl. weiter S. 136 und weiter unten S. 157 ff.

<sup>4)</sup> Über die βασίλειος στοά oder στοά ή βασιλεία vgl. S. 147, Anm. 1. Amtssitz des Basileus: Plat. Theaetet 210 D; Eutyphron 2a; Paus. I. 3, 1; CIA. I, 61 = Dittenberger, Syllog. inscr. gr. 45. Die solonischen Gesetze wurden zweifellos deshalb in der Königshalle aufgestellt, weil sie das Amtshaus des Basileus, des Vorsitzenden des Areopags war, der für die Beobachtung der Gesetze zu sorgen hatte. Vgl. S. 147, Anm. 1. Aus demselben Grunde leisteten die Archonten auf dem Steine mit den Schwuropfern vor der Königshalle den Amtseid, daß sie nach den Gesetzen ihres Amtes walten würden. Aristot. 'A9n. 7, 1; 55, 5; vgl. Plut. Solon 25; Pollux VIII, 86; Harpokr. s. v. 26905. Dieser Eid mit seinen fremdartigen Formalitäten reicht sicher schon in die vorsolonische Zeit zurück. Das betont mit Recht Wilamowitz, Philol. Unters. I, 208. - Vgl. noch über die Königshalle und ihre Lage: Löschcke, Vermuth. zur gr. Kunstgesch. und Topographie Athens (Dorpat 1884, Progr.) 16ff.; K. Lange, Haus und Halle, Leipzig 1885, S. 60 ff. [Die Königshalle in Athen, Leipzig 1884]; Milchhöfer, Athen, Baumeisters Denkmäler, S. 163; H. Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 314; C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 344 ff.

<sup>5)</sup> Aristot. 'Αθπ. 3, 5: ἦσαν δ' οὐχ (so Kaibel-Wilamowitz, Blass. — ἄκησαν: Sandys. Andere: ἐδίκαζον, καθῖζον, συνἢσαν) ἄμα πάντες, ἀλλ' ὁ μὲν βασιλεύς εἶχε τὸ νῦν καλούμενον βουκολεῖον, πλησίον τοῦ πουτανείου (σημεῖον δέ ἔτι καὶ νῦν γὰρ τῆς τοῦ βασιλέως γυναικὸς ἡ σύμμειξις ἐνταῦθα γίγνεται τῷ Διονίσῷ καὶ γάμος). Vgl. Bekker, Anecd. gr. 449, 19; Suid. s. v. ἄρχων. Vgl. auch S. 106, Anm. 2 und über derartige Schlüsse des Aristoteles, S. 35.

<sup>6)</sup> In geschichtlicher Zeit kennen wir nur ein Prytaneion, das nach dem Fundorte einer Anzahl Inschriften und Paus. I. 18, 3-4 am Nordabhange der Burg lag. P. W. Forchhammer, Topographie von Athen (Kiel 1841) 365 ff.; L. Rofs, Das Theseion (Halle 1852), S. 38 ff.; Bursian, De foro Atheniensium (Zürich 1865, Progr.) 13 ff.; Bötticher, Philol. Supplbd. III, 343 ff.; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 221 ff. 301 ff. 467 ff.; Milchhöfer, Athen, Baumeisters Denkmäler, S. 172; Lolling, Müllers Handb. d. klass. Altertumsw. III, S. 320; Mifs Harrison, Mythology and monuments of anc. Ath. (1890) 165 ff. — E. Curtius und nach ihm R. Schoell u. a. haben nachzuweisen versucht, daß es zwei Prytaneia gegeben hätte, von denen das ältere an dem "Altmarkte" an der Südseite der Burg (vgl. S. 97, Anm. 4) gelegen hätte, während das von Paus. a. a. O. erwähnte am Nordabhange in der makedonischen Zeit (wie E. Curtius jetzt vermutet unter

Umstande, dass im Bukoleion an den Anthesterien i die heilige Vermählung der Gattin des Basileus mit dem Dionysos vollzogen wurde. Dieser bisher als richtig anerkannte Schluss ist jedoch keineswegs zwingend, denn jene Cärimonie fand nicht deswegen im Bukoleion statt, weil es der Amtssitz des Basileus war, sondern weil es dem Dionysos gehörte und zwar dem ursprünglich in Stiergestalt verehrten Gotte der Zeugungskraft und Fruchtbarkeit 3. Es ist vielmehr anzu-

Demetrios von Phaleron) erbaut worden wäre. Vgl. E. Curtius, Die Agora von Athen, Verhall. d. 15. Philol. Versammlung (Hamburg 1855), S. 69 ff.; Attische Stud. II, 58ff.; Erläut. Text zu den sieben Karten zur Topographie von Athen, S. 24 ff.; Das Metroon als Staatsarchiv (Gotha 1868), S. 13; Ber. d. Berl. Akad. d. Wissensch. 1873, S. 291 und 1876, S. 39 ff.; Stadtgesch. v. Athen, S. 51. 60. 244. 302. - R. Schoell, Hermes VI (1872), S. 18ff. 29ff.; Jenaer Litteraturzeitung 1875, S. 690; G. Hagemann, De Graecorum prytaneis (Breslau 1880, Diss.) 27 ff. Dagegen namentlich Bursian, Bötticher, C. Wachsmuth a. a. O., dann U. v. Wilamowitz, Philol. Unters. I, 195 ff.; W. Gurlitt, De foris Athenarum, Satura philol. H. Sauppio etc. 148 ff. - Es hat in Athen seit dem Übergange des Königtums in den Adelsstaat und der Ersetzung der έστία des Königshauses auf der Burg (deren Andenken vielleicht die ewige Lampe im Poliastempel bewahrte. Vgl. Preuner, Hestia-Vesta 126. 140; Schoell, Hermes VI, 19) durch die κοινή ἐστία der Stadtund Staatsgemeinde (Preuner, Roschers Mythol. Lex., Art. Hestia I, 2630. 2637. 2641) im Prytaneion oder Amtshause der Gemeinde gewifs nur ein Prytaneion gegeben. Die zour forta konnte nicht von ihrer Stelle rücken. Wenn zur Zeit des Thukydides das Prytaneion mit dem Staatsherde an der Südseite der Burg gelegen oder auch nur irgend etwas die Erinnerung an die ehemalige Lage des Prytaneions an jener Stelle bewahrt hätte, dann würde er II, 16 (vgl. S. 88) sich unmöglich ein solches Hauptargument für die Lage der Altstadt entgeben lassen können. Thukydides sagt offenbar deshalb nichts vom Prytaneion, weil es nicht, wie die von ihm erwähnten Heiligtümer und die Kallirrhoe im Süden (Südosten) lag.

- 1) Vgl. S. 74, Anm. 2 und S. 88, Anm. 2.
- 2) Hermanus Gr. Staatsaltert. 6, bearb. v. V. Thumser, § 98, S. 562, Anm. 10; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. 1°, S. 124; Judeich, Rhein. Mus. XLVII (1892), 59. Vgl. E. Curtius, Stadtgesch. von Athen 51 (ein besonderes Amtshaus neben dem Basileion, "eine königliche Meierei").
- 3) Die Vollziehung des γάμος oder die σύμμιξις erfolgte nach attischem Brauche im Hause des Bräutigams (vgl. K. F. Hermanns Gr. Privataltert.", bearb. von Blümner, S. 274). Nun wurde aber dem Dionysos als dem Gotte der Fruchtbarkeit zu Beginn des Frühjahres die Basilinna als Vertreterin der Frauen der Gemeinde und dadurch des Landes selbst nach dem Ritual förmlich vermählt (Ps. Demosth. g. Neaira 73. 76. 110; Hesych. s. v. Διονύσον γάμος. Vgl. dazu über die Bedeutung der Cärimonie: A. Mommsen, Heortologie 358 f.; F. A. Voigt, Roschers Myth. Lex. I, Art. Dionysos, Sp. 1073; B. Keil, Berl. philol. Wochenschr. 1892. Nr. 21, Sp. 653). Daraus ist mit Notwendigkeit zu schließen, daß die σύμμιξις der Basilinna und des Dionysos im Hause des letzteren und nicht des Basileus vollzogen wurde. In der That gehörte das Bukoleion dem Dionysos. Es

nehmen, daß der Basileus, als er von der Burg herabstieg und erster Beamter oder Prytanis der Gemeinde wurde, naturgemäß zunächst in

war das Haus der βουκόλοι. So hießen aber die Diener des Dionysos ταυρόμορφος in Thrakien und anderwärts. Vgl. Aristoph. Wesp. 9; Hermes VII (1873), 39, Nr. 12; CIGr. Nr. 2052; O. Crusius, Philol. XLVII, 34; F. A. Voigt a. a. O., Sp. 1086. Vgl. auch die Stiftungslegende des Lenaion bei Maaßs, De Lenaeo et Delphinio (Ind. schol. Gryphisw. 1891/2), p. VI. Die eleusinischen Mädchen riefen zur Frühjahrsepiphanie des Dionysos den Gott, der τῷ βοέψ ποδὶ θύων kam, als ἄξιος ταῦρος an. Plut. Quaest. gr. 36 = Bergk, P. L. Gr. III\*, 656; Carm. pop. 6. Vgl. Il. VI, 135. Ein Stier war das gewöhnliche Opfer im Dionysoscultus, und der Gott selbst heißt mehrfach auch bei attischen Dichtern βούκερως oder ταυρόσκος. Vgl. Sophokles, Frgm. 874, 2 Nauck., Euripid. Bak. 100 vgl. 920. 1017. 1159. (Andere Epitheta der Art sind ταυρωπος, ταυρογενής, βουγενής. Vgl. Orph. hymn. 30, 4; Frgm. 160, 7 Abel; Pollux IV, 86; Athen. XI, 476a). Gerade die zeugerische Kraft des Gottes wurde in Stiergestalt ausgedrückt (F. A. Voigt a. O., S. 1058 f.). Es ist daher einleuchtend, warum der leρός γάμος im Bukolion stattfand.

Dazu kommt noch ein anderer Umstand. Am Fuße des Burgfelsens lag auch der heilige Ackerstreifen, auf dem der Priester aus dem Geschlechte der Buzygen ebenso wie auf dem rarischen Acker bei Eleusis und dem Felde bei Skiron, alljährlich zu Beginn der Ackerbestellung die heilige Pflügung, den 1400's agoros, vollzog. Das Pflügen unter der Burg hiefs speziell ἄροτος βουζύγιος. (Plut. Con. praecept. 42; Hesych. s. v. Βουζύγης. Vgl. Preller, Demeter und Persephone 391 ff.; A. Mommsen, Heortologie 9, 76, 218, 221, 462; C. Bötticher, Philol. XXII, 262 ff. 394; C. Robert, Hermes XX, 378; Stoll, Roschers Mythol. Lex. I, Art. Buzyges, Sp. 839; Joh. Toepffer, Att. Genealogie 137.) Nach Schol. Aristeid. III, 473 (Dindorf) hatten die Buzygen zugleich die heiligen Pflugstiere zu pflegen. Diese Butrophie steht gewifs in enger Beziehung zu dem Bukolion, "der Rinderhut" (E. Curtius). Vgl. Preller, Gr. Mythol.4, bearb. von C. Robert I, 206, Anm. 4. Daneben besaßen die Buzygen das erbliche Priestertum des Zeus Τέλειος, des Schutzgottes der ehelichen Gemeinschaft, der als solcher auch Ziyios (Hesych. s. v.) hiefs. Dass gerade die Buzygen auch dieses Priestertum hatten, erklärt sich daraus, dass man die Ehe als eine Folge der durch den Ackerbau begründeten menschlichen Kultur betrachtete und die Erzeugung und Entwickelung des Menschen im Mutterleibe mit der Aussaat und dem Wachstume des Samenkornes verglich. Joh. Toepffer a. a. O. 147. Plut. Con. praecept. 42 sagt unmittelbar nach der Erwähnung der legol αροτοι der Buzygen: τούτων δε πάντων legatatos έστιν ο γαμήλιος σπόρος και άροτος έπι παίδων τεκνώσει. Die alte Verlobungsformel lautete: παίδων έπ' αρότω γνησίων δίδωμί σούγω την έμαυτοῦ θυγατέρα. Menandros Kock, Com. Att. Frgm. III, 720. Durch diese Beziehungen erhält der isgos yauos im Bukoleion die volle Beleuchtung.

Dass das Bukoleion einst Amtssitz des Basileus war, darf man auch nicht aus dem Umstand schließen, dass in dem νόμος des Basileus (vgl. darüber S. 48, Anm. 1) nach Krates b. Athen. VI, 235 c die Bestimmung stand: έπιμελεϊσθαι δὲ τὸν βασιλεύοντα τῶν τε ἀρχόντων ὅπως ἄν χαθιστῶνται καὶ τοὺς παρασίτους έχ τῶν δήμων αξρῶνται κατὰ τὰ γεγραμμένα τοὺς δὲ παρασίτους έχ τῆς βουκολίας ἐκλέγειν έχ τοῦ μέρους τοῦ ἐαυτῶν ἔχαστον ἐχτέα χριθῶν δαίνυσθαί τε τοὺς ὄντας

das Prytaneion übersiedelte, in das Gebäude der Gemeindevorsteher oder Amtshaus 1, in dem sich zugleich, weil es das Haus der Gemeinde

Αθηναίων ἐν τῷ ἰερῷ κατὰ τὰ πάτρια. τὸν δ' ἐκτέα παρέχειν εἰς τὰ ἀρχεῖα τῷ ᾿Απόλλωνι τοὺς ᾿Αχαρνέων παρασίτους ἀπὸ τῆς ἐκλογῆς τῶν κριθῶν. Denn in dem νόμος des Basileus, der die Oberaufsicht über den Staatskultus und die heiligen Grundstücke, insbesondere auch über diejenigen, auf welchen die heilige Pflügung stattfand (Rarische Flur: Ἐσημ. ἀρχ. 1883, p. 122; Bullet. d. corr. hell. VIII, 199), zu führen hatte, war über haupt über die παράσιτοι gehandelt, welche bei gewissen Heiligtümern als Opferdiener fungierten, das heilige Getreide zu Opfermahlzeiten und Festschmäusen auslasen und an denselben Anteil erhielten. Athen. VI, 234f.: κὰν τοῖς τοῦ βασιλέως δὲ νόμοις γέγραπται, ,, θνέιν τῷ ᾿Απόλλωνι τοὺς Ἁχαρνέων παρασίτους. Pollux VI, 35: καὶ ἀρχεῖον τι ᾿Αθήνησι παρασίτιον καλούμενον, ωἰς ἐν τῷ νόμφ τοῦ βασιλέως ἔστιν εὐρεῖν. Vgl. über die Parasitoi: M. H. E. Meier, Hall. Encyklop. Sect. III, Bd. XI, S. 417 ff.; Schömann, Gr. Altert. II², 418; R. Schoell, Hermes VI (1872), 24 ff.

1) πρότανις, im Lesbischen πρότανις, hängt mit πρό, πρῶτος zusammen und bezeichnet den Fürsten oder Vorsteher. G. Curtius, Gr. Etym.4, S. 284. 380. Plat. Protag. 338a: ἐπιστάτης τε καὶ πρύτανις. Vgl. Phot. und Suid. s. v. πρύτανις = διοικητής, προστάτης, φύλαξ, βασιλεύς, ἄρχων, ταμίας, ἔξαρχος. Ein König ngúraris genannt z. B. Pind. Pyth. II, 58; Aeschyl. Hiket. 371. Zeus oder Kronos πρύτωις: Pind. Pyth. VI, 21; Aeschyl. Prom. 169; Euripid. Tro. 1288. πρυτανεύειν im allgemeinen Sinne von herrschen, obwalten, leiten: Hom. Hymn. Apoll. 68; Demosth. V (v. Frdn.), IX (g. Phil. III), 60; XV (Fr. d. Rhod.), 3. Es konnten also auch die Archonten als Gemeindevorsteher πρυτάνεις genannt werden. Thukydides II. 15, 2 sagt von Theseus: καταλύσας τῶν ἄλλων πόλεων τά τε βουλευτήρια και τὰς ἀρχάς, ές την νῦν πόλιν οδσαν, εν βουλευτήριον αποδείξας και πρυτανείον, ξυνώκισε πάντας, κτλ. Er falst also das Prytaneion als Regierungsgebäude, als Haus der agxai oder agxaior auf. Vgl. Demosth. X (g. Phil. IV), 23: άρχεῖα καὶ βουλευτήρια. Darum betrachteten das Prytaneion als Amtshaus der Archonten: E. Curtius, Ber. d. Berl. Akad. d. Wiss. 1873, S. 284 ff.; Lange, Die Epheten und der Areopag (Leipzig 1874 = Abhdl. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. VII) 55; Philippi, Der Areopag 224 ff. Über die angebliche Beziehung der Prytanen der Naukraren zum Prytaneion vgl. weiter unten S. 159, Anm. 1. — Das βασίλειον, das Amtshaus der Phylobasileis (S. 106, Anm. 2), kann nicht ursprünglich Amtsgebäude des Basileus gewesen sein (wie u. a. A. E. Curtius, Ber. d. Berl. Akad. d. Wissensch. 1873, S. 288; Stadtgesch. von Athen, S. 51; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 468, Anm. 1; II, 353, Anm. 1 annehmen) und in Prytaneion umgetauft worden sein (Lange, Die Epheten, S. 78 ff.; Preuner, Roschers Mythol. Lex., Art. Hestia, Sp. 2637), da sich das Königtum neben dem Stammesfürstentume entwickelte (vgl. S. 105, Anm. 3). -Aristoteles Pol. VI. 8, p. 1322 b, v. 25 sagt, dass die Besorgung der Opfer für die Gemeinde das Gesetz nicht Priestern übertrage, sondern Männern, die ihre Würde vom Staatsherde hätten, bei den einen hießen dieselben Archonten, bei andern Könige, bei noch andern Prytanen: έχομένη δε ταύτης ή πρὸς τὰς θυσίας άφωρισμένη τὰς χοινὰς πάσας, όσας μη τοῖς Ιερεύσιν ἀποδίδωσιν ὁ νόμος, ἀλλ' ἀπο τῆς χοινῆς έστίας ἔχουσι τὴν τιμήν χαλοῦσι δὲ οί μὲν ἄρχοντας τούτους, οί δὲ βασελείς, οι δε πουτάνεις. In Athen vollzog die Gemeindeopfer vor allen der βαwar, der Gemeindeherd, die zowi coria, befand 1. In älterer Zeit

σιλεύς (vgl. S. 125, Anm 1) und gehörte darum als ältester Gemeindevorsteher naturgemäß zunächst in das Amtshaus der Gemeinde mit der zowij forta (vgl. die folgende Anmerkung). Diese Opfer konnte man ihm als Basileus nicht nehmen, wenn er auch den Amtssitz im Prytaneion dem neuen Prytanis, dem Archon, einräumen musste. Weder er, noch der Archon, braucht je den Amtstitel neurang geführt zu haben, obwohl sie die Funktionen von Gemeindevorstehern oder Prytanen hatten, denen πρύτανις hat auch eine allgemeinere Bedeutung. Das Haus der Gemeindevorsteher konnte sehr wohl neuraveior heißen, ohne daß gerade ein Beamter den besondern Titel πούτωνις führte. Vgl. Preuner a. a. O., Sp. 2637; Stahl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 251. Im gewöhnlichen Leben mochte man immerhin die Gemeindevorsteher des Adelsstaates und insbesondere den Basileus Prytaneis nennen (vgl. das oben Bemerkte). Auch der Name der Gerichtsgebühren oder novravsia, der sich aus der demokratischen Gerichtsordnung nicht erklären läfst, zwingt nicht zu der Annahme, dass es einst oberste Verwaltungs- und Gerichtsbeamte mit dem Titel novicivus gab, wie Böckh, Sth. Ath. I3, 216; Meier und Schömann, Att. Prozess, bearb. von H. Lipsius, S. 25; L. Lange, Die Epheten (Leipzig 1874 = Abhdl. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. VII); Philippi, Der Areopag 246 annehmen. Die Gerichtsgebühren können auch von dem Gericht έν πρυτανείω ihren Namen haben. Vgl. Stahl a. a. O. Prytaneia wurden bei Privatprozessen (namentlich bei Schuldklagen und bei Klagen wegen irgendwelcher Schädigung, den fizm βλάβης) und nur bei solchen öffentlichen Prozessen erlegt, bei denen der Kläger zugleich einen eigenen Vorteil verfolgte (Meier und Schömann a. a. O., S. 810). Ein Teil dieser Klagen, nämlich der in das Familienrecht fallende, kam noch später vor den Archon, die Hauptmasse vor die Vierzigmänner und andere Behörden. Vor der Zersplitterung der Gerichtsbarkeit werden diese Klagen im allgemeinen zu der des Archon gehört haben, der seinen Amtssitz im Prytaneion hatte (vgl. weiter unten den über den Archon handelnden Abschnitt.)

1) CIA. II, 467: έν τῷ πρυτανείψ έπὶ τῆς κοινῆς έστίας τοῦ δήμου. Vgl. Nr. 468. 470. 471. Pind. Nem. XI, 1: ατε πρυτανεία λέλογχας Έστία. Nach Hdt. I, 146 hielten sich diejenigen Ionier für γενναιότατοι, welche από του πουτανηίου τοῦ 'Αθηναίων (von wo sie das heilige Herdfeuer mitgenommen hatten) ausgezogen waren. Vgl. ferner Aristot. Pol. VI. 8, p. 1322b, v. 26 ff.; Schol. Pind. Nem. XI, 1; Pollux IX, 40: Dionys. Hal. II, 65: τά γέ τοι καλούμενα πρυτανεία παρ' αὐτοῖς έστιν legά καὶ θεφαπεύεται πρὸς τῶν έχόντων τὸ μέγιστον έν ταῖς πόλεσιν χράτος. In den lesbischen Städten, in Chios, in Korinthos, in den korinthischen Pflanzstädten Korkyra und Anaktorion (Bd. I2, 658, Anm. 1), in Rhegion und anderwärts führte der höchste, eponyme Beamte den Titel πρύtavis, und sein Amtsgebäude war natürlich das Prytaneion. Vgl. Gilbert, Gr. Staatsaltert. II1, 326. Über den mit großen Amtsbefugnissen ausgestatteten Prytanis in Miletos vgl. Aristot. Pol. V. 5, p. 1305 a, v. 16. — Weil die κοινή ξοτία im Prytaneion oder wie sonst das Gemeindehaus heißen mochte (vgl. Hdt. VII, 197: λήιτον [=θημόσιον. - λητουργία] δὲ καλέουσι το πρυτανήιον οι 'Αχαιοί, Mehr bei Preuner, Roschers Mythol Lex., Art. Hestia I, Sp. 2632), dem Herdfeuer und Mittelpunkte der häuslichen Gemeinschaft entsprach, so lud der Staat in Athen und anderwärts seine Gäste zum Mahl im Prytaneion ein. Sehr deutlich reden einige Inschriften. Bull. d. corr. hell. XIV (1890), p. 50 [aus Orchomenos]: έπί wurde darum auch im Prytaneion unter dem Vorsitze des Basileus gegen Staatsverbrecher, welche die Verfassung der Gemeinde umgestürzt oder umzustürzen versucht hatten, Gericht gehalten <sup>1</sup>. Offenbar

ξένια εἰς το πουτανεῖον έπὶ τῆν κοινὴν ἐστίαν τῆς πόλεως. Cauer, Del. inser. gr.\*, Nr. 431 = Collitz, Samml. d. gr. Dialekt-Inschr., Nr. 215 [aus Mytilene]: ἐ(πὶ ξένια oder δεῖπνον) ἐπὶ το πουτανῆιον ἐπὶ τὰν κοίναν ἔστίαν. Weiteres bei Preuner a. a. O., Sp. 2634. — Preuner, Hestia - Vesta (Tübingen 1864) 95ff.; Roschers Mythol. Lex., Art. Hestia I, Sp. 2630ff.; R. Schoell, Hermes VI (1872), 14ff.; G. Hagemann, De Graecorum Prytaneis, Breslau 1880, Diss.; vgl. auch W. Vischer, Rhein. Mus. XXII (1867), 316; Kl. Schrift. II, 144.

1) Es handelt sich namentlich um das solonische Amnestie-Gesetz bei Plut. Solon 19: Ο δε τρισχαιδέχατος άξων του Σόλωνος τον δυδοον έχει των νόμων ουτως αὐτοῖς ἀνόμασι γεγοαμμένον (Die Überlieferung ist also gut. Über die Quelle vgl. S. 34, Anm. 3) ,, Ατίμων όσοι άτιμοι ήσαν, πρίν ή Σόλωνα άρξαι, έπιτίμους είναι πλήν όσοι έξ Αρείου πάγου ή όσοι έχ των έφετων ή έχ πουτανείου χαταδιχασθέντες ύπο των βασιλέων έπι φόνω ή σφαγαζοιν ή έπλ τυφαννίδι έφευγον ότε ό θεσμός έφανη όδε. Da φόνος und σφαγαί vor den Areopag und die Epheten gehörten, so waren die Verurteilungen ent reparette vom Prytaneion aus erfolgt. Das δικάζειν ist nach dem Gesetz Drakons im CIA. I, 61 (Dittenberger, Sylloge inser gr., Nr. 45) als die Funktion des Gerichtsvorstandes aufzufassen und καταδικώσθέντες ύπο τών βασιλέων auf alle drei Gerichtsstätten zu beziehen. Philippi, Rhein. Mus. XXIX (1874), 8ff.; L. Lange, Die Epheten (Leipzig 1874 = Abhdl. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. VII) 40; Philippi, Der Areopag, S. 229 ff.; J. M. Stahl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 250. Vgl. auch Joh. Droysen, De Demophanti etc. populiscitis (Berlin 1873, Diss.), p. 19. Die βασιλείς sind dieselben, wie in dem erwähnten Gesetze Drakons περί tov govov, welches das Volk im Jahre 409/8 in Stein hauen liefs. CIA. I, 61: πρώτος άξων και έάμ μη 'κ προνο(ία)ς (κ)τ(είνη τίς τινα, φεύγειν δ)ικάζειν δέ τους βασιλέας αίτιω(ν) φό(νον) ή . . . . . . . . λεύσαντα τους δε έφετας διαγν(ωναι). Die Lücke ist in verschiedener Weise ergänzt worden (U. Köhler, Hermes II, 27; E. Curtius, Ber. der Berl. Akad. 1873, S. 287; L. Lange, Die Epheten, S. 42; Leipzig. Stud. II, 116. Vgl. die Zusammenstellung bei Philippi, Areopag 333 ff.), unbedenklich und möglich ist aber nur die auch von A. Kirchhoff, CIA. IV, p. 18 als die wahrscheinlichste angenommene Ergänzung H. Sauppes (Ind. lect. Gott. hib. 1873, p. 7): (ἐάν τις αἰτιὰται τὸν βου)λεύσαντα mit der Verbesserung Dittenbergers (a. a. O.): ώς βουλεύσαντα, denn die übrigen weichen entweder vom offiziellen Sprachgebrauche ab oder setzen ein Versehen des Steinmetzen voraus. E. Curtius a. a. O. 288ff. betrachtet "die Könige" als ein Kollegium von βασιλείς, H. Sauppe a. a. O. und C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 469 erklären sie für die φυλοβασιλεῖς (dagegen mit Recht Philippi, Der Areopag 236 und H. Lipsius, Bursians Jahresberichte 1873 II, 1349); Schömann, Jahrb. f. kl. Philol. CXI (1875), 153 ff. und CXIII (1876), 16 ff. meint, es handele sich um die Archonten dieses Namens vereint mit den φυλοβασιλεῖς. Allein es steht jetzt hinlänglich fest, dass die βασιλείς die jährlich wechselnden Archonten mit dem Titel βασιλεύς sind, welche Vorsitzende der Blutgerichte waren. Das Gesetz Drakons wurde doch zum praktischen Gebrauche neu aufgezeichnet und konnte daher keine Bestimmungen enthalten, welche mit dem geltenden Rechtsverfahren im Widerwar das Gericht über Verbrecher gegen die bestehende Ordnung der Gemeinde mit dem Prytaneion und dem heiligen Herde derselben in

spruche standen. Wenige Jahre vor dieser Aufzeichnung wurde eine Klage wegen Veranlassung zu absichtsloser Tötung beim βασιλεύς anhängig gemacht. Antiphon, Chor. 38. 41 ff. Vgl. N. Wecklein, Ber. d. bayer. Akad. 1873, S. 28 ff.; L. Lange, Die Epheten, S. 40; Philippi, Der Areopag, S. 238; Rhein. Mus. XXIX (1874), 8; H. Lipsius, Bursians Jahresb. 1873 II, S. 1350; R. Schoell, Jenaer Litteraturzeit. 1874, S. 747 f. Dass der allerdings nicht gewöhnliche Plural keineswegs die Beziehung auf die nacheinander amtierenden "Könige" verbietet, zeigt durch einige Beispiele R. Schoell, Jenaer Litteraturzeit. 1875, S. 690. Der Basileus war also der Vorsitzende des Areopags, der Epheten und des Gerichts im Prytaneion, wo die Verurteilungen eni ruparridi erfolgt waren und zwar sicherlich der Kyloneier, über deren etwaige Nachkommen die volle Verbannung einschließende Atimie ohne Frage ebenfalls verhängt worden war. Vgl. Aristot. Aθπ. 16, 10; R. Schoell, Hermes VI (1872), 21; L. Lange, Die Epheten 45 ff.; J. M. Stahl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 252. 264 ff. Es fragt sich, aus welchen Richtern dieses Gericht gebildet war. R. Schoell a. a. O. 20; N. Wecklein a. a. O.; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 480; Schömann, Jahrbuch f. kl. Pbilol. CXI (1875), 165 und P. Forchhammer, Philol. XXXIV (1876), 465 f. denken an die Prytanen der Naukraren (Hdt. V, 71). Dagegen mit Recht: L. Lange a. a. O., S. 55ff.; Philippi, Der Areopag 244ff. und M. Stahl, Rhein. Mus. XVI (1891), 250. 481 f., welcher betont, dass die Prytanen der Naukraren wahrscheinlich ein ähnlicher Verwaltungsausschuss waren, wie später die des Rates. B. Keil, Die solonische Verfassung (Berlin 1892) 109 ff. identifiziert dieses Gericht im Prytaneion mit dem am Prytaneion, wo der König und die Phylobasileis zur Zeit des Aristoteles ein zeremonielles Gericht über Tiere und leblose Gegenstände hielten, welche den Tod eines Menschen verursacht hatten (vgl. S. 106, Anm. 1). Allerdings war diese Scheingerichtsbarkeit sicherlich nur ein Überrest einer ehemals bedeutendern richterlichen Kompetenz des Basileus und der Phylobasileis, aber das Gericht am Prytaneion darf nicht mit dem im Prytaneion zusammengeworfen werden (vgl. Philippi, Der Areopag, S. 235). Das zeremonielle Gericht fand nicht im, sondern am Prytaneion und, wie alle dizat govizat, unter freiem Himmel statt, weil das Tier oder der Gegenstand wegen der Blutschuld unrein war. Vgl. Antiphon, Herodes Ermord. 11. Ein Prozefs wegen Tyrannis gehörte aber ebenso wenig wie die spätere είσαγγελία wegen κατάλυσις του δήμου zu den d'izat govizal. Keil schliesst aus dem Amnestie-Gesetz des Patrokleides bei Andokid. Myst. 78 (πλέν ὁπόσα έν στήλαις γέγραπται των μή ένθάδε μεινάντων ή ζόσοις) έξ Αρείου πάγου ή των έφετων ή έχ πρυτανείου ή Δελφινίου [Gründe für die Beibehaltung von delquilor bei Keil] δικασθείσιν [\*] ὑπό των βασιλέων [\*] έπὶ φόνω τίς έστι φυγή [ή θάνατος κατεγνώσθη] ή σφαγαίσι ή τυραντίδι. Text nach Stahl a. a. O. 256), dass der Basileus und die Phylobasileis noch im Jahre 405 diese politische Gerichtsbarkeit besessen hätten. Stahl bemerkt sehr richtig, daß eine solche Gerichtsbarkeit allem, was wir über die damalige Gestaltung des athenischen Gerichtswesens wissen, widersprechen würde. Staatsverbrechen gehörten seit der Reform des Ephialtes vor das Volksgericht und, wenn das Volk die Entscheidung einem Gerichtshofe übertrug, so führten in demselben die Thesmotheten den Vorsitz. Das spätere Kriminalrecht kannte auch keine Klage τυρανähnlicher Weise verknüpft, wie die Gerichtsstätte für Mordprozesse an das Heiligtum der Semnai gebunden war. Als dann der Archon an Stelle des Basileus der oberste Jahresbeamte der Gemeinde wurde, erhielt er als solcher und auch mit Rücksicht auf die familienrechtliche Bedeutung seines Amtes (bis zur vollen Entwickelung der Demokratie) das Prytaneion zum Amtssitze 1. Der Basileus siedelte nach

riδος, sondern nur eine είσαγγελία καταλύσεως τοῦ δήμου. Da seit der Zeit des Kleisthenes eine Verurteilung wegen Tyrannis nicht vorgekommen war, so hatte die Wiederholung des ἐπὶ τυρουνίδι aus dem solonischen Amnestiegesetz nur insofern Bedeutung, als noch Nachkommen der einst ἐπὶ τυραννίδι Verurteilten vorhanden waren oder vorhanden sein konnten (vgl. ἀθπ. 16, 10). Das Gesetz des Patrokleides hatte unzweifelhaft etwaige Nachkommen der Peisistratiden im Auge, die dann, wie Stahl konsequent schließt, wie die Kyloneier, ἐκ πρυτανείου verurteilt worden waren.

Bevor ihm die An. bekannt wurde, nahm Stahl mit Rücksicht auf Thuk. I, 126 in Übereinstimmung mit Lange, die Epheten 61 ff.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I1, 118, Anm. 2 und Busolt, Gr. Gesch. I1, 408, Anm. 1 an, dass die Archonten den Gerichtshof im Prytaneion gebildet hätten. Dann würde aber, was nicht ohne Bedenken ist, der Basileus noch zu einer Zeit den Vorsitz unter den Archonten gehabt haben, als der Archon bereits der oberste Beamte war. Nach der Veröffentlichung der 'An. kam Stahl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 482 zu der Ansicht, dass die Areopagiten im Prytaneion gerichtet hätten. Nach Aristot. 19π. 8, 4 verwies Solon die Klagen gegen die έπλ καταλύσει του δήμου συνισταμένους vor den Areopag; vgl. Andok. Myst. 96. 97. "Früher", sagt Stahl, "hatte dem Areopag offenbar dieselbe Befugnis zugestanden gegen diejenigen, welche die bestehende aristokratische Regierung angriffen." Obwohl wir keine urkundliche Gewähr dafür haben, dass Solon ein Eisangelie-Gesetz inbezug auf κατάλυσις τοῦ δήμου erliefs (vgl. S. 45 Anm. - Niese, Hist. Zeitschr. LXIX [1892], 57 hält es für spätern Ursprungs), so spricht doch alle Wahrscheinlichkeit dafür, daß er den von ihm "gelenkten Demos" (denn in dem solonischen Fragment 'Αθπ. 12, 4 ist mit Wilamowitz und Kaibel2 zweifellos: ένω δε των μεν οι νεκ αξονηλατών δημον u. s. w. zu lesen) auch durch Gesetz gegen Anschläge auf seine Verfassung zu schützen suchte. Ferner unterliegt es keinem Zweifel, dass der Areopag durch Solon die Aufsicht über die Befolgung der Gesetze erhielt, und wahrscheinlich hatte er dieselbe bereits vorher (vgl. S. 147, Anm. 1). Die Areopagiten waren demnach die zur Aburteilung über Versuche zum Umsturze der gesetzlichen Ordnung kompetenten Richter. Wenn sie in der That wegen Tyrannis im Prytaneion richteten, so könnte sich die Unterscheidung & Apelov πάγου ή έκ πουτανείου, wie auch Stahl annimmt, nur auf die Gerichtsstätten beziehen. Freilich sind damit nicht alle Schwierigkeiten gehoben, und die Möglichkeit ist nicht ausgeschlossen, dass die Archonten, welche die Vollmacht erhalten hatten, το παν αυτοχράτοροι διαθείναι ή αν αριστα διαγιγνώσχωσι (Thuk. I, 126), etwa ein besonderes Gericht aus Vertretern des Adels (wie Plut. Solon 12) unter dem Vorsitze des Basileus bildeten.

<sup>1)</sup> Aristot. Άθπ. 3, 5: δ δ' ἄρχων τὸ πρυτανεῖον, δ δὲ πολέμαρχος τὸ ΒυσοΙτ, Griechische Geschichte. II. 2. Αυθ.

der Königshalle über und kam nur noch in dem besondern Falle eines, vermutlich von den Areopagiten gebildeten Gerichts über Tyrannis nach dem Prytaneion, bis auch dieses Staatsverbrechen, nachdem es dem Begriffe der κατάλνσις τοῦ δήμου untergeordnet war , an das Volksgericht und den Gerichtsvorstand der Thesmotheten überging. Die Wandlung inbezug auf den Basileus und Archon wird sich um 682 vollzogen haben, denn mit diesem Jahre begann die fortlaufende von den attischen Chronisten ihren Jahrbüchern zugrunde gelegte Liste der eponymen Archonten , und der Beginn solcher Listen pflegte der

Επιλύχειον (είχε) ... θεσμοθέται δ' είχον το θεσμοθετείον. Nach dem von der 19π. abhängigen Artikel bei Suid. s. v. ἄρχων = Bekker, Anecd. gr. I, 449, 19 καθήστο vor Solon der Archon παρά τούς έπωνύμους, d. h. den Statuen der zehn kleisthenischen Phylen-Heroen, die auf einem über dem Planum der Agora erhabenen Platze in der Nähe der Tholos, des Amtsgebäudes der Prytanen, standen. Paus. I. 5, 1; Sammlung der bezüglichen Stellen von Milchhöfer bei E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, p. XLVII; vgl. H. Lolling, Müllers Handb. d. klass. Altertumsw. III, 316; Milchhöfer, Baumeisters Denkmäler, Art. Athen, S. 164; C. Wachsmuth, Stadt Athen II. 1, S. 388ff. Dieser Angabe liegt augenscheinlich eine Verwechselung des Prytaneions mit der Tholos der Prytanen zugrunde, die auch Schol, Aristoph. Frdn. 1183 wiederkehrt. Vgl. Judeich, Rhein. Mus. XLVII (1892), 59, Anm. 2. Eine solche Verwechselung konnte um so leichter erfolgen, als das Amtshaus des Archon in späterer Zeit (wie auch Aristoteles mit dem Worte eige deutlich sagt) sich nicht mehr im Prytaneion, sondern unter einer ganzen Gruppe öffentlicher Gebäude (U. Köhler, Hermes V. 336ff. 342; VI, 98) am Markte befand. Das geht deutlich aus der im 4. Jahrhundert verfasten (Blass, Attische Beredsamkeit I2, 338) Rede des Ps. Andokid. g. Alkiab. 14 hervor: ἡνάγκασε (Alkibiades) τὴν γυναίκα . . . ἀπολιπεῖν (τὴν οἰκίαν) έλθοῦσαν πρός τον άρχοντα κατά τον νόμον . . . άρπάσας έκ τῆς άγορας τὴν γυναϊκα φχετο βίφ. Um 350 war das ἀρχόντων οἴκημα das gemeinsame Amtslokal der Archonten. Demosth. XXI (g. Meid.), 85. Vgl. Hypereides b. Pollux IV, 122 und dazu C. Wachsmuth, Stadt Athen II. 1, 355. Die Angabe des Aristoteles Άθη. 3, 5: έπὶ θὲ Σόλωνος ἄπαντες (die neun Archonten) είς το θεσμοθετείον συν-7290v betrifft nur die besondern Fälle der gemeinsamen Amtsthätigkeit, denn der Basileus hatte noch späterhin sein Amtshaus in der "Königshalle". Vgl. S. 154, Anm. 4. Aber es ist zweifellos richtig, dass der Archon in früherer Zeit im Prytaneion amtierte. Nach Plut. Aristeid. 27 wurden die Töchter des Aristeides έκ πρυraveiou verheiratet, die familienrechtlichen Angelegenheiten gehörten aber zur Kompetenz des Archon (vgl. Gilbert, Gr. Staatsaltert, I2, 124, Anm. 1). Ferner wurden die noviaveia genannten Gerichtsgebühren gerade bei den Prozessen erlegt, die zum Teil noch späterhin zur Kompetenz des Archon gehörten und vor der Zersplitterung der Gerichtsbarkeit höchst wahrscheinlich durchweg zu derselben gehört hatten. Vgl. S. 157, Anm. 1 auf S. 158.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 161 Anm.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 45 Anm. und Stahl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 264, 482 f.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 135, Anm. 3. Seit dieser Zeit datieren die attischen Chroniken

Natur der Sache nach an einen Wendepunkt in der politischen Entwickelung anzuknüpfen <sup>1</sup>. Früher nahm man allgemein an, daß die Führung der Archontenliste mit der Einsetzung von neun einjährigen Archonten an Stelle des auf zehn Jahre gewählten Basileus zusammenfiel <sup>2</sup>, indessen, daß Aristoteles recht hat, wenn er im Einklange mit der ältern atthidographischen Überlieferung <sup>3</sup> den Ursprung des Ar-

durchweg έπ' ἄρχοντος. Marm. Par. 33: ἄρχοντος 'Αθήνησι (Τλη)σία [vgl. Paus. IV. 15, 1]; 34; Paus. IV. 23, 4. 10; VIII. 39, 2. Plut. Solon 12 (Androtion): Μεγακλής ὁ ἄρχων κτλ. — ὁ Μεγακλής καὶ οι συνάρχοντες (um 630). 'Αθπ. 4: ἐπ' 'Αρισταίχμου ἄρχοντος Αράκων τους θεσμούς έθηκεν. Plut. Solon 14 (Androtion): ηφέθη δὲ ἄρχων μετὰ Φιλόμβροιον. Der Eingang vom solonischen Amnestie-Gesetze lautet: Ατίμων, οσοι άτιμοι ήσαν, πριν ή Σόλωνα άρξαι κτλ. (Plut. Solon 19; vgl. S. 159, Anm. 1). Es gab also schon vor Solon eponyme Jahresbeamte mit dem Titel doxwv. Die Vermutung (Bd. 11, 408; Busolt, Müllers Handb. d. klass. Altertumsw. IV2, 132; V. Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert.6, § 62, S. 344), das bis zur Zeit Solons der eponyme Beamte noch den Titel βασιλείς geführt habe, ist entschieden irrig, sie beruht wesentlich auf einem nicht vollständig in der ursprünglichen Fassung erhaltenen Bruchstücke aus der sicilischen Chronik des Hippys von Rhegion (Müller, Frgm. Hist. gr. II, 14, Frgm. 5 = Antigonos, Hist. Mir, 121), der um die Zeit der Perserkriege lebte (vgl. Bd. I2, S. 366, Anm. 1): "Ιππυς ο Ρηγίνος τοιούτον τι γράφει" φησίν έν Αθήναις έπλ βασιλέως Έπαινέτου (Ολυμπιάδος έχτης και τριακοστής έν ή Αρυτάμας Λάκων νικά στάδιον = 636) τής Σικελίας έν Παλίκοις οίκοθομηθήναι τόπον κτλ. Die Olympiadenzählung nach den Stadioniken kam erst im 4. Jahrhundert auf (Bd. 12, 587, Anm. 1), so dass diese Datierung nicht von Hippys herrühren kann. Es ist gar nicht abzusehen, weshalb Hippys in einer sicilischen Chronik ein lokalsicilisches Ereignis nach einem attischen Jahresbeamten datiert haben sollte. Vermutlich liegt eine auch sonst vorkommende (Bd. I2, 428, Anm. 7) Verschreibung aus έν Κατάνη vor. Nach einem syrakusanischen βασιλεός datiert Hippys Frgm. 7. - In einzelnen, den Basileus besonders angehenden Fällen wurde, ebenso wie nach andern Behörden, noch im Jahrhundnrt ἐπὶ βασιλεύοντος datiert. CIA. I, 539.

1) A. v. Gutschmid, Jahrb. f. kl. Philol. LXXXIII (1861), 23.

2) Man stützte sich dabei wesentlich auf Angaben von Chronographen, die zwar auf die Atthiden-Überlieferung zurückgehen (vgl. Euseb. Chron. I, 190, v. 12f. Schoene und S. 132, Anm. 3), aber nicht ihre ältere Gestalt wiedergeben. Euseb. Vers. Armen. Abr. 1333; Atheniensium reges cessarunt et principes annui constituti sunt ex Eupatridis, novem principum exstitit principatus (Hieron. Abr. 1333; Synkell., p. 399, 1); vgl. Chron. I, 190; Kastor bei Euseb. Chron. I, 183; Paus. IV. 5, 10; 15, 1. Allein im Marm. Par., unserer ältesten, von einem vor Philochoros schreibenden Athidographen abhängigen Quelle (vgl. S. 12, Anm. 2), heißt es Ep. 32: ἀφ' οὖ κατ' ἐνιαντόν ἦρ(χ)εν ὁ ἄρ(χ)ων ἔτ(η) ΗΗΗΗΔΔ. Vorher amtierte also der ἄρχων nicht κατ' ἐνιαντόν, und es gab mithin Archonten schon vor Beginn der Liste. Hier blickt eine ältere, von Aristoteles benutzte atthidographische Überlieferung durch.

3) Vgl. die vorhergehende Anmerkung.

chontats noch in die Königszeit versetzt 1, ergiebt sich daraus, daß die Archonten schwuren, eine amtliche Handlung "wie unter Akastos" zu vollziehen. Wahrscheinlich handelt es sich um die Vollziehung der einen feierlichen Vertrag zwischen König und Adelsgemeinde alljährlich bekräftigenden Opfer und Eidesschwüre 2. Akastos befand sich nun nicht in der Liste der einjährigen Archonten, denn die Atthidographen machten ihn zum Nachfolger Medons 3. Er gehörte also noch zu den Königen aus dem Hause der Medontiden 4.

Die bedeutende strafrechtliche und staatsgerichtliche Kompetenz, die der Basileus als Vorsitzender des Areopags besafs, wurde ihm durch die Beschränkung des Areopags auf die Blutgerichtsbarkeit <sup>5</sup> zum

<sup>1)</sup> Vgl. S. 130.

<sup>2)</sup> Aristot. Ann. 3, 3 (nach Sandys): žvioi d' žni Azaotov quoi yeveoda (the άρχην σημείον) δ' ἐπιφέρουσιν (ὅτι) οἱ ἐννέα ἄρχοντες ομνύουσι (καθάπερ) ἐπὶ Ακάστου τά δρχια ποιήσειν, ως έπλ τού(το)υ της βασιλείας παραχωρησάντων τών Κοθ (ριθών) κτλ. Nach Kenyon3 sind die ersten fünf Buchstaben von (τα δ ρx) ια nicht sicher zu lesen, aber Blafs, Jahrb. f. kl. Philol. CXLV (1892), 571 hat ὅρχια erkannt. Τὰ ὅρχια sind die Opfer und heiligen Gebräuche, die bei einem feierlichen Eidschwure (τὰ ἐπὶ ὅρχω σφάγια), insbesondere zur Bekräftigung eines Vertrages, vollzogen wurden, so daß εσεια auch die Bedeutung von Eidschwur erhält und ὄφχια τέμνειν, ποιείσθαι geradezu "einen Vertrag schließen" heißt. Vgl. II. II, 124. 339ff.; III, 94. 105. 245. 252. 256. 280. 292. 299; IV, 67. 155 ff. 236. 271; VII, 69. 351; XIX, 191; XXII, 262. 265; Od. XXIV, 483; Pind. Ol. X, 6; Aeschyl. Agam. 1406; Sophokl. Trach. 1213; Eurip. Hiket. 1231; Med. 735; Aristoph. Wolk. 528; Hdt. I, 69 (ἐποιήσαντο δοχια ξεινίης πέρι καὶ συμμαχίης); I, 141; VII, 132; Thuk. VI, 52; Polyb. III. 25, 7 (δ ποιούμενος τα δρχια περί των συνθηχών) ΧΧΙΙ. 13, 6. 9. Es würde daraus zu schließen sein, dass in Athen ähnlich wie in Sparta bei der gesetzlichen Beschränkung des Königtums und dem damit zusammenhängenden Aufkommen des Ephorats (vgl. Bd. I2, S. 561), ein förmlicher Vertrag zwischen dem Königtume und der Adelsgemeinde über die beiderseitigen Rechte und Pflichten abgeschlossen wurde, und dass dieser Vertrag, wie er unter Akastos abgeschlossen worden war, unter feierlichen Eidschwüren und Opfern alljährlich ernannt werden sollte. Sowohl dem Basileus, wie den ihm (wie den spartanischen Königen die jährlich wechselnden Ephoren, dem molossischen Könige der jährlich wechselnde Prostates, vgl. Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV2, 76) zur Seite gestellten Archonten wurde beim Regierungs- bzw. Amtsantritt die eidliche Verpflichtung auferlegt, die ögzu so zu vollziehen, wie sie unter Akastos vollzogen worden waren. - Es ist ferner bemerkenswert, dass die Archonten ihren Eid nach einem altertümlichen Ritus vor der Königshalle leisteten (vgl. S. 154, Anm. 4). Über die Thesmotheten, die denselben Eid, wie die übrigen Archonten zu schwören hatten, vgl. weiter unten S. 177.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 132 Anm.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 131, Anm. 1 und S. 134.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 147, Anm. 1.

größten Teil entzogen. Seit der Zeit des Ephialtes gehörten vor sein Forum nur noch die Blutklagen, über welche der Areopag und die Epheten zu richten hatten 1. Da er ferner die Oberaufsicht über den Staatskultus und die heiligen Bezirke behielt 2, so hatte er auch die Prozefsleitung, ursprünglich die richterliche Entscheidung, bei Klagen wegen Verletzung der den Göttern schuldigen Ehrfurcht (γραφαί ἀσε-Beiac), bei Streitigkeiten zwischen Geschlechtsgenossen über die Bekleidung eines Priestertums (διαδικασίαι ίεροσύνης), und bei Prozessen wegen der den Priestern zukommenden Sporteln (διαδιχασίαι γερών) 3. Unter den religiösen Obliegenheiten des Basileus ist, abgesehen von der Darbringung der althergebrachten Staatsopfer 4, hervorzuheben die Leitung der Mysterienfeste und Lenaien, wobei ihm, namentlich bei der Anordnung des Festzuges und der Vollziehung der Opfer für Rat und Volk, im 4. Jahrhundert vier ἐπιμεληταὶ τῶν μυστηρίων zur Seite standen, während er den dramatischen Agon an den Lenaien allein leitete. Je einen Epimeletes wählte das Volk aus den alteleusinischen Priestergeschlechtern der Eumolpiden und Kerykes 5, zwei aus der ge-

<sup>1)</sup> Vgl. das Gesetz Drakons περὶ τοῦ φόνου und das solonische Amnestiegesetz S. 159, Anm. 1; Antiphon, Chor. 38 ff.; Aristot. 'Αθπ. 57: λαγχάνονται δε καὶ τοῦ φόνου δίκαι πᾶσαι πρὸς τοῦτον, καὶ ὁ προαγορεύων εἴργεσθαι τῶν νομίμων οὖτὸς ἐστιν. ' εἰσάγει δ' ὁ βασιλεύς κτλ. (vgl. Aristot. Frgm. 424 Rose, Aristot. Frgm.", p. 280 = Pollux VIII, 90; Bekker, Anecd. gr. I. 219, 16; 310, 6; Schol. Plat. Eutyphr. 2a; Phot. und Suid. ἡγεμονία δικαστηρίου). Weiteres bei Meier und Schömann, Att. Prozeſs², bearb. von H. Lipsius, S. 61 ff. 376 ff.

<sup>2)</sup> Aufsicht über das Pelargikon: S. 125, Anm. 1; CIA. II, 841 (diejenigen, welche aus dem Bezirke des Apollon Erithaseos Holz, Reisig oder Blätter geholt haben und vom Priester mit einer Buse belegt sind, sollen von diesem dem Basileus und dem Rate angezeigt werden). Der Basileus verpachtete (unter Mitwirkung der Poleten) die Tempelgüter. Αθπ. 47, 4: εἰσφέρει θὲ καὶ ὁ βασιλεύς τὰς μισθώσεις τῶν τεμενῶν ἀναγράψας ἐν γραμμαιε(ίοις λελευκ)ωμένοις. Verpachtung des heiligen Bezirkes des Kodros, des Neleus und der Basile: CIA. IV. 2, p. 66, Nr. 53 a. Verpachtung eleusinischer Tempelgüter (mit den ἐπιστάται Ελευσινόθεν und den ἐπιμεληταὶ τῶν μυστηρίων): Έφημ. ἀρχαιολ. 1883, p. 110 B, v. 28 ff. Verpachtung der ἰερὰ ὀργάς von Eleusis: Έφημ. ἀρχαιολ. 1888, p. 113 = Bullet. d. corr. hell. XIII (1889), 434 ff. — Im νόμος des Basileus standen eingehende Bestimmungen über die παράσιτοι und den ihnen obliegenden sakralen Verpflichtungen. Vgl S. 155, Anm. 3 auf S. 156 a. E.

<sup>3)</sup> Aristot. 'A9n. 57. Vgl. Aristot. Frgm. 424 Rose<sup>3</sup> (S. 165, Anm. 1); Demosth. XXII (g. Androt.), 27; XXXV (g. Lakr.), 48; Hypereid. Euxen. 21. Weiteres bei Meier und Schömann, Att. Prozefs<sup>2</sup>, bearb. von H. Lipsius, S. 62. 366 ff.

<sup>4)</sup> S. 125, Anm. 1.

<sup>5)</sup> S. 77, Anm. 2 und S. 94, Anm. 5.

samten Bürgerschaft <sup>1</sup>. Sodann veranstaltete der Basileus alle Fackelwettläufe <sup>2</sup>, hatte die Obhut über die Parasitoi <sup>3</sup> und ernannte zu den Anthesterien die Gerarai <sup>4</sup>. Seine Gattin, die Basilissa oder Basilinna, die er als Jungfrau von reinbürgerlicher Abkunft geheiratet haben mußte <sup>5</sup>, vollzog an diesem Feste den Ritus der heiligen Vermählung mit Dionysos <sup>6</sup>.

Der Polemarchos, welcher nach Aristoteles zuerst vom Adel dem König an die Seite gestellt wurde<sup>7</sup>, hatte seinen Amtssitz im Epilykeion, das außerhalb der Stadt und zwar im Osten, am rechten Ufer des Ilissos belegen war<sup>8</sup>. Seinem Namen nach war er der

<sup>1)</sup> Aristot. A3π. 57; vgl. Aristot. Frgm. 424 und 425 Rose<sup>3</sup> (Harpokr. s. v. ἐπιμελητής); Ps. Lys. VI (g. Andok.), 4; Demosth. g. Meid. 171; CIA. II, 315. 376. 741, v. 10. 1346. 1349; Ἐφημ. ἀρχαιολ. 1887, p. 172. 177. Weiteres bei Nebe, De Eleusiniorum tempore et administratione (Halle 1887, Diss.) 58 ff.: Toepffer, Attische Genealogie 78 ff.

Aristot. a. a. O. Vgl. Demosth. XXXV (g. Lakr.), 48. Vgl. A. Momm-sen, Heortologie, S. 169, 282. 311 ff.; Böckh, Staatsh. d. Athen. I<sup>a</sup>, 539 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 155, Anm. 3 auf S. 156 a. E.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 74, Anm. 2.

<sup>5)</sup> Ps. Demosth. g. Neaira 72. 75. Pollux III, 39; ή δὲ ἐκ παρθενίας τινὶ γηγαμένη πρωτόποσις ἐκαλεῖτο γέγραπται δὲ οὔνομα τῷ τοῦ βασιλέως νόμω.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 155, Anm. 3.

<sup>7)</sup> Vgl. S. 129 f. und 136.

<sup>8)</sup> Aristot. Άθη. 3, 3: ὁ δε πολέμαρχος (είχε) τὸ Επιλύχειον ὁ πρότερον μεν έκαλεϊτο πολεμαρχείου, έπει δε Επίλυκος ανωκοδόμησε και κατεσκεύασεν αυτό πολεμα(ρχή)σας, Έπιλύχειον έκλήθη. Daraus Suid. s. v. ἄρχων = Bekker, Anecd. gr. Ι, 449, 21 (έν Λυπείω). Vgl. Hesych s. v. έπι Λύπειον άρχεῖον του πολεμάρχου Αθήνησι. Die Angaben über das Lykeion bei E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, p. LXXXVI. Ein Epilykos erscheint allerdings im Stammbaume der Philaiden (Pherekydes b. Markell. Leb. d. Thuk. 3. Ein Gargettier: CIA. II, 2174), aber die Angabe, das das Amtshaus des Polemarchos, weil es durch Epilykos (als (als Stiftung für glückliche Amtsführung vgl. die Stiftungen 3εσμοθετήσας κτλ. CIA. II, 1186. 1187. 1199 u. s. w.) wieder aufgebaut und in den Stand gesetzt worden war, Epilykeion hiefs, erinnert sehr an die Geschichten, welche die Atthidographen zur Erklärung der Ortsnamen teils selbst erfanden, teils aus dem Volksmunde aufnahmen. Vgl. S. 34, Anm. 2 und S. 130, Anm. 4. Man darf sie daher nicht mit Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert. , § 98, S. 564, Anm. 2; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. It, 124 u. a. ohne weiteres für historisch halten. -Das Lykeion war ein ausgedehnter Bezirk im Osten vor der Stadt am rechten Ufer des Ilissos (Plat. Lys. 203a; Xen. Hell. II. 4, 27; Hipp. III. 1, 6; Paus. I. 19, 6; Strab. IX, 397. 400; Plut. Thes. 27; Vit. X or. 841 c. 852 B; Laert. Diog. V. 2, 51; Cic. Quaest. acad. I. 4, 17; CIA. II, 240 b, v. 7; 341, v. 17; 471, v. 20. Vgl. H. Lolling, Müllers Handb. d. klass Altertumsw. III, 324; Milchhöfer, Athen, in Baumeisters Denkmälern, S. 182; E. Curtius, Stadtgesch. von Athen 54. 90. 183). Es lag in demselben ein Heiligtum des Apollon Lykeios (CIA III, 89, 292

Kriegsherr, dem die Leitung des Heerwesens und der Oberbefehl im Felde zustand 1. Noch bei Marathon, als der thatsächliche Oberbefehl bereits unter den zehn, seit dem Jahre 501 vom Volke aus den Phylen gewählten Strategen täglich abwechselte, gab der Polemarchos im Kriegsrate der Strategen, augenscheinlich als dessen Vorsitzender, zuletzt seine Stimme ab, so daß bei Stimmengleichheit die Entscheidung in seiner Hand lag. Er nahm ferner den Ehrenplatz an der Spitze des rechten Flügels ein 2. Doch schon in den Kriegsjahren von 480 und 479 spielte der Polemarchos bei der Heeresleitung gar keine Rolle mehr, und nach den Perserkriegen erinnerten an seine ehemalige Stellung als Kriegsherr nur seine Ehrenrechte und richterlichen Befugnisse. Er opferte der Artemis Agrotera und dem Enyalios, brachte das Totenopfer für Harmodios und Aristogeiton dar und leitete die Leichenfeier für die im Kriege Gefallenen 3. Die Gerichtsbarkeit

Lukian, Anach. 7). Im 5. und 4. Jahrhundert fanden im Lykeion die Waffenübungen statt. Aristoph. Frdn. 358: καὶ γάρ Ικανόν χρόνον ἀπολλύμεθα καὶ κατατετρίμμεθα πλανώμενοι ές Λύχειον κάκ Αυκείου σύν δόρει, σύν ασπίδι. Vgl. dazu das Schol.-Xen. Hipparch. 3, 6: δταν γε μήν πρό τοῦ άκοντισμοῦ διελαύνωσιν έν Avzeio zel. Das Gymnasion erbaute daselbst nach Theopompos bereits Peisistratos (der zu Lykos, dem Heros der Diakria, nahe Beziehungen hatte. Vgl. S. 104 und S. 105, Anm. 2), nach Philochoros erst Perikles. Harpokr. s. v. Αύχειον = Suid. s. v. (Theopompos, Frgm. 148; Philochoros, Frgm. 96). Vgl. dazu C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 501, Anm. 2. Die Philosophen befanden sich er Auxsign: CIA. II, 471. Jenseits des Ilissos lag in der Nähe das Heiligtum der Artemis Agrotera (Paus. I. 19, 6; Bekker, Anecd. gr. I. 334, 12; Plat. Phaedr. 229 B. Vgl. dazu H. Lolling a. a. O.; Milchhöfer a. a. O.; C. Curtius, Stadtgesch. von Athen, p. XV; C. Wachsmuth, Stadt Athen II. 1, S. 273), welcher der Polemarchos alljährlich opferte (S. 136, Anm. 2). Offenbar war das Amtshaus des Polemarchos an die Nähe der Heiligtümer des Apollon Lykeios und der Artemis Agrotera gebunden; es wurde aller Wahrscheinlichkeit nach deshalb der Name Epilykeion üblich, weil es "nach dem Lykeion hin" gelegen war.

Aristot. Ann. 22, 2 (im Jahre 501/0): ἔπειτα τοὺς στρατηγοὺς ἡροῦντο κατὰ φυλάς, ἐξ ἐκάστης ⟨τῆς⟩ φυλῆς ἔνα, τῆς δὲ ἀπάσης στρατιᾶς ἡγεμων ἦν ὁ πολέμας χος. Das ist aber mehr der Form, als der Sache nach zutreffend. Vgl. auch Bekker, Anecd. gr. I. 283, 21.

<sup>2)</sup> Vgl. den Abschnitt über die Schlacht bei Marathon.

<sup>3)</sup> Aristot. 13n. 58, 1 (Pollux VIII, 91; Bekker, Anecd. gr. I. 290, 27); Philostr. Vit. Soph. II, 30. Es ist schon bemerkt worden (S. 136, Anm. 2), daß der Polemarchos nicht erst seit der Schlacht bei Marathon der Artemis Agrotera opferte, denn dieselbe hatte ihr Heiligtum und ihren Festtag, an dem sie gewißs seit alter Zeit Opfer erhielt. Seit jener Schlacht brachte er ihr außerdem das damals gelobte große Ziegenopfer (Aristoph. Ritt. 660 mit Schol., Xen. Anab. III. 2, 12; Plut. de malign. Herod. 26; Aelian. V. H. II, 25) dar und zwar am 6. Boedromion, weil das ihr Festtag war, denn die Schlacht wurde an einem andern

des Polemarchos umfaste die rechtlichen Verhältnisse der nichtbürgerlichen Bevölkerung. Es entsprach das der alten Anschauung, der gemäß Fremde im allgemeinen als Feinde galten 1. Der Polemarchos war, wie Aristoteles sagt, für die Metoeken, d. b. für die in Athen domicilierten Fremden, dasselbe, was der Archon für die Bürger bedeutete 2. Vor seinen Gerichtsstand kamen alle, gleichviel ob gegen Nichtbürger oder gegen Bürger gerichtete Klagen, welche die familienrechtlichen Verhältnisse der Metoeken angingen, ebenso die Prozesse, welche die persönliche Rechtsstellung der Metoeken und Freigelassenen betrafen 3. Auch die vermögensrechtlichen Privatprozesse, bei denen der Verklagte ein Fremder war, gehörten grundsätzlich zur Gerichtsbarkeit des Polemarchos und mußten auch nach der Einsetzung der gerade für diese Prozesse kompetenten Vierzigmänner wenigstens bei ihm anhängig gemacht werden 4.

Tage geliefert (Plat. Camill. 19; de glor. Athen. 7; de Herod. malign. 26; vgl. Böckh, Mondcyklen, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. I [1855], 64; A. Mommsen, Heortologie 213; Stengel, Müllers Handb. der kl. Altertumsw. V, 156), vgl. CIA. I, 210, v. 8: Ἰορικμίδος Ἰορνοτέρας δεκάτην ἀνδραπόδων. I, 223. Aufzug der Epheben ἐν ὅπλοις an diesem Tage: CIA. II, 467—469. 471. — Über die zu Beginn des Winters gefeierten Epitaphien und ihre allmähliche Entwickelung zu einer alljährlich mit Reden, Paraden und Fackellauf begangenen Gedächtnisfeier für die im Kriege Gefallenen vgl. Thuk. II, 34; Isokr. VIII (v. Frdn.), 87; Demosth. XX (g. Lept.), 141; XVIII (v. Kr.), 288; Pl. Plat. Menex. 249 B; Ps. Lysias II (Epitaph.); Plut. Perikl. 28; Diog. Laert. I, 55; Suid. s. v. Θεμιστο-κλέους παίδες; CIA. II, 467—469. 371. Näheres bei Sauppe, Nachr. d. Götting. Gesellsch. d. Wiss. 1864, S. 199 ff.; Schömann, Gr. Altert. I\*, 570; A. Mommsen, Heortologie 281 ff.

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 11: ξείνους γὰρ ἐκάλεον (die Spartaner) τοὺς βαρβάρους; Cic. de off. I. 12, 37 (apud majores der peregrinus hostis genannt). Vgl. über die ἀμιξία ἀλλήλων und die οὖκ ἀσφαλεῖς παρ' ἀλλήλους ἔφοδοι in alter Zeit: Thuk. I. 3, 6. Weiteres bei Leist, Graeko-italische Rechtsgesch. 211 ff. 643 ff.; Nügelsbach, Homer. Theologie, bearb. von Autenrieth (Nürnberg 1884) 268 ff. und in den von Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV², 52 und V. Thumser, Hermanns Griech. Staatsaltert. 6, § 9, S. 69 ff. angeführten Schriften.

Aristot. 'Αθπ. 58, 3: και τάλλ' ὅσα τοὶς πολίταις ὁ ἄρχων, ταῦτα τοὶς μετοίκοις ὁ πολέμαρχος. Vgl. Aristot., Frgm. 427 Rose<sup>3</sup>.

<sup>3)</sup> Nämlich die diza anostasiov und die yeaqui angostasiov; jene betrafen Freigelassene, die ihren Verpflichtungen gegenüber dem Freilasser nicht nachkamen, diese Metoeken, die sich bei ihren rechtlichen und öffentlichen Angelegenheiten nicht der Vermittelung eines bürgerlichen Vertreters (Prostates) bedienten.

<sup>4)</sup> Aristot. 19π. 58 (Aristot., Frgm. 426 und 427 Rose<sup>3</sup> = Pollux VIII, 91; Harpokr. s. v. πολέμαρχος und αποστασίου; Bek ker, Anecd. gr. 310, 9; vgl. Suid. Phot. s. v. πολέμαρχος; Harpokr. Phot. s. v. ἡγεμ ονίμ δικαστηρίου); vgl. Lys.

Beim Archon, der seit etwa 682 der erste und eponyme Beamte war <sup>1</sup>, tritt in geschichtlicher Zeit die Sorge für die familienrechtlichen Verhältnisse der Bürger als Grundzug seiner amtlichen Thätigkeit hervor, ursprünglich muß er jedoch die privatrechtlichen Streitigkeiten zwischen Bürgern überhaupt gerichtlich entschieden haben <sup>2</sup>. Gleich bei seinem Amtsantritte erließ er eine öffentliche Bekanntmachung, in der er jedem Bürger zusicherte, daß er sein Eigentum und die Verfügung über dasselbe, wie er es vor seinem Amtsantritte gehabt hätte, bis zu seiner Niederlegung ungeschmälert behalten sollte <sup>3</sup>. Er hatte

XXIII (g. Pankl.) 2: προσεχαλεσάμην αυτόν πρός τόν πολέμαρχον, νομίζων μέτοιχον είναι. Ps. Demosth. XLVI (g. Steph. B.), 23: εί μέν ώς ύπερ άστης πρός τόν αρχονια, εί δὲ ὑπὲρ ξένης, πρὸς τὸν πολέμαρχον. Volksbeschlus über einen Rechtsvertrag mit Phaselis aus dem Anfange des 4. Jahrhunderts CIA. II, 11 (Dittenberger, Sylloge inser. gr., Nr. 57): ὅ τι ᾶμ μὲν ᾿Αθ(ήνησι συμβό)λαιον γένηται (πρός Φ)ασηλιτών τινα, 'Αθή(νησι τας δ)ίχας γίγνεσθαι π(αρά τῷ πολ)εμάρχψ zzk. Die Proxenoi, privilegierte Fremde, erhielten in den die Proxenie verleihenden Beschlüssen CIA. II, 42. 131 ausdrücklich Zutritt zu dem Polemarchos: ngoodov είναι αυτώ πρός τον πολέμαρχον καθάπερ τοις άλλοις προξένοις. Nur einige Gattungsklagen gehörten auch dann vor die Thesmothen, wenn ein Fremder dabei beteiligt war, nämlich die Prozesse in Bergwerksangelegenheiten (δίκαι μεταλλικαί) und die (ebenso wie jene) binnen Monatsfrist zu entscheidenden Rechtsstreitigkeiten, welche aus kaufmännischen Kontrakten (δίκαι έμπορικαί) erwuchsen. Ebenfalls vor die Thesmotheten kamen die auf Grund von Rechtsverträgen mit andern Staaten zu entscheidenden Prozesse zwischen Bürgern und Fremden (dizm and συμβολων). Die δίχαι έμποριχαί wurden indessen erst in demosthenischer Zeit der Jurisdiktion der Themotheten überwiesen, vorher fielen sie ebenso wie die Klagen wegen widerrechtlicher Eintragung in die Bürgerliste unter die Kompetenz einer besondern Gerichtsbehörde, nämlich der vavrodixa. Aber bei jedem Privatprozesse, bei dem von einem Fremden Bürgen dafür, dass er sich der gerichtlichen Entscheidung nicht entziehen würde, gefordert wurden, erfolgte diese Forderung vor dem Polemarchos. Isaios b. Harpokr. s. v. πολέμαρχος; Isokr. XVII (Trapez.) 12. 14; Demosth. XXXII (g. Zenoth.), 29; Ps. Demosth. g. Neaira 40. Näheres über die Jurisdiktion des Polemarchos bei Meier und Schömann, Att. Prozefs2, bearb. von H. Lipsius 68 ff. 95 ff. 387 ff. 619 ff. 994 ff.; Lipsius, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. 1891, S. 55.

<sup>1)</sup> Über die Entwickelung des Amtes und den Amtssitz vgl. S. 136. 157 ff. 162. Der Amtstitel lautete noch in makedonischer Zeit ἄρχων schlechthin (vgl. CIA. II, 895 ff. 985. u. s. w.; A. Kirchhoff, Hermes II, 161). Eponymos hieß der Archon nicht, weil das Jahr, in dem er im Amte war, nach ihm benannt wurde, sondern weil sein Name an der Spitze offizieller Namensverzeichnisse stand, insbesondere an der Spitze der alljährlich in die Stammrolle und Bürgerliste Eingetragenen. Der Archon eines Jahrganges hieß dessen Eponymos. Aristot. 'Αθπ. 53; vgl. L. Lange, Leipzig. Stud. I, 157.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 157, Anm. 1 auf S. 158.

<sup>3)</sup> Aristot. An. 56, 2: xal ò μεν άρχων εύθις είσελθών πρώτον μέν κη-

also die Bürger gegen Beeinträchtigung ihres Eigentums zu schützen, woraus sich ergiebt, dass in älterer Zeit im ganzen auch die Privatklagen, die späterhin vor die Vierzigmänner gehörten, unter seine Gerichtsbarkeit fielen. Seit der Beschränkung seiner gerichtlichen Kompetenz lag es ihm namentlich ob, sich der Erbtöchter, Waisen und Witwen anzunehmen, die Vormünder zu bestellen, die Eltern gegen ungebührliche Behandlung durch die Kinder zu schützen und für den Fortbestand der einzelnen Familien zu sorgen. Zu seiner Gerichtsbarkeit gehörten daher die Prozesse wegen übeler Behandelung der Eltern (Adoptiveltern, Großeltern), Waisen und Erbtöchter wegen Beeinträchtigung des Waisenvermögens, namentlich durch Vormünder, ferner Rechtsstreitigkeiten inbezug auf die Bestellung von Vormündern oder von Liquidatoren bei Erbteilungen, Anträge auf gerichtliche Zuweisung von Erbschaften oder Erbtöchtern, alsdann eherechtliche Prozesse, endlich Klagen wegen Unthätigkeit und auf Entziehung der Vermögensverwaltung wegen Geistesstörung 1.

Aristoteles sagt, dass der Archon, im Gegensatze zum Basileus und Polemarchos, nichts mit dem Altangestammten, von den Vätern Überkommenen (den Patria) zu schaffen, sondern nur später Hinzugefügtes (Epitheta) zu verwalten hätte, deswegen wäre auch erst jüngst das Amt groß geworden, in dem sein Wirkungskreis durch das Hinzugefügte erweitert worden wäre 2. Die Patria beziehen sich in diesem Falle namentlich auf althergebrachte Opfer, Feste und religiöse Handlungen 3. Bei der Angabe über die gesteigerte Bedeutung des Archontats kann

ούττει, όσα τις είχεν ποίν αὐτόν είσελθεῖν είς τὴν ἀρχήν, ταῦτ' ἔχειν καὶ κοατεῖν μέχρι ἀρχῆς τέλους.

<sup>1)</sup> Aristot. Aθπ. 56 (Frgm. 420—423 Rose<sup>3</sup>): γονέων, ἐπικλήρου, οἴκου ὀφφανικοῦ κακώσεως; — εἰς ἐπιτροπῆς κατάστασιν; — εἰς δατητῶν αἴφεσιν — κλήφων καὶ ἐπικλήρων ἐπιδικασίαι — δίκαι παρανοίας. Über die γραφαὶ ἀργίας vgl. S. 149, Anm. 1. — Vgl. ferner die bei Demosth. XLIII (g. Makart.), 16 und 75 eingelegten Gesetze; Isaios III (Pyrr. Erb.), 47; VI (Philokr. Erb.), 31. 36; VII (Apollod. Erb.), 30: νόμω γὰρ τῷ ἄρχοντι τῶν οῖκων, ὅπως ἄν μὴ ἐξερημῶνται, προστάττει (τὸ κοινὸν τῆς πόλεως) τὴν ἐπιμέλειαν. Solon machte auch den Archon für die Ausführung seines Gesetzes verantwortlich, welckes die Ausfuhr der Bodenerzeugnisse verbot. Plut. Solon 24. — Demosth XXX (g. Onet. A), 6; XXXV (g. Lakrit.), 48; XXXVII (g. Pantain.), 46: πρὸς μὲν τὸν ἄρχοντα, ὅν τῶν τοιούτων (τῶν ἐπικλήρων) οἱ νόμοι κελεύονσι ἐπιμελεῖσθαι. Aesch. g. Timarch. 158; Hypereid. f. Euxen. 21; Ps. Andok. g. Alkib. 14. — Näheres bei Meier und Schömann, Att. Prozeſs², bearb. von H. Lipsius 55 ff. 352—366. 482. 500. 618 und dazu H. Lipsius, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss1891, S. 50 ff.

<sup>2)</sup> Αθπ. 3, 3: διο και νεωστι γέγονεν ή άρχη μεγάλη, τοις έπιθέτοις αύξηθ(είσα).

<sup>3)</sup> Vgl. S. 136, Anm. 2.

Aristoteles nicht die rein politischen Befugnisse desselben im Auge gehabt haben, denn er sagt (in Übereinstimmung mit Thukydides), daß bereits zur Zeit der inneren Kämpfe in dem ersten Drittel des 6. Jahrhunderts der Archon die größte Machtvollkommenheit besaß 1. Offenbar schwebte ihm die erweiterte Amtsthätigkeit des Archon bei den Festen vor, namentlich bei den großen, erst unter Peisistratos eingeführten Dionysien. Seit der Begründung der Demokratie wurden alte und neue Feste immer reicher mit Aufzügen, lyrischen und dramatischen Agonen ausgestattet, und gerade mit dieser Ausstattung hatte der Archon zu thun 2. Bei der Ernennung der Choregen, der Leitung der Agone

<sup>1)</sup> Vgl. S. 145, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 136, Anm. 2. Bei den großen Dionysien und Thargelien leitete er die lyrischen und dramatischen Agone und sorgte für die Festzüge. Aristot. 19n. 56; Plut. Kim. 8. (Bei der Veranstaltung des Aufzuges an den Dionysien standen ihm zehn Epimeletai zur Seite.) Ursprünglich ernannte er alle Choregen für die dramatischen Aufführungen, zur Zeit des Aristoteles nur die für die tragischen Chöre und übernahm die von den Phylen für die lyrischen Knaben- und Männerchöre, sowie für die Chöre der Komödie gestellten Choregen. Ferner leitete er die Prozesse, die sich aus der Bestellung der Choregen ergaben. Aristot. 'A3n. 56 (vgl. Aristot., Frgm. 420 Rose" = Pollux VIII, 89; Lex. rhet. Cantabr. 670, 4); vgl. Demosth. g. Meid. 9. Die Bestellung der Choregen gab Anlass zu zahlreichen Prozessen (vgl. Ps. Xenoph. Ann. 3, 4), insbesondere kam es oft vor, dass jemand glaubte, dass ein anderer zu der kostspieligen Leistung der Choregie mehr verpflichtet (διαδικασίαι χορηγών) oder er nach den gesetzlichen Bestimmungen davon befreit wäre. Meier und Schömann, Att. Prozess\*, bearb. v. H. Lipsius, S. 60. 617. Ferner lag dem Archon die Sorge für die Aufrechterhaltung der Festordnung ob. Vgl. Demosth. g. Meid. 9. 11. 178. Der kurz vor dem peloponnesischen Kriege gefaste Volksbeschlus über die Einrichtung der Hephaistien bestimmt, dass bei Störungen des Festzuges, die eine größere Bestrafung verdienten, die legonosol die Sache (ές το δικαστ)ήρ(ω)ν του άρχοντος bringen sollen. CIA. IV. 2, p. 64, Nr. 35 b. Alsdann veranstaltete der Archon den Festzug für den Asklepios und Zeus Soter und bestellte endlich die Choregen und den Leiter der Festgesandtschaft für das große delische Apollonfest im Anthesterion (vgl. Bd. I2, S. 302, Anm. 2). Diese Obliegenheiten des Archon betrafen in der That entosen (vgl. S. 136, Anm. 2), denn die großen Dionysien waren kein altes Fest, die Aufführung von Tragödien begann erst unter Peisistratos, die von Komödien nach den Perserkriegen. Ebenso bürgerte sich der Asklepioskultus ziemlich spät von Epidauros aus in der Stadt ein und gewann erst, wie die Inschriften lehren, im 4. Jahrhundert größere Bedeutung. (Über die Einbürgerung des Asklepios: Mommsen, Heortologie 240. 253; P. Giraud, L'Asclépicion d'Athènes d'après de récentes découvertes, Paris 1882; E. Curtius, Stadtgeschichte von Athen, S. 210 und die daselbst angeführten Schriften. Vgl. auch Bd. I2, 217). Die Asklepieien waren eine Vorfeier der erst von Peisistratos gestifteten großen Dionysien. Aesch. g. Ktes. 67: τῆ ἀγδοη Ισταμένου τοῦ Ἑλαφηβολιώνος μηνός, δτ' ην τῷ 'Ασκληπιῷ θυσία και ὁ προαγών. Am 9. begannen die

an den großen Dionysien und Thargelien, der Veranstaltung der Aufzüge an diesen und andern Festen, bei der Instruktion der damit zusammenhängenden Prozesse übte er eine umfaßende administrative und richterliche Thätigkeit aus, eine Thätigkeit, die nicht nur mit einem weitreichenden Einflusse verbunden war, sondern auch namentlich dem Publikum in die Augen fiel. Außerdem wurden im Laufe der Zeit neu hinzugekommene Festlichkeiten damals mit höherem Aufwande gefeiert <sup>1</sup>.

Im Gegensatze zu den drei obern Archonten fungierten die sechs Thesmotheten stets als Kollegium, und ihr gemeinsames Amtshaus war das Thesmotheteion<sup>2</sup>. Nach Aristoteles wurden sie erst viele Jahre nach den drei obern Archonten, als man bereits die Beamten auf ein Jahr wählte, eingesetzt und zwar zu dem Zwecke, die Satzungen (des Gewohnheitsrechts) aufzuzeichnen und zur Gerichtsverhandlung

Dionysien. Vgl. CIA. II, 741 = Dittenberger, Syll. inscr. gr., Nr. 374. Ausstattung der Delien mit Agonen und Einführung der delischen Penteteris: Thuk. III, 104; vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 302, Anm. 2.

Isokr. Areop. 29: οὐδ' ὁπότε μὲν δόξειεν αὐτοῖς, τριακοσίους βοῦς ἔπεμπον, ὁπότε δὲ τύχοιεν, τὰς πατρίους θυσίας ἐξέλειπον. οὐδὲ τὰς μὲν ἐπιθέτους ἑορτάς, αἰς ἐστιασίς τις προσείη, μεγαλοπρεπῶς ἢγον, ἐν δὲ τοῖς άγιωτάτοις τῶν ἰερων ἀπὸ μισθωμάτων ἔθυον.

<sup>2)</sup> Aristot. Ann. 3, 4; vgl. Schol. Plat. Phaedr. 235D; Suid. s. v. agywr (παρὰ τὸ θεσμοθέσιον) = Bekker, Anecd. gr. I. 449, 22; Hypereid. f. Euxen. Col. 21 a. E. (θεσμοθετών συνέθριον). Im gewöhnlichen Sprachgebrauche nannte man im 4. Jahrhundert die neun Archonten bisweilen θεσμοθέται, Vgl. Demosth. LVII (g. Eubulid.), 66 und 70; Plut. Solon 25 und Plat. Phaidr. 235 D; Pollux VIII, 85; Bekker, Anecd. gr. I. 311, 11. Die amtliche Bezeichnung war jedoch of έννέα αρχοντες. Die Lage des Thesmotheteions ist noch nicht mit genügender Sicherheit zu bestimmen. U. Köhler, Hermes V, 312; VI, 98; Mitt. d. arch. Inst. III, 144 f. sucht es am oder unter dem Nordwestabhange der Burg, dagegen C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 164. 482; II, 353 (wahrscheinlich am Markte). Vgl. auch H. Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 110; Milchhöfer, Athen in Baumeisters Denkmälern, S. 164; E. Curtius, Stadtgesch. v. Athen 94 (Die Zeugnisse, S. XCIII). Das αρχόντων οίκημα, das gemeinsame Amtshaus der Archonten in demosthenischer Zeit (g. Meid. 85) unterscheidet C. Wachsmuth a. a. O. II, 355 von dem alten Thesmotheteion, das nach Aristot. 13n. 3, 5 unter Solon gemeinsames Amtshaus der Archonten wurde. Vgl. S. 161, Anm. 1. Etwas Sicheres läfst sich nicht feststellen. Gemeinsames Speisen der Archonten im Thesmotheteion: Hesych s. v. novraveiov; Schol. Plat. Phaidr. 235 D; Plut. Sympos. probl. VII, 9. Vgl. dazu C. Wachsmuth I, 482, Anm. 2. Ungewifs ist auch, welche Baulichkeit Hypereides b. Pollux IV, 122 meinte, wenn er sagte: ol δε έννέα άρχοντες ελοτιώντο έν τη στοά περιφραξάμενοί τι μέρος αντής ανλαία. Vgl. die Vermutungen bei C. Wachsmuth I, 355, Anm. 2.

gegen diejenigen aufzubewahren, die sich wieder das Gesetz vergingen ¹. Dass in der That ihre ursprüngliche Bestimmung die Feststellung der Rechtssatzungen oder Thesmoi war, besagt schon ihr Name ². Aber noch zur Zeit der vollentwickelten Demokratie lag es ihnen ob, alljährlich die Gesetze auf ihre etwaigen Widersprüche oder sonstigen Mängel zu prüfen und deren Beseitigung durch das Volk zu veranlassen ³. Ferner hatten sie die Prozessleitung bei Klagen wegen Gesetzwidrigkeit (γραφαὶ παρανόμων), die jeder Bürger gegen denjenigen bei ihnen erheben durste, der nach seiner Ansicht gesetzwidrige Volksbeschlüsse oder Gesetze beantragt oder durchgesetzt hatte ⁴. Naturgemäß waren die Thesmotheten als '"Rechtsetzer" und Rechtskundige am meisten befähigt, Prozesse wegen Gesetzwidrigkeit zu instruieren. Obwohl grundsätzlich der Polemarchos die Fremdengerichtsbarkeit ausübte ⁵, so stand doch die Kompetenz der Thesmotheten für die Aufstellung von Rechtssatzungen so fest, daß unter ihrem Vorsitze das

<sup>1)</sup> Aristot. 'Αθπ. 3, 4: θεσμοθέται δὲ πολλοῖς ὕστερον ἔτεσιν ἡρέθησαν, ἤδη κατ' ἐνιαντὸν αἰρ(ονμένων) τὰς ἀρχάς, ὅπως ἀναγράψαντες τὰ θέσμια φυλάττωσι πρὸς τὴν τῶν (παρανομούν)των κρίσιν διὸ και μόνη τῶν ἀρχῶν οὐκ ἐγένετο πλείων (ἢ) ἐνιανσιος. Die Chronographen datierten die Einsetzung der neun einjährigen Archonten, also auch der Thesmotheten vom Jahre 682. Vgl. S. 135, Anm. 3 und S. 162, Anm. 3.

<sup>2)</sup> Sowohl die Gesetze Drakons als diejenigen Solons hießen 3εσμοί, und beide fungierten als aufserordentliche und besonders bevollmächtigte θεσμοθέται. 'Αθπ. 4,1: ἐπ' 'Αρισταίχμου ἄρχοντος Δράκων τοὺς θεσμοὺς ἔθηκε. Vgl. 7, 1; Paus. IX. 36, 8; Andokid. Myst. 81. Inbezug auf Solon vgl. Solon, Frgm. 36 Bergk P. L. Gr. II\*, 57 = Aristot. 19π. 12: θεσμούς δ' δμοίους τῷ κακῷ τε zἀγαθῷ | εὐθεῖαν εἰς ἕκαστον ἀρμόσας δίκην | ἔγραψα. Das solonische Amnestie-Gesetz schließet mit den Worten öte 6 9εσμός έφάνη öde. Vgl. S. 139, Ann. 1. Vgl. Solon, Frgm. 31 = Plut. Solon 3; Eid der Archonten bei Plut. Solon 25: εἴ τι παραβαίη τῶν θεσμῶν κτλ. (Aristot. Αθπ. 7, 2, wo eine ungenauere Fassung vorliegt: τῶν νόμων). Vgl. das Gesetz bei Demosth. XXIII (g. Aristokr), 62: ος αν άρχων ή ίδιώτης αίτιος ή τον θεσμόν συγχυθήναι τόνδε κτλ. Die Epheben schwuren nach Pollux VIII, 106: και τοῖς θεσμοῖς τοῖς Ιδουμένοις πείσομαι. . . . καὶ ἄν τις ἀναιρῆ τούς θεσμούς κτλ. vgl. auch Aristot. Αθπ. 16, 10: νόμος γάρ αὐτοῖς ἦν ὄδε. Θέσμια τάδε Άθηναίοις (κατά τὰ) πάτρια. ἐάν (τιν)ες τυραννεῖν κτλ. Hdt. I, 59 sagt von Peisistratos: οὖτε θέσμια μεταλλάξας. — Bei Homer kommt θεσμός nur Od. XXIII, 296 und zwar im Sinne von "Stelle", "Platz" vor, νόμος findet sich überhaupt nicht (vgl. Hesiod. Erg. 276, 288). Die Tragiker brauchen θεσμός und το θέσμιον häufig im Sinne von Satzung, Gesetz, Herkommen, Sitte.

<sup>3)</sup> Aesch. g. Ktes. 38 (διορθούν τους νόμους); Harpokr. s. v. θεσμοθέται.

<sup>4)</sup> Meier und Schömann, Att. Prozess<sup>2</sup>, bearb. von H. Lipsius 428; Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV<sup>2</sup>, 263. Weiteres in dem Abschnitte über Ephialtes.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 168.

Volksgericht über die Bestätigung von Rechtsverträgen entschied, welche Athen mit andern Staaten über das gerichtliche Verfahren und gemeinsame Rechtsgrundsätze abschlofs, welche bei den aus Geschäftsverträgen zwischen Bürgern der beteiligten Staaten erwachsenden Prozessen befolgt werden sollten 1. Darum hatten sie auch zur Zeit des Aristoteles diese Prozesse (δίκαι ἀπὸ συμβόλων) zu instruieren 2. Unter allen Beamten übten sie bei der Rechtspflege des demokratischen Staates die umfassendste Thätigkeit aus. Sie schrieben die Tage für die Gerichtssitzungen aus, konstituierten die Gerichtshöfe und losten sie den Behörden zu, unter deren Vorsitz eine Gerichtsverhandlung stattfinden sollte. In ihren Händen lag die Gerichtsleitung bei den wichtigsten öffentlichen, d. h. die Gemeinde als solche angehenden Prozessen: bei den durch ihre Vermittelung an das Volk gebrachten und von diesem an einen Gerichtshof zur Entscheidung verwiesenen Eisangelien wegen schwerer, die Sicherheit des Staates und seiner Verfassung bedrohenden Verbrechen, dann bei der Klageform der Probole, die darin bestand, daß der Kläger ein Vorurteil der Gemeindeversammlung zugunsten der Klage zu gewinnen suchte, und die gegen Sykophanten und diejenigen gerichtet war, die das Volk durch trügerische Versprechungen getäuscht oder die Heiligkeit gewisser Feste verletzt hatten. Unter ihrem Vorsitze wurden die Prozesse gegen Beamte verhandelt, die auf Grund eines gegen ihre Amtsführung gerichteten Volksbeschlusses (åποχειροτονία) von ihrem Amte suspendiert und vor Gericht gestellt wurden. Davon wurden vorzugsweise die Strategen betroffen \*. Bei der Wichtigkeit des Amtes entwickelten sich diese Prozesse oft zu großen Staatsaktionen. Die Thesmotheten standen darum auch den Rechenschaftsablegungen der Strategen vor.

- Wie die durch ein Vorurteil des Volkes oder durch Berufungen gegen ein Erkenntnis des Rates eingeleiteten, beziehungsweise veranlassten Prozesse zur Gerichtsbarkeit der Thesmotheten gehörten, so auch die Klagen, die sich auf die Verhandlungen des Volkes bezogen, d. h. die Klagen gegen die Vorsitzenden des Rates und der Volks-

Aristot. Aθπ. 59, 6: καὶ τὰ σύμβολα τὰ πρὸς τὰς πόλεις οὖτοι κυροῦσι (vgl. Pollux VIII, 88) und Ps. Demosth. VII (Halon.) 9.

<sup>2)</sup> Aristot. a. a. O. (Pollux VIII, 88). Vgl. jedoch CIA. II, 11 (S. 168, Anm. 4). Über die δίχαι ἀπὸ συμβόλων: Meier und Schömann, Att. Prozeſs², bearb. von H. Lipsius, S. 69. 80. 999ff.; Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV², 57; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. 1², 487 ff. und weiteres in dem Abschnitte über die Verſassung des delisch-attischen Bundes.

Aristot. Ann. 43 und 61; vgl. dazu H. Lipsius, Ber. d. sächs. Gesellsch.
 Wissensch. 1891, S. 49.

vrrsammlung (γραφαί προεδρικαί καὶ ἐπιστατικαί). Sie führten ferner den Vorsitz bei den gerichtlichen Wahlprüfungen der Beamten und bei den das Staatsinteresse berührenden Klagen, welche gegen Beamte nach ihrer Rechenschaftsablegung angestrengt und von der zuständigen Rechenschaftsbehörde für begründet erachtet wurden. Sodann instruierten sie die Schriftklagen, bei denen vom Kläger eine Parastasis, d. h. ein Succumbenzgeld hinterlegt wurde 1. Dahin gehörten (in demosthenischer Zeit) die Klagen gegen diejenigen, deren Bürgerrecht angefochten wurde, oder die durch Bestechung der Richter die Zuerkennung des bestrittenen Bürgerrechts erlangt hatten (γραφαί ξενίας, δωροξενίας). dann die Klagen wegen Bestechlichkeit (δώρων), wegen Fälschungen bei der Buchung von Staatsschulden (βουλεύσεως, ψευδεγγραφής, άγραgiov), wegen Bedrohung mit Prozessen ohne wirklichen Rechtsgrund zum Zwecke von Erpressung oder zur Erreichung anderer selbstsüchtiger Absichten (συχοφαντίας), endlich wegen Verführung von Ehefrauen, Witwen und Jungfern zu Ehebruch und Unzucht (μοιχείας). Von öffentlichen Prozessen, bei denen nicht Parastasis erlegt wurde, kamen vor die Thesmotheten die γραφαί εβρεως, welche denjenigen bedrohten, der an jemandem eine beschimpfende und herabwürdigende oder gesetzwidrige Handlung verübt hatte. Außerdem instruierten sie einige Privatklagen, nämlich außer den oben erwähnten dixat derd συμβόλων, die Prozesse in Bergwerks - Angelegenheiten (δίχαι μεταλ-Aexai) und in demosthenischer Zeit auch die aus kaufmännischen Kontrakten erwachsenden Rechtsstreitigkeiten (δικαί ἐμπορικαί), die früher ebenso, wie die Klagen wegen unrechtmäßiger Eintragung in die Bürgerliste zur Jurisdiktion der Nautodiken gehört hatten 2. Sieht man

<sup>1)</sup> Zu den Schriftklagen, bei denen nicht Parastasis erlegt wurde, gehörten die εἰσαγγελίαι κακώσεως wegen übeler Behandlung der Eltern durch die Kinder, der Mündel durch die Vormünder, der Erbtöchter durch Anverwandte oder den Ehemann (Isaios Pyrrh. Erb. 45). Dieselben kamen vor den Archon, ebenso die γραφαί ἀργίας (vgl. S. 149, Anm. 9). Ebenfalls ohne Erlegung von Succumbenzgeld wurden anhängig gemacht die γραφαί ἀσεβείας und ἀπροστασίου, denn sie gehörten vor den Basileus und Polemarchos (vgl. S. 165 und 168). Keine Parastasis wurde auch erlegt bei den zur Thesmotheten-Gerichtsbarkeit gehörenden γραφαί ὕβρεως (Isokr. g. Lochit. 2), d. h. bei Klagen gegen diejenigen, die an jemandem eine beschimpfende und herabwürdigende oder gesetzwidrige Handlung begangen hatten. Vgl. Meier und Schömann, Att. Prozeſs², bearb. von H. Lipsius 394 ff. 813 ff.; Lipsius, Ber. d. sächs Gesellsch. d. Wiss. 1891, S. 47. Es sind das Klagen, deren Erhebung der Staat nicht erschweren durfte, die aber im ganzen mehr Private betrafen und die staatlichen Organe nur mittelbar angingen.

<sup>2)</sup> N\u00e4heres \u00fcber die vor die Thesmotheten geh\u00fcrenden Klagen bei Meier und Seh\u00fcmann, Att. Proze\u00eds\u00e4, bearb. von H. Lipsius, S. 72-81. 381-449. 628-643;

von den aus praktischen Gründen, nach Aufhebung der Nautodiken, den Thesmotheten überwiesenen kaufmännischen Prozessen ab, so sind das alles Klagen, welche zum größern Teile die Gemeinde als solche oder ihre Beamten unmittelbar angingen, zum kleinern sie in hervorragendem Maße unmittelbar interessierten, namentlich insofern sie Störungen des bürgerlichen Friedens und der bürgerlichen Zucht und Ordnung betrafen 1.

Die Rechtsatzung und die Rechtspflege besonders im Interesse der Gemeinde erscheint mithin als der eigentliche Beruf der Thesmotheten. In demokratischer Zeit leiteten sie ihre Prozesse als Vorsitzende des Volksgerichts. Aber wie verhielt es sich in älterer Zeit? Ihre Sechszahl, eine gerade Zahl, verbietet die Annahme, daß sie je für sich ein selbständig richterliche Urteile fällendes Kollegium bildeten. Aristoteles spricht auch nur von der Aufzeichnung und Aufbewahrung der Rechtssatzungen, indem er hinzufügt, zur gerichtlichen Verhandlung gegen diejenigen, welche sich wider das Gesetz vergingen. Nun darf es als Thatsache gelten, dass damals der Rat vom Areopag über gesetzwidrige Handlungen richtete, gleichviel ob sie von Beamten oder Privatleuten begangen wurden 2. Seine Gerichtsbarkeit deckte sich. abgesehen von den Mordprozessen, offenbar im wesentlichen mit dem Umfange der gerichtlichen Kompetenz der Thesmotheten in Verbindung mit dem Volksgericht. Nach den wohlunterrichteten Atthidographeu richtete er ja auch nicht nur über die παρανομούντες, sondern auch über die axoomovrees s. Unter letztern Begriff fallen aber jene die bürgerliche Ordnung und Zucht störenden Vergehen, welche die öffentlichen Klagen & βρεως und μοιχείας umfasten. Die amtliche Thätigkeit der Thesmotheten stand mithin zweifellos in engen Beziehungen zum Areopag, und von diesen Beziehungen hat sich noch eine Spur in der

dazu H. Lipsius, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. 1891, S. 47. Vgl. auch die kürzern Zusammenstellungen bei Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV<sup>2</sup>, 232; Hermanns Gr. Staatsaltert. 6, bearb. von V. Thumser, § 98, S. 564 und G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 284.

<sup>1)</sup> Mit den δίχαι ἀπὸ συμβόλων hatte es eine eigene Bewandtnis, und die δίχαι μεταλλικαί waren, soweit sie nicht geradezu zu den öffentlichen Klagen gehörten, keineswegs bloße Privatklagen, denn die bedeutendsten Gruben waren Staatseigentum, und die übrigen waren von der Behörde aufgenommen und vermessen. Bei den δίχαι μεταλλικαί kam daher entweder ein mit dem Staate abgeschlossener Pachtvertrag oder ein vom Staate zugestandener und umgrenzter Betrieb in Frage, an dessen Erträgen er selbst einen bestimmten Anteil hatte. Vgl. Meier und Schömann a. a. O., S. 296. 449. 634. 1019; Busolt a. a. O. 296.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 144 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 144, Anm. 1.

Zeit der Demokratie erhalten <sup>1</sup>. Nun wäre die Wirksamkeit der Thesmotheten, die doch als ständige Oberbeamte und zwar in der doppelten Zahl der bisherigen Oberbeamten eingesetzt wurden, eine ziemlich beschränkte gewesen, wenn sie nach der Aufzeichnung der Rechtssatzungen nur dieselben aufzubewahren und die Aufzeichnungen zu ergänzen gehabt hätten. Es liegt daher die Vermutung nahe, daß sie auch eine richterliche Thätigkeit ausübten. War das wirklich der Fall, so können sie in den unter ihre Kompetenz fallenden Prozessen nur als Gerichtsvorstand des Areopags fungiert haben, an dessen Stelle die Demokratie das Volksgericht setzte.

Bei dem Auftrage, die 9εσμοί aufzusetzen, handelte es sich zweifellos um die schriftliche Aufzeichnung der Rechtssatzungen an Stelle der flüssigern, dem subjektiven Ermessen des Richters einen größern Spielraum gewährenden Gewohnheitsrechts, welches einst die Könige allein oder unter Mitwirkung der Geronten als ein ihnen von Zeus mit dem Scepter verliehenes Vorrecht gehandhabt ² und dann die Oberbeamten und der aus ihnen hervorgehende Rat des Adelsstaates übernommen hatten. Da jedoch Rechtsaufzeichnungen sicherlich nicht vor dem 7. Jahrhundert stattgefunden haben ³, so hat Aristoteles gewiß recht, wenn er die Einsetzung in die Zeit des einjährigen Archontats, d. h. gemäß der atthidographischen Überlieferung in die Zeit nach 682 ⁴ verlegt. Als Kylon seinen Staatsstreich versuchte,

<sup>1)</sup> Die Klagen wegen falscher Zeugnisablegung in den vor dem Areopag verhandelten Prozessen (ψευδομαρτυριῶν ἐξ Άρείου πάγου) wurden von den Thesmotheten instruiert, während Klagen wegen dieses Vergehens in andern Prozessen bei den Beamten anhängig zu machen waren, welche dieselben geleitet hatten. Aristot. 149π. 59 und dazu Meier und Schömann a. a. O. 486. Es ist ferner bemerkenswert, daß die Thesmotheten späterhin die Straferkenntnisse des Rates vor das Volksgericht zu bringen hatten. 149π. 45.

<sup>2)</sup> II. IX, 98 heißt es von Agamemnon: λαῶν ἐσσὶ ἄναξ καὶ τοι Ζεὺς ἐγγυάλιξεν σκηπιρόν τ' ἡθὲ θέμιστας. II. I, 238: δικασπόλοι οῖ τε θέμιστας πρὸς Διὸς εὐρύαται. XVI, 386: Zeus schickt Unglück über das Land und grollt den Männern οῖ βίη εἰν ἀγορῆ σκολιὰς κρίνωσι θέμιστας. Vgl. Od. XI, 186; XIX, 109. Weiteres bei Grote, Gesch. Griechenl. I², 390 f. 397; Schömann, Griech. Altert. I³, 29 f.; Fanta, Der Staat in der Ilias und Odyssee (Innsbruck 1882), S. 81 ff.; Nägelsbach, Hom. Theologie², bearb. von Autenrieth (Nürnberg 1884) 256. 265 ff.; Leist, Graeco-italische Rechtsgesch. 132. 329 ff.; Hermanns Gr. Staatsaltert. 6, bearb. von V. Thumser, § 8, S. 61. — Vgl. S. 138, Anm. 1 und S. 140, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. I², 499 ff. Auch die gleichzeitige Führung der Olympionikenliste begann keinesfalls bereits im Jahre 776, sondern vermutlich erst um 572. Vgl. Bd. I², S. 387. Die homerischen Gedichte kennen noch keine fixierte θεσμοί oder νόμοι. Vgl. S. 173, Anm. 2. Über die Aufzeichnung der Gesetze Drakons vgl. weiter unten den bezüglichen Abschnitt.

<sup>4)</sup> S. 135 und 163.

um 630 ¹, gab es nach Thukydides neun Archonten, also auch Thesmotheten. Mithin wird ihre Einsetzung um die Mitte des 7. Jahrhunderts erfolgt sein.

Dieses Ergebnis wird durch anderweitige Erwägungen bestätigt. Die Aufzeichnung der Rechtssatzungen, deren Kenntnis und Handhabung ein Vorrecht des regierenden Adels gewesen war, bedeutete nichts anderes, als dass die Adelsbeamten und der Adelsrat in Zukunft an ein feststehendes, öffentlich bekanntes Recht gebunden werden sollten. Es würde das ein Sieg der untern Stände über die Eupatriden gewesen sein. Ein solcher entspräche in der That den uns sonst bekannten Verhältnissen. Infolge des seit dem Ende des 8. Jahrhunderts in Griechenland bemerkbar werdenden gewaltigen Umschwunges der wirtschaftlichen Zustände, des mächtigen Aufblühens von Handel und Gewerbe, an dem auch Attika teilnahm 2, entwickelte sich eine zahlreiche, lebenskräftige und wohlhabende Klasse von Gewerbe- und Handeltreibenden, und es bildeten sich in Athen aus der Masse der gemeinfreien Volksgenossen die geschlossenen Stände der Georgoi und Demiurgoi heraus, die schon vor Drakon (um 621) ihre Aufnahme in die Phratrien durchsetzen konnten 3.

Gegen die Mitte des 7. Jahrhunderts war bereits in Korinthos und Sikyon die Adelsregierung durch Tyrannen gestürzt worden, die sich auf das gemeine Bürgertum stützten. Auch die ionischen Städte waren von Kämpfen zwischen Adel und Bürgertum erfüllt. Von dieser politischen Entwickelung konnte Attika nicht unberührt bleiben. Eine der ersten Forderungen der gemeinen Bürgerschaft pflegte die Sicherung der Rechtsprechung zu sein 4, über deren willkürliche Handhabung durch die Adelsbeamten Hesiodos klagt und sich schon eine Andeutung bei Homer findet 5. In diesen Zusammenhang gehört offenbar die Einsetzung der Thesmotheten. Auch ihre Sechszahl, die sich sonst nicht befriedigend erklären läfst, weist auf die Wirksamkeit der drei Stände bei ihrer Einsetzung hin. Bald nach Solon kämpften die beiden untern Stände mit den Eupatriden um das höchste Staatsamt, das Archontat. Es ist das nur unter der Voraussetzung verständlich, dass sie bei den vorhergehenden Kämpfen bereits durchschlagende Erfolge errungen hatten 6. Die durch drei teilbare Zahl findet sich ferner bei dem

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. I', S. 670, Anm. 10.

<sup>2)</sup> Vgl. § 16.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 107 und 123.

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 425, 628.

<sup>5)</sup> Il. XVI, 387 (vgl. S. 177, Anm. 2); Hesiod. Erg. 37. 224 ff. 269.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 108.

Richterkollegium der Epheten wieder, dessen Einsetzung ebenfalls etwa in diese Zeit fallen muß 1.

<sup>1)</sup> G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 124 vermutet, dass ursprünglich je zwei Thesmotheten den drei obern Beamten bei ihrer richterlichen Thätigkeit zur Seite standen, wie späterhin diese drei Archonten je zwei πάρεδροι hatten. Durch Solon hätten sie eine selbständige Stellung erhalten. So erkläre sich die auffallende Sechszahl. Indessen den Thesmotheten wurde derselbe Eid wie den bisherigen Oberbeamten auferlegt und dieser sicherlich vorsolonische Eid charakterisiert sie als Oberbeamte. Wenn die Thesmotheten ebenso, wie jene schwuren: (καθάπερ) έπι 'Ακάστου τὰ όρκια ποιήσειν, so weist die Auferlegung dieses Eides in eine Zeit, wo der Basileus noch eine erhebliche Macht besafs (vgl. S. 164, Anm. 2). Auch die für die ganze Rechtsprechung grundlegende Aufzeichnung der Satzungen des Gewohnheitsrechts konnte schwerlich Unterbeamten und bloßen Beisitzern der Archonten übertragen werden. Ferner deckt sich die gerichtliche Kompetenz der Thesmotheten nicht mit derjenigen des Archon, sondern (abgesehen von den Mordklagen) mit der in älterer Zeit dem Areopag zustehenden. Nirgends findet sich endlich eine Spur davon, dass sie ursprünglich zu je zwei fungierten, sie erscheinen vielmehr stets als ein geschlossenes Kollegium. - Die Zahl der 51 (3 × 17) Epheten ist verschieden erklärt worden. L. Lange, Die Epheten (Leipzig 1874 = Abhdl. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. VII) 20 hat diese Zahl mit derjenigen der neun Archonten kombiniert. Die vier Phylen hätten je fünfzehn Vertreter in den Staatsrat gewählt, aus diesen sechzig Vertretern wären neun als Exekutive hervorgegangen, die übrigen einundfünfzig Ratsherren und Richter geblieben. Diese von A. Philippi, Der Areopag, S. 240 ff. und andern (auch Bd. I1, 418) angenommene Hypothese hat sich jetzt als unhaltbar erwiesen. Der Staatsrat war der Areopag, und dieser wurde aus den gewesenen Archonten gebildet. G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 136, Anm. 1 erklärt die Zahl nach Schömann, Opusc. acad. I, 196 aus dem Hinzutreten von drei Exegeten zu den achtundvierzig (aus jeder Phyle zwölf) Epheten. Dagegen spricht der Umstand, dass die Epheten in dem Gesetze Drakons οἱ πεντήχοντα καὶ εἶς οἱ ἐφέται oder οἱ πεντήχοντα καὶ zis genannt werden (CIA. I, 61 = Dittenberger, Sylloge inscr. gr., Nr. 45). Diese amtliche Bezeichnung fasst alle einundfünfzig als Epheten und als ein in sich geschlossenes Kollegium auf und kann um so weniger die drei έξηγηταί πυ-Βόχρηστοι einbegreifen, als diese andere Funktionen als die Epheten hatten und ein besonderes Kollegium bildeten (vgl. Bd. I2, S. 679, Anm. 3). Es bleibt mithin nur die Beziehung auf die drei Stände übrig. V. Thumser, Hermanns Griech. Staatsaltert.", § 62, S. 343 hat bereits auf die Möglichkeit, dass die Neunzahl der Archonten mit den drei Ständen zusammenhing, hingewiesen. Die Eupatriden hätten etwa die drei obern Archontenstellen und die Hälfte der Thesmotheten für sich reserviert, die Georgoi zwei, die Demiurgoi einen Thesmothetes gestellt. Allein die sechs Thesmotheten kamen als Kollegium zu den drei obern Einzelbeamten hinzu, so dass nicht die Neun-, sondern die Sechszahl mit den Ständen zu kombinieren ist. Dass die Eupatriden die Hälfte der Thesmotheten-Stellen für sich in Anspruch nahmen, ist im Hinblick auf die Verteilung der Archonten-Stellen zwischen den Ständen bald nach Solon nicht unwahrscheinlich. Vgl. Aristot. A9n. 13, 2.

Die sich im 7. Jahrhundert vollziehende Zersetzung der patriarchalischen Aristokratie des Blutadels der Eupatriden zeigt sich deutlich in der Einrichtung der vier Schatzungsklassen 1 der Pentakosiomedimnoi, Hippeis, Zeugitai und Thetes 2. Diese Einteilung der Bürgerschaft einschließlich der nominellen Höhe des Census fand Solon bereits vor, denn obwohl in seinen Gesetzen von den einzelnen Schatzungsklassen die Rede war, so stand doch in denselben keine Bestimmung über die Höhe des Census, weil er die Klassen als bestehende Einrichtung voraussetzte und den Census nominell unver-

<sup>1)</sup> τὰ τέλη. Vgl. im allgemeinen: Grote, Gesch. Griechenl. II2, 91; Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, 164. 184ff.; Holm, Gesch. Griech. I, 470; Beloch, Gr. Geschichte (Strassburg 1893) 324 [B. hält an der alten Ansicht fest, dass die Einrichtung der Censusklassen von Solon herrührte]; Böckh, Staatsh. d. Athener Is, 578 ff.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. Is, 143 ff. [Solon benutzte die Namen der bereits vor Drakon existierenden sozialen Stände als Bezeichnung der von ihm neu eingerichteten Schatzungsklassen, für die er einen bestimmten Minimalcensus festsetzte. Es ist das ein unter dem Einflusse der alten, unhaltbar gewordenen Ansicht entstandener Kompromiss; V. Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert. § 68, S. 383 [Solon benutzte die von Drakon - dem sie keine Quellenangabe zuschreibt - eingeführte Einteilung der Bürgerschaft in vier Schatzungsklassen, um darnach die bürgerlichen Rechte und Leistungen zu regeln]; B. Keil, Die solonische Verfassung (Berlin 1892) 68 ff. [Solon hat das bestehende Klassensteuersystem zur Abstufung der bürgerlichen Rechte benutzt und die frühern Censusbeträge aus Viktualien in Geld umgerechnet]. - B. Niese, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 61 bemerkt mit Recht, dass die vier Klassen in den solonischen Gesetzen vorausgesetzt waren und dass es über ihre Einführung keine bestimmte Nachrichten gab.

<sup>2)</sup> Āristot. Åθπ. 7; vgl. 4, 3; 8, 1: 26, 2; 47, 1; Pol. II. 12, p. 1274a, v. 19; Plut. Solon 18 (Androtion); eingelegtes Gesetz b. Demosth. XLIII (g. Makart), 54; Plut. Arist. und Cato 1; Pollux VIII, 129—130 (mit Zusätzen zur Åθπ.). Zeugiten und Theten: CIA. I, 31; Pentakosiomedimnoi: CIA. II, 14. Hippeis und Pentakosiomedimnoi: Thuk. III, 16; Thetes: Thuk. VI, 43; Pentakosiomedimnoi: Lysias bei Harpokr. s. v. πεντακοσιομέθιμνον; ἐππάς: Isaios VII (Apollod. Erb.), 39. Vgl. Plut. Aristeid. 1 und die von Aristot. Åθπ. abhängigen Glossen bei Harpokr. s. v. πεντακοσιομέθιμνον; ἐππάς; θῆτες καὶ θητικόν; Phot. s. v. πεντακοσιομέθιμνοι, ἐππάς, ἰππάς, ἐπνείς, θῆτες καὶ θητικόν; Βακάς, ἐππάς, ἐπνές καὶ θητικόν; Bekker, Anecd. gr. I. 260, 33; 261, 20; 264, 19; 267, 13; 298, 20.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 47, Anm. 2. Auch Aristot. Αθπ. 7, 3 sagt: ... τεμήμα(τα δε)είλεν είς τέτταρα τέλη, καθάπερ δεή ρητο καὶ πρότερον, εἰς πεντακοσιομ(έδεμ)ν(ον καὶ Ιππέα) καὶ ζευγίτην καὶ θήτα κτλ. Das stand in der von ihm benutzten Atthis, nämlich bei Androtion. Vgl. Plut. Solon 18: ἔλαβε (Solon) τὰ τεμήματα τῶν πολιτῶν κτλ. Für vorsolonisch und sogar für vordrakontisch hielt die Schatzungs-

klassen auch der von Aristoteles benutzte Verfasser einer oligarchischen Parteischrift, d. h. wahrscheinlich Kritias. 'Αθπ. 4, 3. Der Ausdruck τιμήματ(α δι)είλεν είς τέτταρα τέλη ist nicht ganz korrekt überliefert. Blass liest jetzt bestimmt τιμήματι, Wilamowitz-Kaibel etwa: (το πᾶν πλήθος έκ) τιμημάτ(ων κτλ.) Gomperz: (Αθηναίων τὸ πᾶν πλήθος κατά τὰ) τιμήματ(α κτλ.). Diese Ergänzungen nach Harpokr. und Hesych. a. a. O. Bei Harpokr. s. v. innάς steht: Δριστοτέλης δ' έν Αθηναίων πολιτεία φησίν ότι Σόλων είς τέτταρα διείλε τέλη το παν πληθος Αθηναίων. Harpokr. s. v. πενταχοσιομέδιμνον: ότι δ' τέλη ἐποίησεν Αθηναίων απάντων. Suid. s. v. Ιππάς - είς δ΄ τέλη το παν πλήθος αυτών διέταξε τών κατά τὰς οὐσίας τιμημάτων, κτλ. Ahnlich Phot. s. v. Ιππάς. — τίμημα ist im allgemeinen das durch Schätzung Bestimmte, in diesem Falle das durch Schatzung bestimmte Vermögen. Vgl. z. B. Lys. XIX (Aristoph.), 48: διακοσίων ταλάντων έτιμήσατο αύτου ο πάππος τότε, τούτου το νύν τίμημα ούθε θυοίν ταλάντων έστί. Ahnlich XVII (π. δημ. άδικ), 7; CIA. II, 1059; Aristot. Pol. V. 6, p. 1306, v. 13: πολλαπλασίου τιμήματος άξιαι γίγνονται αι αυταί κτήσεις κτλ. und öfter in ähnlichem Sinne. Weil auf den τιμήματα die Einteilung der Schatzungsklassen beruhte, hießen auch diese selbst τιμήματα, aber der eigentliche Name dafür ist τέλος, die festgesetzte Grenze der Schatzung, welche die einzelnen Klassen unterschied und die Bürger in Abteilungen (τέλος oft in diesem Sinne) gliederte. Daher sagte man zur Bezeichnung der Zugehörigkeit zu einer Klasse Ιππάδα, θητικόν τελεῖν. In dem Epigramm 39π. 7, 4 (Pollux VIII, 31) steht θητικού τέλους. Vgl. die an diejenigen, welche ein Amt erlosen wollen, gerichtete Frage: ποῖον τέλος τελεῖ. 19π. 7, 4. Bürgen έχ τοῦ αὐτοῦ τέλους oder το αὐτο τέλος τελοῦντες: 'A9π. 4; Demosth. g. Timokr. 144. Isaios VII (Apollod. Erb.), 39: άπεγράψατο μὲν τίμημα μιπρόν, ώς Ιππάδα δὲ τελών ἄρχειν ήξίου τὰς ἄρχάς. — ἐπιβάλλειν, ζημιούσ θαι κατά τό τέλος: Demosth. XLIII, 75; Isaios IV, 11. Aristoteles wollte also sagen, dass Solon die Bürger ihrem eingeschätzten Vermögen nach oder die eingeschätzten Vermögen — die man ja in beliebig viele Klassen oder Stufen zerlegen konnte - in vier Klassen einteilte, wie sie bereits eingeteilt waren. - Eine bestimmte technische Bedeutung erhielt der Begriff τίμημα bei der zuerst im Herbst 428 (Thuk. III, 19) erhobenen, zu Kriegszwecken bestimmten, aufserordentlichen direkten Vermögenssteuer (είσφορά). Böckh, Sth. d. Ath. I<sup>3</sup>, 579 ff. erklärt τίμημα in diesem Zusammenhange der Hauptsache nach gewiss richtig, als einen nach den Schatzungsklassen verschiedenen, progressiv steigenden Teil des eingeschätzten Vermögens (Steuerkapital, Steueransatz), von dem ein für alle Klassen gleicher Prozentsatz als Steuer erhoben wurde. Die Ansicht von Rodbertus (Jahrb. f. Nationalök. VIII [1857], 453), daß τίμημα das eingeschätzte jährliche Einkommen wäre, haben H. Lipsius, Jahrb. f. kl. Philol. CXVII (1878), 289 ff.; V. Thumser, De civium Athen. muneribus (Wien 1880, Diss.) 31 ff. und Fränkel, Hermes XVIII, 314 widerlegt. Beloch, Hermes XX, 237 sucht nachzuweisen, daſs τίμημα nicht das Steuerkapital, sondern das eingeschätzte Vermögen wäre. Dagegen und für Böckhs Ansicht M. Fränkel in Böckhs Sth. d. Ath. II<sup>a</sup> Anhang, S. 121, worauf Beloch, Hermes XXII, 371 ff. erwiderte. Beloch vermag jedenfalls Demosth. XXVII (g. Aphob. A), 9 nicht genügend zu erklären: δήλον μέν τοίνυν και έκ τούτων το πλήθος τής οὐσίας: πεντεχαίδεχα ταλάντων γιο τοία τάλαντα το τίμημα. Von fünfzehn Talenten beträgt der Gesellschaft des homerischen Epos noch völlig fremd 1. Ihre Einrichtung fällt demnach in das 7. Jahrhundert.

Die Organisation beruhte auf einer Abschätzung des jährlichen Ertrages an Getreide und Flüssigem (Wein, Öl), den jeder Bürger von seinem Grundeigentum erzielte, und der Einteilung der durch die Schatzung festgestellten Beträge (τιμήματα) in vier durch Ansetzung von Minimalerträgen begrenzte Stufen oder Schatzungsklassen (τέλη) ². Die Namen der einzelnen Klassen waren augenscheinlich im Volksmunde bereits längst gebräuchliche Bezeichnungen für besonders reiche Großgrundbesitzer (πεντακοσιομέδιμνοι), für die Rosse züchtenden und beritten ins Feld ziehenden Grundherren (ἐππεῖς), die mit einem Rindergespann ihren Acker bestellenden Bauern (ζευγῖται) und die ländlichen und gewerblichen Lohnarbeiter ohne eigenen Grundbesitz ³. Als amt-

der Steueransatz für die Eisphora drei Talente. Mithin war das τίμημα nur ein bestimmter Teil des eingeschützten Vermögens. Vgl. auch Wilamowitz, Hermes XXII, S. 218, Anm. 3; Busolt, Müllers Handb. f. kl. Altertumsw. IV, 300; V. Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert. 6, § 68, S. 387; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 411 (G. faſst τίμημα als eine Schatzung für die εἰσφορά auf, die einen Prozentsatz des eingeschätzten Vermögens darstellte, der im Maximum als εἰσφορά erhoben werden konnte und nach einem Einheitssatze von 25 Minen [vgl. Demosth. g. Aphob. I, 7] für die einzelnen Klassen abgestuft war). Die hauptsächlich in Betracht kommenden Angaben sind: Demosth. XXVII (g. Aphob. A), 7, 9 in Verbindung mit § 4, 11, 59; XXVIII, 11; XXIX, 59; dann XXVII, 37; XXVIII, 4; CIA, II, 1058 = Dittenberger, Sylloge inser. gr., Nr. 440; Polyb. II, 62.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 107, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 180, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Dass diese Namen ursprünglich keine eigentlichen Schatzungsklassen bezeichneten, hat mit Recht Th. Gomperz, Die Schrift vom Staatswesen der Athener (Wien 1891) 40 ff. betont. G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 144 stimmt ihm im ganzen bei, nimmt jedoch die πενταχοσιομέσιμνοι aus. Solon habe die bereits vor Drakon vorhandenen Bezeichnungen sozialer Stände als Namen für die von ihm eingerichteten Schatzungsklassen benutzt und für alle einen bestimmten Minimalcensus festgesetzt. Nur die Pentakosiomedimnoi hätten schon vor Solon einen bestimmten Census gehabt, denn sie hätten in der vordrakonischen Verfassung die obersten Amter bekleidet. Indessen Aristot. A8π. 3, 1 und 6 sagt nur ganz allgemein, dass in dieser Verfassung die Amter apsorteday zah nhoveteday besetzt wurden, von einem bestimmten Census ist nicht die Rede. Ferner machen Aristoteles und die von ihm benutzte Atthis gar keinen Unterschied zwischen den nerrozogogiédiuros und den andern Klassen, Solon findet die ganze Einteilung vor, was unzweifelhaft richtig ist (vgl. S. 180, Anm. 3). Auch der Verfasser der oligarchischen Schrift (also wahrscheinlich Kritias), welche die Verfassung Drakons enthielt, glaubte, dass zur Zeit Drakons ebenso die Pentakosiomedimnoi, wie die Hippeis und Zeugitai bestimmte Schatzungsklassen waren, da er nach den Klassen das Strafmals für versäumte Sitzungen abstufte. Dals diese Klassennamen ursprünglich als populäre Bezeichnungen für reiche

liche Benennungen der Schatzungsklassen erhielten diese Bezeichnungen eine bestimmte, sich teilweise mit ihrem ursprünglichen Begriffe nicht völlig deckende censuale Bedeutung. Zu den Pentakosiomedimnoi gehörten nicht diejenigen, welche mindestens 500 Medimnoi oder Scheffel

Großgrundbesitzer u. s. w. dienten, ergiebt sich aus folgenden Erwägungen. Die Namen der drei untern Klassen reden an und für sich deutlich, was die nevrazοσιομέθιμοι betrifft, so sind sie, wörtlich genommen, Leute, die 500 μέθιμνοι, d. h. Masse von Trockenem oder Getreide (Hultsch, Gr. und röm. Metrologie\*, S. 97. 104) ernteten, während die Angehörigen der mit diesem Namen bezeichneten ersten Schatzungsklasse nicht mindestens 500 μέδιμνοι, sondern mindestens 500 μέτρα τὰ συνάμφω ξηρά καὶ ὑγρά (also zusammen 500 Medimnoi und Metretai an Trockenem und Flüssigem) zu ernten hatten. Darauf haben unabhängig von einander Busolt, Philol. L (1891), 396 und B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 69 hingewiesen. Wäre der Name erst für die Schatzungsklasse gebildet worden, so hätte man sie Pentakosiometroi genannt, denn es ist doch kein Grund ersichtlich, warum man einen mit dem Begriff nicht übereinstimmenden Ausdruck gewählt haben sollte. Anders liegt die Sache, wenn es einen bereits gebräuchlichen Namen gab, den man zur Bezeichnung der Klasse anwenden konnte. Offenbar stammt der Name Pentakosiomedimnoi als Bezeichnung für die größten Grundeigentümer aus einer Zeit, wo in der Bodenwirtschaft Attikas die Getreideproduktion noch so überwog, dass der Ölbau daneben nicht in Betracht kam. Mag auch V. Hehn, Kulturpflanzen und Haustiere<sup>5</sup> (1887) 83 ff. zu weit gehen, wenn er nachzuweisen sucht, dass in homerischer Zeit Öl ein zum Salben aus dem Orient eingeführtes und wegen seiner Kostbarkeit nur von Edeln und Reichen benutztes Erzeugnis gewesen wäre, so steht doch so viel fest, dass es zu Speisen noch nicht gebraucht wurde und in der Landwirtschaft von Hellas keine bemerkenswerte Rolle spielte. Wohl beweist Il. XVII, 54, daß der Ölbaum in Ionien bereits in günstiger Lage gezogen wurde, aber Ionien war dem Mutterlande voraus und Od. VII, 116; XI, 590; XXIV, 246 erscheint der Ölbaum unter andern Fruchtbäumen als Gartenpflanze (vgl. zur Sache noch Hertzberg, Philol. XXXIII-3 ff. [gegen Hehn]; Friedländer, Jahrb. f. kl. Philol. CVII, Jahrg. 1873, S. 89 ff. [gegen Hertzberg]; De Candolle, Der Ursprung der Kulturpflanzen, Leipzig 1884, S. 350 ff.; Neumann und Partsch, Physikal. Geographie Griechenlands, Breslau 1885, S. 412 Anm.). Anderseits wurde nach dem solonischen Gesetze bei Plut. Solon 24 zur Zeit, Solons aus Attika Olivenöl ausgeführt und war in reichlichem Masse vorhanden. Die Olivenkultur hatte sich also im 7. Jahrhundert in Attika so bedeutend entwickelt, dass sie für die landwirtschaftliche Produktion erheblich in Betracht kam. - Dass πενταχόσιοι in demselben allgemeinen Sinne, wie bei uns 100 oder 1000 gebraucht wurde, zeigt Aristoph. Ekkl. 1007: εἰ μὴ τῶν ἐτῶν (έμων Η.) την πεντακοσιοστήν κατέθηκας τη πόλει. — Über έππείς als Bezeichnung des ritterschaftlichen Adels: Bd. I2, 507. Vgl. auch S. 47, Anm. 2. Die Çevvirat, die Gespannleute, sind die Landleute, die während des peloponnesischen Krieges in der Stadt eingeschlossen, sich nach ihrem ζευγάριον οίχεῖον βοοῖν sehnen. Aristoph. Vögel 583. Vgl. Ael. V. H. IX, 25 und dazu Gilbert, Beitr. zur innern Gesch. Athens (Leipzig 1877) 97 ff.; Gr. Staatsaltert. I, 128, Anm. 1. Über 3ητες, 3ητεύειν vgl. S. 108 Anm.

Getreide ernteten, sondern diejenigen, deren Ernte an Getreide und Flüssigem (Öl und Wein) zusammen 500 Maß betrug <sup>1</sup>. Als Minimalernte für die Hippeis waren 300 <sup>2</sup>, für die Zeugitai 200 angesetzt <sup>3</sup>. Auch der Name der zweiten Klasse deckte sich nicht mit der üblichen Bedeutung desselben. Denn während die Mitglieder der zweiten Klasse Grundeigentümer waren, deren Besitz die Mitte zwischen dem Eigentum der großen Grundherren und dem der gewöhnlichen Bauern hielt, verstand man sonst unter Hippeis die sich über dem Bauernstande überhaupt erhebende Ritterschaft oder den reisigen Adel <sup>6</sup>. Zur vierten Klasse, den Thetes, gehörten diejenigen, welche vom eigenen Grundbesitz weniger als 200 Maß ernteten. Dieser Klassenname entsprach ebenfalls nicht genau dem gewöhnlichen Begriffe der Theten als solcher Leute, die um einen bestimmten Lohn arbeiteten <sup>5</sup>.

Man nimmt freilich an, dass diese Klasse auch alle diejenigen einbegriff, die keinen eigenen Grund und Boden, besassen, sowohl die ländlichen Tagelöhner, als die gesamte städtische Bevölkerung: die Rheder, Kaufleute, Fabrikanten und Handwerker 6. Indessen Solon verlieh den

<sup>1)</sup> Vgl. S. 182, Anm. 3.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 47, Anm. 2.

<sup>3)</sup> So Aristot. A3n. 7, 4 und die von Aristot. abhängigen Glossen: Bekker. Anecd. gr. I. 261, 1; Pollux VIII, 129. Ebenso Plut. Solon 18 (Androtion, Die Quelle des Aristot.); Plut. Arist. und Cato 1. Böckh, Sth. Ath. I<sup>2</sup>, 581 schloß aus dem bei Demosth. g. Makart. 54 eingelegten Gesetze auf einen Satz von 150 Maß.

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I', 507, Anm. 2. Die Vornehmen kämpften bei Homer als lnnη̃ες auf Streitwagen (vgl. Bd. I', 71; Fanta, Der Staat in der Ilias und Odyssee, Innsbruck, 1882, S. 60) und, als der Streitwagen im Laufe des 8. Jahrhunderts abkam, hoch zu Roß. Vgl. Bd. I', S. 457, Anm. 2. Aristot. Pol. IV. 13, p. 1297 b, v. 18: καὶ ἡ πρωίτη δὲ πολιτεία ἐν τοῖς Ελλησι ἐγένετο μετὰ τὰς βασιλείας ἐκ τῶν πολεμούντων, ἡ μὲν ἐξ ἀρχῆς, ἐκ τῶν ἐππέων τὰν γὰν ἰσχῶν καὶ τὴν ὑπεροχὴν ἐν τοῖς ἱππεσσιν ὁ πόλεμος εἰχεν κτλ. Späterhin war die ἐπποτροφία zu den Wettrennen ein vornehmer Sport, dem nur reiche Leute betreiben konnten. Vgl. Hdt. VI, 125; Thuk. VI, 12. 15. 16 (vgl. Isokr. XVI, 33; Plut Alkib. 12); Plat. Lys. 205 c; Aristot. Pol. IV. 3, p. 1289 b, v. 35; VI. 7, p. 1321 a, v. 11. — Über die Hippotrophie als Leiturgie vgl. Thumser, De civium Atheniensium muneribus (Wien 1880) 80 ff.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I', 356 ff.; Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV', 312 ff. und die daselbst angeführten Schriften.

<sup>5)</sup> S. 108, Ann. 3 und S. 109, Ann. 2. Der Handelsherr, der mit eigenen Schiffen Sechandel trieb, konnte nach diesem Begriffe ebenso wenig als 🎉 gelten, wie der Besitzer einer Werkstätte oder ein selbständiger Kleinbauer oder ein Besitzer von Weideland mit Herden.

<sup>6</sup> Nach Duncker, Gesch. d. Altert. VI, 165: vgl. Grote, Gesch. Griech. IL

Theten staatsbürgerliche Rechte, sie gehörten nach ihm zur Bürgerschaft, dennoch fand Kleisthenes eine große Menge von Gemeinfreien, die keine bürgerlichen Rechte besaßen und erst von ihm in die Bürgerschaft aufgenommen wurden 1. Folglich gab es bis zur Verfassungsreform des Kleisthenes eine Masse, die noch unter der Schatzungsklasse der Theten stand. Natürlich wurden bei der Klasseneinteilung nur diejenigen berücksichtigt, die überhaupt Bürger waren. Daraus ergiebt sich nach einer frühern Darlegung<sup>2</sup>, dass in der Thetenklasse diejenigen Angehörigen des Bauernstandes oder der Georgoi zusammengefast wurden, die weniger als die Zeugiten ernteten, aber noch eigenen Grundbesitz und eigenes Vieh, mitunter vielleicht (in den nur zur Viehzucht geeigneten Bezirken) größere Herden besaßen. Ferner gehörte zu der Thetenklasse der ganze, nicht grundbesitzende Stand der Demiurgen 3. Ausgeschlossen waren also die zahlreichen Hektemoroi und die im Betriebe von Handel und Gewerbe, Schiffahrt und Fischerei um Lohn arbeitenden Freien. Diese ganze Masse hat erst durch Kleisthenes Bürgerrecht erhalten und ist damals in die Thetenklasse aufgenommen worden.

Diese Schatzungsklassen begründeten die oligarchische ἀπὸ τιμημάτων πολιτεία, in der die bürgerlichen Rechte (namentlich inbezug auf die Bekleidung von Ämtern) und die bürgerlichen Pflichten von den Stufen des eingeschätzten Vermögens abhängig waren <sup>5</sup>. Es

<sup>92;</sup> Schömann, Gr. Altert. 1°, 349; Holm, Gesch. Griech. I, 470; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. 1°, 144; J. Beloch, Gr. Gesch. I (1893), 324.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 108 und S. 22 Anm. a. E.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 108ff.

<sup>3)</sup> S. 110.

<sup>4)</sup> S. 109.

<sup>5)</sup> Plat. Nom. III. 14, p. 698 Β: ἡμῖν γὰρ κατ' ἐκεῖνον τον χρόνον, ὅτε ἡ Περσῶν ἐπίθεσις τοῖς Ἑλλησιν ... πολιτεία τε ἦν παλαιὰ καὶ ἐκ τιμημάτων ἀρχαί τινες τεττάρων. Vgl. Pol. VIII. 6, p. 550 c: τὴν ἀπὸ τιμημάτων πολιτείαν, ἐν ἢ οἱ μὲν πλούσιοι ἄρχουσι, πένητι δὲ οὐ μέτεστιν ἀρχῆς. VIII. 7, p. 553 a: ἡ πολιτεία, ἢν ὁλιγαρ χίαν καλούσιν, ἐκ τιμημάτων ἔχουσα τοὺς ἄρχοντας; Aristot. Eth. Nik. VIII. 12, p. 1160 a: ἡ ἀπὸ τιμημάτων (πολιτεία), ἢν τιμοκρατικὴν λέγειν οἰκεῖον φαίνεται. Pol. IV. 15, p. 1300 a, v. 16 (καθιστάναι τὰς ἀρχὰς ἢ τιμήματι ἢ γένει ἢ ἀρετῆ); IV. 4, p. 1291 b, v. 39: (τὸ τὰς ἀρχὰς ἀπὸ τιμημάτων εἶναι); IV. 4, p. 1292 a, v. 39: ὑλιγαρ χίας δὲ εἴδη, ἔν μὲν τὸ ἀπὸ τιμημάτων εἶναι τὰς ἀρχὰς τηλικούτων ώσιε τοὺς ἀπόρους μἡ μετέχειν πλείους ὅντας, ἐξεῖναι δὲ κτωμένω μετέχειν τῆς πολιτείας; IV. 9, p. 1294 b, v. 10: δημοκρατικὸν μὲν τὸ μὴ ἀπὸ τιμήματος, ὀλιγαρ χικὸν δὲ τὸ ἀπὸ τιμήματος; V. 6, p. 1306 b, v. 7: τῶν ὀλιγαρ χιῶν ἐν ὅσαις ἀπὸ τιμή ματος βουλεύουσι καὶ δικάζουσι ταὶ τὰς ἄλλας ἀρχὰς ἄρχουσιν. Vgl. noch II. 7,

kommt in der Einrichtung der Gedanke zum Ausdruck, einerseits den rein agrarischen Grundbesitz, auf dem wesentlich die Begüterung des alten Geschlechteradels beruhte, gegenüber der anwachsenden Macht des beweglichen Kapitals als Grundlage der politischen Berechtigung festzuhalten, anderseits für dieselbe nicht sowohl die vornehme Geburt als das Vermögen zum Maßstabe zu machen. Ein verarmter Eupatride trat also fernerhin hinter dem Demiurgen zurück, der Reichtum erworben und ein Rittergut oder Bauernhöfe aufgekauft hatte. Freilich haben die Eupatriden wahrscheinlich die höchsten Staatsämter, d. h. die drei obern Archontenstellen für sich in Anspruch genommen und für die Bekleidung derselben außer dem Census noch edle Abkunft gefordert, denn die ständischen Kämpfe nach der solonischen Gesetzgebung drehten sich wesentlich um die Besetzung des Archontats 1.

Schon in homerischer Zeit war für den Herrenstand neben vornehmer Geburt im allgemeinen Reichtum, insbesondere großer Grundbesitz charakteristisch <sup>2</sup>. Im Zusammenhange mit der Kolonisation nahmen dann seit der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts Schiffahrt, Handel und Gewerbe einen mächtigen Aufschwung. Die Bevölkerung der Städte wurde zahlreicher und wohlhabender. Befördert durch die um den Anfang des 7. Jahrhunderts von Ionien aus sich verbreitende Münzprägung begann die Bildung von Kapital. Der Reichtum gewann eine höhere sociale und politische Bedeutung. Es kam die Zeit, wo "das Geld den Mann machte" <sup>3</sup>. Die Aristokraten in Korinthos, Megara und in den ionischen Städten beteiligten sich nicht bloß an der Begründung von Kolonieen, sondern auch am Großhandel und an der Industrie und erwarben dabei Reichtümer <sup>4</sup>. In Attika entwickelte sich ebenfalls ein reges gewerbliches Leben; Athen trat in den Seehandel ein und suchte gegen Ende des 7. Jahrhunderts bereits einen festen

p. 1266b, v. 23; III. 5, p. 1278a, v. 23; V. 7, p. 1307a, v. 28; IV. 9, p. 1294b, 3.

<sup>1)</sup> Aristot. Αθπ. 13 redet wesentlich vom Amte des ἄρχων, aber inbezug auf den βασιλεύς und πολέμαρχος konnten die Eupatriden die denselben obliegenden πάτρια (vgl. S. 136, Anm. 2) geltend machen und werden das gewiß nicht unterlassen haben. Über die Thesmotheten vgl. S. 179, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 138, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Alkaios, Frgm. 49 Bergk, P. L. Gr. III<sup>4</sup>, 168 (vgl. Pind. Isthm. II, 11): χρήματ' ἄνης, πένεχος δ' οὐδεὶς πέλετ' ἔσλος οὐδὲ τίμιος. Hesiod. Erg. 313: πλούτφ δ' ἀσετή καὶ κῦδος ὁπήδει. — Vgl. über die Entwickelung im allgemeinen Thuk. I, 2, 7, 13 und Bd. I<sup>2</sup>, 491 ff. 508.

<sup>4)</sup> Bd. I<sup>2</sup>, 444. 447. 471, Anm. 2. 491. 508. 632. — II. II, 570: agrecór te Kógirðor. — Illoviís in Miletos: Bd. I<sup>2</sup>, 507, Anm. 5. Reichtum und Luxus in den ionischen Städten: Bd. I<sup>2</sup>, 503.

Stützpunkt an der wichtigen Handelsstrasse des Hellespontes zu gewinnen 1 Sicherlich hat der Adel vielfach mittel- oder unmittelbar an den industriellen und merkantilen Unternehmungen Anteil genommen 2. Dabei konnte es nicht ausbleiben, dass auch in Attika "der Reichtum das Blut mischte "3, dass die reichen Demiurgen Ansehen und Einfluss erlangten und ein neues bürgerliches Patriciat bildeten. Die herrschende Klasse gewann einen plutokratischen Anstrich. Bei der Einrichtung der Schatzungsklassen wurden nicht die Hippeis als ritterschaftlicher Adel gegenüber den Bauern als erste Klasse zusammengefasst, sondern aus ihnen diejenigen herausgehoben, die mehr als fünfhundert Mass ernteten 4. Wenn sich Solon gegen die herrschende Klasse wendet, so erwähnt er nirgends den Adel von Geblüt, sondern er bekämpft stets den Übermut, die Unersättlichkeit und den Eigennutz der Reichen. Sie waren es, die damals den Staat beherrschten 5 und wenngleich zum großen Teil, so doch nicht ausschließlich zum alten Geschlechter - Adel gehörten. Seit der Einführung der Vermögensschatzung als Grundlage der politischen Berechtigung war die Alleinherrschaft des Blutadels und des Eupatridenstandes gebrochen und an die Stelle des patriarchalischen Geschlechterstaates eine Oligarchie der Begüterten getreten. Allerdings spielten in derselben naturgemäß die-

<sup>1)</sup> Vgl. § 16.

<sup>2)</sup> Solon, ein Mann von adeliger Herkunft, betrieb nach Aristot. 'Aθπ. 11; Plut. Solon 2. 25 Seehandel. Die Angabe ist zweifellos richtig. Vgl. Od. I, 183 und B. Niese, Hist. Untersuchungen Arn. Schaefer gewidm. (Berlin 1882), S. 8. Solon hatte auch kaufmännisches Verständnis. Späterhin hat sich der Adel namentlich an dem Betriebe von Bergwerken, aber auch an Handelsgeschäften wenigstens mittelbar (durch Darlehen) beteiligt. Vgl. Böckh, Sth. Ath. I¹, 562 ff.; Büchsenschütz, Besitz und Erwerb im gr. Altertum (Halle 1869), 510.

<sup>3)</sup> Theognis 190: πλοῦτος ἔμιξε γένος.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 184, Anm. 1.

<sup>5)</sup> Solon, Frgm. 5 Bergk, P. L. Gr. II<sup>4</sup>, 38 (Aristot. 19π. 12): δήμφ μέν γὰρ ἔδωνα κτλ., οἱ δ' εἶχον δύναμιν καὶ χρήμασι ἦσαν ἀγητοί κτλ. Solon bei Aristos. 19π. 5; Frgm. 4: αὐτοὶ δὲ φθείρειν μεγάλην πόλιν ἀφραδίησιν | ἀστοὶ βούλονται χρήμασι πειθούμενοι, δήμον δ' ἡγεμόνων ἄδικος νόος κτλ. πλουτοῦσιν δ' ἀδίκοις ἔργμασι πειθούμενοι, κτλ. . . . τῶν δὲ πενιχρῶν κτλ. Vgl. dazu Alkaios S. 185, Anm. 3 und die Bemerkungen S. 110, Anm. 4. Bei Aristot. 19π. 12, δ stellt Solon dem δῆμος (in demselben Sinne wie Frgm. 5 und in anderem wie Frgm. 4, wo δῆμος die ganze berechtigte Bürgergemeinde bedeutet) die μείζους καὶ βίαν ἀμείνονες gegenüber. Über die μείζω κεκτημένοι bei Thuk. I. 6, 4. Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 524, Anm. 5. Die Ausdrücke κακοί — ἐσθλοί, κακοί — ἀγαθοί braucht Solon im allgemeinen nicht zur Bezeichnung der Parteien, der Gemeinen und Adeligen (Oligarchen), sondern in ethischem Sinne. Vgl. Frgm. 15; Fgm. 36, v. 16 (Aristot. 19π. 12, 4); Solon bei Aristot. 19π. 12, 3, v. 9.

jenigen, welche mit großem Reichtum auch noch vornehme Abkunft verbanden, die leitende Rolle, aber der Staat war in eine neue Phase der Entwickelung eingetreten, die unter mancherlei innern Kämpfen zur völligen Auflösung des Adelsstaates und zur Ersetzung der Oligarchie durch die Demokratie führte.

0.

In die Epoche der staatlichen und wirtschaftlichen Entwickelung, welcher die Schatzungsklassen angehören, fällt auch die Einrichtung der Naukrarien 1, die enge mit dem Seewesen und den Leistungen für das Gemeinwesen (λητουργίαι) zusammenhingen. Solon fand die Naukrarien bereits vor, denn das, was die Atthidographen aus seinen

<sup>1)</sup> R. Schoell, Hermes VI (1872), 20 ff.; N. Wecklein, Der Areopag, die Epheten und die Naukraren, Ber. d. bayer. Akad. Philol.-Hist. Cl. 1873, S. 1ff. und C. Wachsmuth, Stadt Athen 480 betrachten die Naukraren als den eupatridischen Staatsrat, dessen Vorsteher, die Prytanen der Naukraren, ihren Amtssitz im Prytaneion gehabt hatten und von denen die nach dem solonischen Amnestie-Gesetze έκ πρυτανείου καταδικασθέντες — έπλ τυραννίδι verurteilt worden wären (vgl. S. 159, Anm. 1). Für die Richter im Prytaneion halten sie auch Schömann, Jahrb. f. kl. Philol. CXI (1875), 165. 449ff. und P. Forchhammer, Philol. XXXIV (1876), 465 ff. Doch darf diese Ansicht als widerlegt gelten. Vgl. S. 160 Anm. und die daselbst angeführten Schriften. M. Fränkel, Rhein. Mus. XLVII (1892), 483 ff. sucht, von Böckh, Sth. d. Ath. I3, 191, 323, 596, 636 ausgehend, nachzuweisen, dass die Naukrarien die Grundlage der ganzen Staatsverwaltung gebildet hätten und ebensowohl Steuerbezirke, wie Aushebungsdistrikte für die Land- und Seemacht gewesen wären. Ihre Prytanen wären die oberste Finanzbehörde gewesen, die für die Mittel zur Verteidigung des Staates sorgte und deren Verwendung überwachte. Sie hätten gewis auch den Vorsitz im Rate und in der Volksversammlung geführt. Diese Ansicht von der leitenden Stellung der Prytanen stützt sich namentlich auf eine Kombination von Hdt. V, 71 (vgl. weiter unten S. 190, Anm. 1) mit den in der angeblichen Verfassung Drakons (Aristot. 'A9n. 4) vorkommenden Prytanen, die F. für die Prytanen der Naukraren hält, was jedoch zweifellos unrichtig ist. Vgl. S. 39 Anm. a. E. — G. Gilbert, Die attische Naukrarienverfassung, Jahrb. f. kl. Philol. CXI (1875), 9 ff.; Supplbd. VII, 200. 245; Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 147 erklärt die Naukrarien für Steuer- und Marinebezirke, die erst von Solon eingerichtet worden seien. Gegen die Ansicht vom solonischen Ursprunge der Naukrarien mit Recht Schömann, Jahrb. f. kl. Philol. CXI (1875), 454; H. Lipsius, Bursians Jahresberichte 1878 III, 283; Duncker, Gesch. d. Altert. V5, 474; VI', 120. Vgl. noch V. Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert. , § 58, S. 134f. (Bürgerabteilungen zum Behufe der Kriegssteuern und ähnlicher Leistungen, wie der Stellung von Schiffen) und die daselbst angeführte Litteratur, sowie B. Keil, Die solonische Verfassung (Berlin 1892) 93 ff. - Über die Beziehung der Naukrarien zur Phyleneinteilung vgl. S. 107, Anm. 3.

Gesetzen über die Naukrarien mitteilen, nötigt zu dem Schlusse, daß er sie in denselben als bestehende Einrichtung behandelte <sup>1</sup>. Damit steht eine aus ganz anderer Quelle stammende Angabe Herodots im Einklange, der zufolge es schon zur Zeit des kylonischen Aufstandes, also um 630, Prytanen der Naukraren gab. Wenn freilich Herodotos sagt, daß dieselben damals Athen verwalteten, so hängt das mit der Tendenz seiner aus den Kreisen der Alkmeoniden stammenden Erzählung zusammen, welche den Archon Megakles und dessen Amtsgenossen von der Verantwortung für die Ermordung der Kyloneier

<sup>1)</sup> Aristot. '49π. 8, 3: φυλαί δ' ήσαν τέτταρες καθάπερ πρότερον καί φυλοβασιλείς τέτταρες. έχ δὲ (τῆς) φυ(λῆς έχ)άστης ήσαν νενεμημέναι τριττύες μεν τρεῖς, ναυχραρίαι δὲ δώδεχα χαθ' ἐχάστην. Aristoteles sagt also ganz klar, dass die Einteilung in Trittyen und Naukrarien schon vor der Zeit Solons bestand. Vgl. S. 107, Anm. 3 auf S. 108 und S. 37, Anm 1. Er fährt dann fort: (ἐπὶ δὲ τῶν) ναυχραριών άρχη καθεστηχυία ναύχραροι, τεταγμένη πρός τε τὰς εἰσφοράς καὶ τὰς δαπ(άνας) τὰς γιγνομένας. διὸ καὶ ἐν τοῖς νόμοις τοῖ(ς Σ)όλωνος, οἶς οὐκέτι χρώνται, πολλαχ(οῦ) γέγραπται ,,τοὺς ναυχράρους είσπράττειν" καὶ ,, ἀναλίσκειν έκ τοῦ ναυzραφιχοῦ ἀργυρίου". (Über die Quelle, aus der Aristoteles schöpfte, vgl. S. 45 Anm.) Die allgemein gehaltene Angabe, dass die Naukraren eine αρχή τεταγμένη πρός τε τὰς είσφορὰς καὶ τὰς δαπάνας τὰς γιγνομένας waren, deckt sich also genau mit dem, was Aristoteles aus den Gesetzen anführt und ist daraus erschlossen. Ahnliche Bruchstücke aus atthidographischer Quelle bei Phot. s. v. νανχραρία ... και έν τοις νόμοις δε (?). , εάν τις ναυχραρίας άμφισβητή " και ,,τους ναυχράρους τούς κατά την ναυκραρίαν ". Ein Gesetz inbezug auf die Verwendung von Naukrarie-Geldern ist bei Androtion, Frgm. 4 (Schol. Aristoph. Vögel 1540) erhalten: Τοῖς δὲ ἰοῦσι Πυθώδε θεωροῖς τοὺς χωλαχρέτας διδόναι ἐχ τῶν ναυχραριχῶν (Hdschr. ναυχληριχών) ἐφόδιον ἀργύρια, καὶ εἰς ἄλλο ὅ τι ἄν δέη ἀναλῶσαι. Die Atthidographen fanden offenbar in den solonischen Gesetzen inbezug auf die Naukraren nur diese und ähnliche Außerungen des Gesetzgebers, denn sonst hätten sie etwas Bestimmteres über diese wichtige Behörde gewußt und sich nicht bloß auf Belege für ihre ganz allgemeine Angabe, dass sie eine Behörde für Einkünfte und Ausgaben waren, beschränkt. Solon hat also die Naukrarien, wie alle Institutionen, die er vorfand und deren Organisation er unverändert liefs, in seinen Gesetzen einfach als bestehend vorausgesetzt. Vgl. S. 47, Anm. 2. Diese Schlüsse werden durch die Angaben Herodots V, 71 bestätigt, der zufolge es Prytanen der Naukraren zur Zeit des kylonischen Aufstandes, also um 630, gab. Viel älter können sie nicht gewesen sein, da sie offenbar mit den Schatzungsklassen und dem Besteuerungswesen, sowie mit der Marine (vgl. weiter unten S. 191, Anm. 1) zusammenhingen und eine staatliche Entwickelung zeigen, die über die homerische weit vorgeschritten ist. - Gilbert a. a. O. hält die Naukrarien für eine solonische, Böckh, Sth. Ath. I3, 323 für eine vorsolonische Einrichtung. Gegen die Mitte des 7. Jahrhunderts setzen die Bildung der Naukrarien Schömann und Duncker a. a. O., um den Beginn des einjährigen Archontats (683): Philippi, Beitr. zur Gesch. d. attischen Bürgerrechts (Berlin 1870) 151 ff.; der Areopag (Berlin 1874) 224; L. Lange, Die Epheten und der Areopag, Abhdl. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. VII (1874), 198 [frühestens], E. Curtius I<sup>6</sup>, 298 [nach der Königszeit].

möglichst zu entlasten sucht. Thukydides bemerkt dagegen mit Recht, daß damals die Archonten die meisten Staatsgeschäfte in Händen hatten <sup>1</sup>. Unzweifelhaft spielten jedoch die Prytanen der Naukraren bei jenem Ereignisse eine hervorragende Rolle <sup>2</sup>.

Die Naukrarien waren lokale Bezirke <sup>3</sup>. Jede der vier Phylen zerfiel in drei Trittyen und zwölf Naukrarien, so daß es im ganzen achtundvierzig Naukrarien gab <sup>4</sup>. An der Spitze der Naukrarien standen Naukraren, die zusammen eine Körperschaft unter dem Vorsitze von (vermutlich vier) Prytanen bildeten <sup>5</sup>. Zur Bekleidung des Amtes des Naukraros berechtigten gewisse Bedingungen, wahrscheinlich der höchste Census in der Naukrarie <sup>6</sup>.

<sup>1)</sup> Hdt. V, 71: οι πρυτάνιες των ναυχράρων, οι περ ἔνεμον τότε τὰς ᾿Αθήνας, κτλ. Über die Tendenz der Erzählung Herodots vgl. weiter unten den Abschnitt über Kylon. Thuk. I, 126: τότε δὲ τὰ πολλὰ τῶν πολιτικῶν οι ἐννέα ἄρχοντες ἔπρασσον. Vgl. S. 145.

<sup>2)</sup> Sonst hätte die Quelle Herodots doch schwerlich auf die zu seiner Zeit halbverschollene Behörde verfallen können. Nach Thuk. a. a. O. ἐβοήθησαν (die Athener) πανθημεὶ ἐχ τῶν ἀγρῶν ἐπ' αὐτούς (die Kyloneier). Es liegt der Gedanke sehr nahe, daß dieses Massenaufgebot der Landbevölkerung die Naukraren zustande brachten, da dieselben eine örtliche Behörde waren und jedenfalls mit Aushebungen zu thun hatten. Vgl. Schömann, Jahrb. f. klass. Philol. CXI (1875), 451.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 104, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 104, Anm. 2; S. 107, Anm. 3 auf S. 108 und Pollux VIII, 108: ναυχραρία δ' ἦν τέως φυλής δωθέκατον μέρος καὶ ναύκραροι ἦσαν δώθεκα, τέτταρες κατὰ τριττύν ἐκάστην.

<sup>5)</sup> Bruchstück aus einem Gesetze bei Phot. s. v. ναυκραφία. . . . ,, τοὺς ναυκράφους τοὺς κατὰ τὴν ναυκραφίαν." Aristot. ἀθπ. 8, 3 (vgl. S. 189, Anm. 1). Die Naukraren hatten nach ἀθπ. 21, 5 dieselben Befugnisse wie späterhin die Demarchen. Vgl. Pollux a. a. O.; Bekker, Anecd. gr. 283, 20; Hesych. s. v. ναύκλαφοι. Prytanen: Hdt. V, 71. Ein Prytanis als Obmann einer Behörde (der ταμίαι) inschriftlich: CIA. IV. 3, p. 139 (jedenfalls vor den Perserkriegen).

<sup>6)</sup> Solon hat das Verfahren bei Streitigkeiten inbezug auf die Übernahme der Ämter neu geregelt. Bruchstücke eines Gesetzes bei Phot. s. v. νανχραρία. . . . ἐάν τις νανχραρίας (Amt des Naukraros) ἀμφισβητήσεις Vgl. ἀθπ. 57, 2: χάν τις ἱερεωσύνης ἀμφισβητήσεις τὰς ὑπὲρ (τῶν γε)ρῶν κτλ. Demosth. g. Makart. 5: ἡ τις ἀμφισβητεῖν ἡ παρακαταβάλλειν βούλεται τοῦ κλήρου. Vgl. dazu Meier und Schömann, Att. Prozeſs², bearb. von Lipsius 608. Es handelt sich also um Fälle, wo jemand auf das Amt des Naukraros mehr Anspruch zu haben glaubte, als ein anderer. Nach Bekker, Anecd. gr. 283, 20 hatten die Naukraren die Schiffe auszurüsten. Da nun nach dem Flottengesetze des Themistokles bei Aristot. ἀθπ. 22 die 100 Reichsten je ein Talent erhalten und dafür je ein Schiff herstellen sollten, da ferner auch die Reichsten an der Spitze der trierarchischen Symmorien (im 4. Jahrhundert) standen und die Naukrarien mit den Symmorien verglichen werden (vgl. weiter unten S. 193, Anm. 1), so liegt die Ver-

Der Name der Naukrarien weist schon darauf hin, das ihre Einrichtung zunächst mit der Erbauung von Kriegsschiffen und der Begründuug einer Marine zusammenhing, die jedenfalls im Laufe des 7. Jahrhunderts erfolgte 1. Es ist glaubwürdig überliefert, das jede Naukrarie ein Schiff zu stellen hatte, dessen Ausrüstung der Naukraros leitete, dem auch das Kommando zugestanden sein wird 2. Ferner soll jede Naukrarie zwei Reiter gestellt haben 3. Wahrscheinlich wirkten die Naukraren auch bei dem Aufgebote des Heerbannes in hervorragender Weise mit 4. Im Bereiche ihrer militärischen Funktionen waren sie naturgemäß dem Polemarchos, dem

mutung nahe, daß der höchste Census zum Amte des Naukraros berechtigte und verpflichtete.

<sup>1)</sup> N. Weeklein, Ber. d. bayer. Akad. 1873, S. 42 hat freilich unter Zustimmung von C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 481. Anm. 4 das Wort von valeu hergeleitet und vauzoagos als Hausherren, Herdherren gedeutet. Böckh, Sth. d. Ath. I3, 636, Anm. c. setzt ναύχραροι = ναύχλαροι (vgl. Hesych s. v. ναύχλαροι; CIA. IV. 3, p. 202, Nr. 373, 254) und erklärt sie als Schiffsherren. G. Meyer, Curtius Stud. VII, 175 macht dagegen wahrscheinlich, dass es sich um eine Zusammensetzung von vavç und der Wurzel zag mit der Metathesis zga handelt, die in zpairw vorliegt. ravzpapor sind demnach die Schiffsvollender, Schiffsmacher. Ebenso G. Curtius, Gr. Etym. 155; G. Gilbert, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd. VII, 246; Bd. CXI (1875), 15; Gr. Altert. I2, 147, Anm. 2. - B. Keil, Die solonische Verfassung (Berlin 1892) 94 bestreitet die Richtigkeit dieser Etymologie, weil Athen um 650 noch keine Flotte gehabt hätte. Allein die Festsetzung am Hellespontos und der Krieg mit den Mytilenäern gegen Ende des 7. Jahrhunderts wäre ohne Kriegsflotte nicht möglich gewesen. Außerdem beweisen die Dipylon-Vasen, daß Athen im 7. Jahrhundert Kriegsschiffe besaß, und das Volk Interesse für maritime Dinge hatte. Vgl. Bd. I2, 118. 448, Anm. 4. Anderseits begann in Griechenland der Bau von Kriegsschiffen erst gegen Ende des 8. Jahrhunderts. Vgl. Bd. 12, S. 448. Vermutlich veranlasste der lange Handels - und Seekrieg zwischen Chalkis-Korinthos-Samos und Eretria-Miletos-Megara die Athener, Kriegsschiffe zu bauen. Wenn sie damals, was nicht zu bezweifeln ist, bereits Seehandel trieben, so mussten sie früher oder später zum Schutze desselben eine eigene Marine begründen.

<sup>2)</sup> Pollux VIII, 108: ναυχαφία δ' έχάστη δύο Ιππέας παφείχε καὶ ναῦν μίαν κτλ. Bekker, Anecd. gr. I, 283, 20 ναύκραφοι οι τὰς ναῦς παφασκευάζοντες καὶ τῷ πολεμάρχῳ ὑποτεταγμένοι. Die attische Flotte bestand vor den Perserkriegen aus 50 Schiffen. Hdt. VI, 86. 132. Nach Kleidemos b. Phots. γ. ναυχραφία soll Kleisthenes die Zahl der Naukrarien auf 50 vermehrt haben.

<sup>3)</sup> Pollux a. a. O. Die Gesamtzahl von 96 Reitern ist zunächst auffallend, aber die 24 Reiter einer jeden Phyle bildeten doch wohl eine Schwadron untereinem von der Phyle gestellten Phylarchos. Dann erhält man die runde Zahl von 100 Reitern. Mehr hat auch Athen vor den Perserkriegen schwerlich besessen. Vgl. Hdt VI, 112; I, 63.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 190, Anm 2.

obersten Leiter des Kriegswesens unterstellt 1. Aristoteles sagt, daß Kleisthenes die Demarchen einsetzte, welche dieselben Obliegenheiten, wie die frühern Naukraren erfüllten, denn er schuf die Demen an Stelle der Naukrarien 2. Demnach waren die Naukrarien zugleich kommunale Bezirke. Aus Bruchstücken solonischer Gesetze ergiebt sich, daß die Naukraren gewisse Auflagen einzutreiben hatten, und daß aus den von ihnen eingezogenen Beträgen mancherlei Ausgaben bestritten wurden. Nach einem durch Androtion erhaltenen Gesetze zahlten die Kolakreten oder Kassenverwalter des Amtshauses der Gemeinde 3, aus den Naukrarika den nach Delphi geschickten Festgesandten das Reisegeld und die Summen, die sie für etwaige andere Bedürfnisse (z. B. für Opfer) brauchten 4. Die Naukraren hatten also einen Teil der von ihnen eingezogenen Beträge an jene Staatskasse abzuführen, während sie wohl die für die Leistungen der Naukrarie bestimmten Auflagen in ihren Händen behielten. Die Demarchen leiteten ebenfalls das Finanzwesen der Demen. Ferner wirkten dieselben bei der Eintreibung von Staatsschulden und der Aushebung der Flottenmannschaften mit 5, sie übten also in der That Funktionen aus, die früher den Naukraren obgelegen hatten. Es hatten aber die Demarchen auch den Vermögensbestand von Staatsschuldnern aufzunehmen und vielleicht ein Flurbuch oder einen Grundkataster der im Bezirke des Demos belegenen Grundstücke zu führen 6. Lag dieselbe Verpflichtung den Naukraren ob, so ergiebt sich der nahe Zusammenhang der Naukrarien mit den Schatzungsklassen und den auf denselben beruhenden Rechten und Leistungen der Bürger. Natürlich verteilte der Naukraros die Auflagen je nach Vermögen unter die einzelnen Mitglieder der

<sup>1)</sup> Bekker, Anecd. gr. a. a. O.

<sup>2)</sup> Aristot. 'A3n. 21, 4.

<sup>3)</sup> Siehe weiter unten S. 194.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 189, Anm. 1.

<sup>5)</sup> Vgl. den Abschnitt über die Verfassung des Kleistbenes.

<sup>6)</sup> Harpokr. s. v. δήμαρχος ... οὖτοι δὲ τὰς ἀπογραφὰς ἐποιοῦντο τῶν ἐν ἐκάστω δήμω χωρίων. Böchh, Sth. Ath. I³, 596 schloſs daraus auf die Führung eines Flurbuches. Allein dieser Schluſs ist keineswegs sicher. Meier und Schömann, Att. Prozeſs², bearb. von H. Lipsius, bezieht die Angabe nur auf die Aufnahme des Vermögensstandes zum Zwecke der Konſiszierung. Vgl. Ps. Plut. Vit. X or, p. 834 a (Erkenntnis gegen Archeptolemos und Antiphon): τὰ δὲ δημάρχω ἀποφῆναι τὴν οὐσίαν αὐτοῖν. Bekker, Anecd. gr. I. 199, 5: ὁ δήμαρχος σὲν τοῖς βουλευταῖς τοῦτον εἰσπράττει καὶ ἀπογράφεται αὐτοῦ (des Staatsschuldners) οὐσίαν κτλ. 237, 10: οὖτος δὲ καὶ ἀπεγράφετο τὰς οὐσίας ἔκάστου πρὸς τὰ δημόσια ὀφλήματα.

Naukrarie. Daher werden vom Atthidographen Kleidemos die Naukrarien mit den zu seiner Zeit bestehenden Symmorien verglichen 1.

Ungewiß ist es, welche Funktionen die damaligen Trittyen erfüllten, die in ähnlicher Weise aus je vier Naukrarien bestanden haben sollen, wie die kleisthenischen Trittyen aus mehreren Demen zusammengesetzt waren <sup>2</sup>.

In enge Verbindung mit den Prytanen und Naukraren sind mehrfach die Kolakretai gesetzt worden 3, weil sie einerseits Zahlungen für die pythische Festgesandtschaft aus den Naukrarika leisteten 4, anderseits im 5. Jahrhundert die Kosten der Ehrenmahlzeiten im Prytaneion 5 bestritten 6 und den Richtersold aus den dafür angewiesenen Gerichtsgebühren (Prytaneien) 7 und Strafgeldern auszahlten 8. Allerdings ist daraus zu schließen, daß ihre Kasse zu dem Prytaneion nähere Beziehungen hatte 9. Indessen das Prytaneion bestand schon lange, ehe es Prytanen der Naukraren gab, und es war nicht das Amtsgebäude dieser Behörde, sondern das Haus des Gemeindevorstehers mit dem Gemeindeherde, in dem aller Wahrscheinlichkeit nach zunächst der Basileus als oberster Gemeindebeamter seines Amtes waltete, bis ihn

<sup>1)</sup> Kleidemos b. Phot, s. v. ναυχραρία; vgl. Pollux VIII, 108.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 190, Anm. 4.

R. Schoell, Hermes VI (1872), 22 ff.; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 480;
 M. Fränkel, Rhein. Mus. XLVII (1892), 483 f.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 192, Anm. 2. Aus dem von Androtion erhaltenen, diese Zahlungen betreffenden Gesetz, ist wie Böckh, Sth. d. Athen. I³, 216 bemerkt hat, die Überlieferung der Grammatiker entstanden, dass sie τὰ εἰς θεοὺς ἀναλισχομένα oder ἀναλωματα bestritten. Schol. Aristoph. Vögel 1540; Schol. Wesp. 695 = Suid. s. ν. χωλαχρέται. Phot. s. ν. und Bekker, Anecd. gr. 275, 22. Et. Magn. s. ν. χωλαχρέται οἱ τῶν ἀργυρίων ταμίαι οἱ τὸ τριηραρχεῖν ἔταττον. Diese Angabe beruht auf irgendeinem Missverständnis oder falschem Schlusse, denn eine Trierarchie im Sinne der Leiturgie gab es erst, seitdem man Trieren baute. Die Trierarchen wurden aber von den Strategen ernannt, die auch die auf die Übernahme der Trierarchie bezüglichen Prozesse leiteten. In früherer Zeit war die Ausrüstung der Schiffe Sache der Naukraren.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 158, Anm. 1.

<sup>6)</sup> Schol. Aristoph. Vögel 1540; Wesp. 724.

Vgl. S. 157, Anm. 1 auf S. 158. Die Prytaneia für den Richtersold: Ps.
 Xen. St. d. Athen. I, 16; Aristoph. Ritter 1358; Lysias XXVII, 1; Pollux VIII,
 38; Phot. s. v. πρυτανεῖα.

<sup>8)</sup> Aristoph. Wesp. 695. 724; Vögel 1540 mit den Schol.; Hesych. s. v. κω-λακρέται; Suid. s. v. (= Schol. Aristoph. Wesp. 695); Phot. s. v.; Bekker, Anecd. gr. I. 275. 22.

<sup>9)</sup> Böckh, Sth. Ath. I3, 216.

der Archon dort ablöste 1. Der altertümliche Namen der Kolakreten scheint darauf hinzuweisen, dass sie ursprünglich dem Könige bei der Veranstaltung der Gemeindeopfer und Opfermahlzeiten beistanden und die dafür eingehenden Gaben in Empfang nahmen 2.

Diese Funktion entwickelte und erweiterte sich allmählich zur Verwaltung der Kasse des Gemeindehauses, in welche u. a. die Gerichtsgebühren und auch Strafgelder <sup>3</sup> flossen. Naturgemäß wurden auf diese Kasse die Speisungen im Gemeindehause und späterhin die Richterbesoldungen angewiesen. Ferner trugen die Kolakreten im 5. Jahrhundert zum Bau von Heiligtümern bei und zahlten den Sold für die Hieropoioi, welche das Opfer an den Hephaestien zu besorgen hatten. Das entspricht dem sakralen Ursprunge ihrer Kasse. Sonst kennen wir nur noch Zahlungen der Kolakreten für die Aufstellung von Volksbeschlüssen <sup>4</sup>. Im 4. Jahrhundert wurden die Kosten dafür aus dem

<sup>1)</sup> Vgl. S. 158ff.

<sup>2)</sup> L. Lange, Die Epheten und der Areopag, Leipzig 1874 (Abhdl. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. VII) 65, Anm. 115 erklärt κωλακρέται als eine Zusammensetzung von κῶλα (Glieder des geschlachteten Opfertieres) und κείρω. Jedenfalls hat das Wort eine ähnliche Bedeutung. Die κωλη gehörte zum Pflichtteile des Priesters von den Opfertieren. CIA. II. 610, 5; 631, 4, 15; Add. 841 b; Dittenberger, Sylloge inscr. gr. 371. 376 (CIGr., Nr. 2656. 2265). Vgl. auch das κρέα εἰσηφάττειν des Archon der Mesogeioi für die Opfer des Verbandes: CIA. II, 603. Auf das hohe Alter der κωλακρέται weist das κωλακρετείν in der milesischen Kolonie Kyzikos hin. CIGr., Nr. 3660. Kolakreten in der solonischen Verfassung erwähnt Aristot. <sup>2</sup>49π. 7, 3. — G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 125.

Über die in den Schatz der Athena fliesenden Strafgelder vgl. den Abschnitt über Solon.

<sup>4)</sup> Die Bedeutung der Kolakreten-Kasse im 5. Jahrhundert hat J. Christ, De publ. pop. Athen. rationibus (Greifswald 1879, Diss.) mit Recht hervorgehoben, jedoch überschätzt. Irrtümlich ist Christs Meinung, daß es im 5. Jahrhundert Apodekten noch nicht gab. Vgl. CIA. IV. 2, p. 66, Nr. 53a. - Es ist verständlich, weshalb der Richtersold aus den Prytaneien und Strafgeldern, der Aufwand für die Reise der pythischen Gesandtschaft aus den Naukrarika bestritten wurde. — Zahlungen der Kolakreten zu Tempelbauten: CIA. I, 185; IV. 3, p. 146, Nr. 288 a. μισθός für die legoποιοί: CIA. IV. 2, p. 65, Nr. 35b. - Was die Steine mit Volksbeschlüssen betrifft, so wurden die Kosten für dieselben nicht durchweg den Kolakreten auferlegt. Die Aufzeichnung von Volksbeschlüssen, welche einzelne Bundesstädte betrafen, bezahlten die betreffenden Städte, Steine, auf denen Verträge mit auswärtigen Staaten eingegraben wurden, seit der Überführung der Reichskasse nach Athen die Hellenotamien, die dann in den letzten Jahren des peloponnesischen Krieges auch die Kosten für andere Steine zu tragen hatten. Zur Zahlung für die Herstellung des Steines, auf dem der im Archontenjahre des Habron (458/7) mit den Gesandten der Segestäer abgeschlossene Vertrag eingeoraben werden sollte, wurden noch die Kolakreten angewiesen. CIA. I, Nr. 20

besondern, der Volksversammlung selbst zur Verfügung stehenden und vom Schatzmeister derselben (dem ταμίας τοῦ δήμου) verwalteten Fonds bestritten. Es waren eben Ausgaben, die unmittelbar die Gemeinde als solche angingen und die darum früher die Kasse ihres Hauses zu tragen hatte.

Nach Androtion setzte Kleisthenes die Apodekten an Stelle der Kolakreten ein 1. Diese Angabe ist nicht genau oder nicht ganz richtig überliefert. Denn im 5. Jahrhundert fungierten noch die Kolakreten neben den Apodekten, und letztere hatten keine eigentliche Kasse 2, sondern nahmen nur unter der Kontrolle des Rates alle Zahlungen für den Staat in Empfang und übermittelten die eingegangenen Beträge noch an demselben Tage an die Kassen der einzelnen Behörden 3. Wenn also Kleisthenes Funktionen der Kolakreten auf die von ihm eingesetzten Apodekten übertrug, so könnte es sich nur um das Einnehmen von Staatsgeldern und deren Auszahlung an die einzelnen Behörden handeln. Vermutlich unterstand diese Kassenverwaltung der Kolakreten der Aufsicht des Rates vom Areopag 4.

Durch die Einrichtung der auf dem Grundeigentum beruhenden, die Rechte und staatlichen Leistungen der Bürger regelnden Schatzungsklassen und die Begründung einer Marine war die Organisation einer

und IV. 3, p. 139. Sonstige Zahlungen der Kolakreten für Volksbeschlüsse: CIA. I, 45 (Verleihung der Proxenie); I, 77 (Flottenausrüstung) I, 93; IV. 2, p. 62; Nr. 27b, v. 51; IV. 2, p. 65, Nr. 35b; IV. 2, p. 66, Nr. 53a (sakrale Angelegenheiten); IV. 1, p. 23, Nr. 116b.

Androtion b. Harpokr. s. v. αποθέκται "ότι θὲ ἀντὶ τῶν κωλακρετῶν οἱ ἀποθέκται ὑπὸ Κλεισθένους ἀπεθείχθησαν 'Ανθροτίων β.

<sup>2)</sup> Der Unterschied beider Behörden tritt schon klar CIA. IV. 2, p. 66, Nr. 53a hervor, wo sie neben einander vorkommen.

<sup>3)</sup> Aristot. 'A9n. 47, 5; 48, 1; 50, 1; 52, 3. — CIA. II, 38; Add. 115 b. 181. 675, v. 53; 807 b, v. 16. 29. 33; 808 c, v. 6 ff.; 809 a, v. 199 ff.; 809 c, v. 85. 118. 134. 204; 809 d, v. 69. 143. 156. 188; 810, v. 12; 811 b, v. 30 ff.; Add. 834 b I, 40; II, 3. Weiteres über die Apodekten bei Panske, De magistratibus atticis etc. (Leipzig 1890, Diss.) 46 ff.; Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV<sup>2</sup>, 235; Hermanns Gr. Staatsaltert. 5, bearb. von V. Thumser, § 111, S. 622 ff., G. Gilbert, Gr. Staatsaltert, I<sup>2</sup>, 264.

<sup>4)</sup> Es liegt diese Vermutung deshalb nahe, weil späterhin dem Rate die Aufsicht über die Kassenverwaltung und das ganze Finanzwesen oblag. Der Areopag beaufsichtigte ja auch die ganze Staatsverwaltung, und er war die einzige Behörde, deren Kompetenz alle Zweige derselben umfaste. Die Angabe des Aristoteles 'A3n. 23, 1, dass der Areopag im Jahre 480 den Bürgern das zur Einschiffung nötige Zehrgeld verschaffte, ist freilich nicht einwandsfrei (vgl. S. 53, Anm. 4) und wenn sie richtig sein sollte, so könnte man auch an die Kasse der Tamiai der Athena denken.

lokalen Verwaltung erforderlich geworden, welche in den Naukrarien geschaffen wurde. Die Obliegenheiten der Naukrarien inbezug auf die Marine und das Steuerwesen waren ebenso wie die Hippotrophie als persönliche Leistung für den Staat (Le[i]turgia) Epitheta zu dem alten Staatswesen und die Naukraren traten in dasselbe als neue Organe ein. Es liegt auf der Hand, daß die Naukraren, die zur Erledigung gemeinsamer Angelegenheiten unter ihren Prytanen wie ein zweiter Rat neben dem auf dem Areopag zusammentraten, bei ihren wichtigen administrativen, militärischen und finanziellen Befugnissen die Macht des letztern wesentlich einschränken mußten. In der Überlieferung über den kylonischen Aufstand ist nur von den Archonten und Prytanen der Naukraren die Rede, der Areopag spielte bei diesem gefährlichen Staatsstreichsversuche keine maßgebende Rolle.

## \$ 16.

## Das Recht Drakons und die solonische Verfassung.

Über die Quellen vgl. S. 36ff und 58ff. — Neuere Litteratur: Grote, Gesch. Griechenlands II, 59ff.; E. Curtius, Griech. Geschichte I<sup>5</sup>, 301 ff. (I<sup>6</sup>, 304 ff.); M. Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 126 ff.; Ad. Holm, Gr. Gesch. I, 462 ff.; Pöhlmann, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 385 ff.; J. Beloch, Gr. Gesch. (Berlin 1893) I, 199 ff. 307 ff. — Schömann, Verfassungsgeschichte Athens (Leipzig 1854) 19 ff.; Gr. Altert. I<sup>3</sup>, 342 ff.; Hermanns Griech. Staatsaltert. 6, bearb. von V. Thumser, § 63, S. 351 ff.; G. Gilbert, Griech. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 130 ff. — U. v. Wilamowitz-Möllendorf Aristoteles und Athen (Berlin 1893) I, 57 ff.; II, 55 ff. 304 ff.

Über Drakon vgl. K. F. Hermann, De Dracone legumlatore, Ind. schol. Gott. 1849/50; Fr. Cauer, Über Drakons Gesetzgebung, Verhdl. der 40. Philol. Versamml. zu Görlitz (1890) 137 ff. und die S. 36, Anm. 2 angeführten Schriften über die angebliche Verfassung Drakons.

<sup>1)</sup> Das vom Herrn Verfasser mir gütigst übersandte Werk konnte leider erst von diesem Paragraphen an benutzt werden, nachdem die grundlegenden Untersuchungen bereits gedruckt waren. Man wird mancherlei Übereinstimmungen in der Methode und in andern wesentlichen Punkten finden, dann aber auch ebenso wesentliche Abweichungen in der Gesamtbeurteilung der Schrift des Aristoteles und in der Auffassung der athenischen Verfassungsgeschichte. Die geistvollen Ausführungen von Wilamowitz haben mich jedoch zu einer Änderung meiner Ansicht über die Dinge, wo ich von ihm abweiche, nicht zu bewegen vermocht.

Uber Solons Leben vgl. R. Schubert, De Croeso et Solone fab., Königsberg 1868, Diss.; Bohren, Beitr. zum Leben Solons, Philol. XXX (1870), 176 ff.; XXXI (1871), 137 ff.; A. Philippi, Rhein. Mus. XXXVI (1881), 472 f.; B. Niese, Zur Geschichte Solons und seiner Zeit, Hist. Untersuchungen f. Arn. Schaefer (Bonn 1882) 1 ff.; J. Jonas, De Solone Atheniensi, Münster 1884, Diss. (wenig kritisch); P. Stettiner, Ad Solonis aetatem quaestiones criticae, Königsberg 1885, Diss.; Joh. Toepffer, Quaestiones Pisistrateae, Dorpat 1886, Diss. - Über seine Gesetzgebung vgl. W. Oncken, Athen und Hellas I, 150ff.; Die Staatslehre des Aristoteles II, 118ff.; J. Schvarcz, Die Demokratie I (Leipzig 1879), 14 ff.; H. Dondorf, Aphorismen zur Beurteilung der solonischen Verfassung, Berlin 1880 (Symbolae Joachimicae I, 101-118); H. Landwehr, Forschungen zur ältern attischen Geschichte, Philol. Supplbd. V (1884), 130ff.; L. Holzapfel, Beitr. zur gr. Geschichte, Berlin. Stud. VII (1888), 1 ff. [Die Zeit der solonischen Gesetzgebung; Über die Zeit derselben vgl. auch Th. Case, Class. Rev. II, 1888, 241 ff. und C. Torr ebenda p. 290]; F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen, Stuttgart 1890; B. Keil, Die solonische Verfassung in Aristoteles' Verfassungsgeschichte Athens, Berlin 1892; B. Niese, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 62 ff. [vgl. dazu S. 46]. -Vgl. ferner die S. 138, Anm. 2 über den Areopag und die Epheten angeführten Schriften.

a.

Im 7. Jahrhundert vollzog sich in der hellenischen Welt ein großer Umschwung in den wirtschaftlichen, sozialen und politischen Verhältnissen. Ein Netz hellenischer Pflanzstädte breitete sich über die Küsten des Mittelmeeres von Byzantion bis Kyme, von Thasos bis Kyrene aus. Der hellenische Handel gewann in Verbindung mit der Kolonisation und durch die Eröffnung Ägyptens neue ausgedehnte und reichen Gewinn bringende Gebiete. Er machte dem phönikischen Handel erfolgreiche Konkurrenz auf dem Weltmarkte. Die Seestädte erbauten unter Benutzung der alten Schiffsformen Kriegsschiffe und sicherten die Seestraßen gegen die Piraterie. Zugleich bahnten zwischen ihnen die gemeinschaftlichen oder widerstreitenden Handels- und Kolonialinteressen nähere freundschaftliche oder feindliche Beziehungen an. Der Krieg zwischen Chalkis und Eretria zog zum

Vgl. darüber Bd. I<sup>2</sup>, 491 ff.; II<sup>2</sup>; S. 186 und dazu Jul. Beloch, Gr. Gesch.
 I, 199 ff.

<sup>2)</sup> Bd. I2, 448.

erstenmale weitere Kreise in Mitleidenschaft 1. Es kam der Hellenen-Name als Gesamtbezeichnung der Nation in Aufnahme 2. Im Zusammenhange mit dem Aufschwunge von Schiffahrt und Handel entwickelte sich eine kräftig emporblühende, selbständige Industrie, welche die Erzeugnisse der phönikischen von dem hellenischen Markte verdrängte und für die Ausfuhr arbeitete. Die Städte wurden volkreicher, es entstand eine zahlreiche Klasse von Gewerbetreibenden und ein wohlhabendes städtisches Bürgertum. Die um die Wende des 8. und 7. Jahrhunderts beginnende Münzprägung beförderte die Bildung von Kapital 3. Geld und Besitz erhielten im sozialen und politischen Leben eine maßgebende Bedeutung. Der alte Blutadel zersetzte sich und ging vielfach in einen "Adel des Gutes" über. Längere Kämpfe zwischen dem Adel und den breitern Schichten des emporstrebenden Bürgertums begannen die Städte zu erfüllen. In manchen ionischen Städten, in Korinthos, Sikyon, Megara und anderwärts wurde die Adelsherrschaft durch Tyrannen gestürzt, welche sich auf das gemeine Bürgertum stützten.

Auch in Athen regte sich neues Leben. Die Bestellung des Ackers blieb dieselbe, und der große Grundherr ließ nach wie vor seine Besitzungen durch Hektemorioi auf Teilbau bewirtschaften 4, aber in der Bodenwirtschaft erlangte der Öl- und Weinbau eine solche Bedeutung, daß die Erträge des Grundeigentums nicht mehr bloß nach der Getreidernte, sondern auch nach der Öl- und Weinproduktion abgeschätzt wurden. Öl wurde schon damals zu einem wichtigen und begehrten Artikel der attischen Ausfuhr 5. Auch die alte Thonwaren- und Metallindustrie nahm einen größern Aufschwung und begann für die Ausfuhr zu arbeiten. Im 6. Jahrhundert erreichten die attischen Vasen bereits Kypros im Osten und Etrurien im Westen 6. Anderseits zeigen die auf der Akropolis gefundenen Scherben kretischer und naukra-

<sup>1)</sup> Bd. I2, 456.

<sup>2)</sup> Bd. I2, 196.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 186.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 109.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 182, Anm. 3 auf S. 183. Über Ölfläschchen in den Dipylon-Gräbern vgl. Brückner, Jahrb. d. arch. Inst. VII (1892), Beibl. Arch. Anz. S. 20 (Berl. Philol. Wochenschr. 1892, Nr. 13, Sp. 416). Über das Alter des Ölbaus in Attika vgl. auch Hdt. V, 82.

<sup>6)</sup> H. Droysen, Athen und der Westen (Berlin 1882), S. 34; U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. X (1885), 156. — P. Herrmann, Das Gräberfeld von Marion, 48. Winkelmanns Progr. d. Berl. arch. Gesellschaft, Berlin 1888; Dümmler, Mitt. d. arch. Inst. XIII (1888), 302. — Über die Handwerkerdörfer und das Töpferquartier in Athen vgl. S. 97. 98. 107. 110. — Über alte Beziehungen des attischen Kunsthandwerkes zu Chalkis vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 291.

tischer Vasen, daß damals Handelsbeziehungen zwischen Athen und Ägypten bestanden <sup>1</sup>. Athen trat in den Seehandel ein und begründete im 7. Jahrhundert eine Marine <sup>2</sup>.

Einen Einblick in die attische Kultur dieses Jahrhunderts gewähren die Dipylon-Vasen3 und Gräber. Die Vasenmaler zeichnen roh und ungeschickt, ihre Gestalten sind eckig und unproportioniert, aber sie arbeiten selbständig und erstreben Klarheit und Deutlichkeit. Obschon ihnen bei den Marinebildern ägyptische Darstellungen von Schiffen und Seeschlachten zu Vorbildern dienten, so malten sie doch nur ausnahmsweise Löwen, Panther und Fabeltiere. deren Kenntnis durch die orientalische Industrie übermittelt war. Sie verwandten vielmehr zur Verzierung außer geometrischen Figuren wesentlich Bilder von einheimischen Tieren und Scenen aus den bürgerlichen Leben. Ihre Darstellungen von Leichenzügen geben eine Vorstellung von dem damaligen Prunke der Bestattungen des attischen Adels. Allmählich wird dann die Malweise von Typen beeinflust, die bei den Ioniern, den damaligen Hauptträgern der hellenischen Kulturentwickelung 4, ihre erste Ausbildung erhalten hatten. Die Gestalten der ionischen Heldensage und des ionischen Epos wurden geläufig und wirkten auf die Vasenmalerei ein. In den Dipylon-Gräbern wurden die Toten in weiten länglichen Gruben ohne Verbrennung, mit reichlichen Tieropfern, Thongefäßen aller Art und sonstigen Beigaben, wie goldenen Diademen, beigesetzt. Die Frauen erhielten namentlich einen thönernen Spinnwirtel, die Männer ein eisernes Schwert und eine Lanze. Man überdeckte den Raum des Grabes mit Holz und verschüttete dann den Schacht mit Erde, ohne einen Grabhügel aufzuwerfen und darauf einen Grabstein zu errichten. Statt dessen pflanzte man auf dem Grabe eine große Thonvase mit einer Öffnung im Boden ein, in die man dann wahrscheinlich Spenden für den Verstorbenen hineingoß. Neben dieser altattischen Bestattungsweise kam im Laufe des 7. Jahrhunderts die ionische, im Epos geschilderte in Aufnahme. Man begann die Leichen zu verbrennen und das Grab mit einem großen Hügel nebst Grabsteinen zu bezeichnen 6. Bald verdrängte auch der

Graef, Jahrb. d. arch. Inst. VIII (1893), Beibl. Arch. Anzeig., S. 17. —
 Über Solons ägyptische Reise vgl. S. 187, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 191, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. I2, 118 und 448, Anm. 4.

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I3, 503.

<sup>5)</sup> vgl. Bd. I2, 66.

Brückner, Jahrb. d. arch. Inst. VII (1892) Beiblatt, Anzeiger S. 20 (Berl. philol. Wochenschr. 1892, Nr. 13 und 14).

ionische linnene Chiton den mit Spangen zusammengehaltenen nationalen Peplos aus Wolle <sup>1</sup>.

Wenn in dieser Hinsicht die Verbindung Attikas mit der ionischen Kultur zum Ausdrucke kommt, so weisen andere Umstände auf engere Handelsbeziehungen zu Aegina und Argolis hin. Athen gehörte mit Aegina und Epidauros zur Amphiktyonie von Kalauria und bildete mit diesen Städten ein Bindeglied des Verkehrs zwischen Attika und Mittelhellas 2. Attische Thonwaren wurden seit alter Zeit nach Aegina und Argolis ausgeführt und machten dort der einheimischen Fabrikation eine starke Konkurrenz 3. Das vorsolonische Maß- und Gewichtssystem Athens stand dem aeginaeisch-peloponnesischen so nahe, dass es geradezu mit dem pheidonischen identifiziert wurde 4. Ferner galt in Athen die aeginaeische Münzwährung. Attische, auf aeginaeischen Fuß geschlagene Münzen sind freilich nicht gefunden worden. Die erhaltenen, sicher in Athen geschlagenen Münzen mit dem Athena-Kopf auf der Vorder - und der Eule nebst der Inschrift AOE auf der Rückseite sind nach dem von Solon eingeführten euboeischen Fuße 5 geprägt und reichen nach andern deutlichen Anzeichen keinesfalls über die Herrschaft der Peisistratiden hinaus 6.

Hdt. V, 87. Nur der Schutzgöttin der Stadt verblieb der einheimische Peplos mit Spangen. Vgl. Dittenberger, Sylloge inscr. gr. II. 366, 20 nnd Bd. I², 70 nebst den daselbst angeführten Schriften.

Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 186, 256, Anm. 4. Vgl. noch über Epidauros und Aegina Bd. I<sup>2</sup>, S. 217 und 450.

<sup>3)</sup> Gesetz der Aegineten und Argeier nach Hdt. V, 88: 'Διτιχον δε μήτε τι αλλο προσφέρειν προς το lρον (der Damia und Auxesia. Vgl. R. Peter, Roschers Mythol. Lex. I, Sp. 943 ff., Art. Damia) μήτε κέραμον, αλλ' έκ χυτρίδων έπιχωριέων νόμον το λοιπον αὐτοθι εἶναι πίνειν. Die aeginetische Thonwaren-Industrie war bedeutend, erzeugte aber wesentlich gröbere Gefäße. Vgl. Bd. I, S. 450. Das Gesetz stammt aus einer Zeit, wo Aegina mit Argos noch in näherm Zusammenhange stand, wahrscheinlich noch aus dem 7. Jahrhundert. Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 222, Anm. 8 und S. 620. Über Dipylon-Vasen in Mykenae in der jüngsten Epoche der mykenischen Kultur vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 120.

<sup>4)</sup> Bd. I2, 621; vgl. S. 496 f.

<sup>5)</sup> Vgl. den Abschnitt über Solon.

<sup>6)</sup> B. V. Head, Hist. numorum (Oxford 1887) 309 ff.; Catalogue of the Gr. coins in the British Museum (London 1888), p. XII ff. und 1 ff. Head weist die ältesten Münzen der Zeit zwischen Solon und der Regierung des Hippias zu. Indessen auf diesen Münzen erscheint fast durchweg nicht mehr das ältere gekreuzte Theta, sondern das jüngere mit einem Punkte in der Mitte. Das gekreuzte Theta findet sich nur in einer kleinern Gruppe, die nach Stil und Gepräge keineswegs die ältesten Münzen enthält und sich auch durch einige Eigentümlichkeiten der Münzbilder von den übrigen ältern Münzen aussondert. Das hat auch Head beobachtet und bemerkt, dass diese Gruppe der eretrischen Prägung nahe steht. Er

Anderseits war in Athen zur Zeit Solons gemünztes Geld im Umlauf, denn abgesehen von der guten Überlieferung, dass Solon die Münzwährung veränderte, kamen in seinen Gesetzen vielsach Geldstrafen und Bestimmungen über Aufwendungen aus dem naukrarischen Gelde vor <sup>1</sup>. Da Solon eine Münzwährung bereits vorfand, so ist die Angabe, dass in Drakons Gesetzen ebenfalls Geldstrafen standen, durchaus glaubwürdig <sup>2</sup>.

Nun ist durch die Atthidographen, die es wissen konnten, überliefert, daß das alte, vor dem Tetradrachmon mit der Eule und dem Pallaskopfe in Attika gangbare Didrachmon ein Rind als Wappenbild

vermutet daher, dass diese Münzen von Peisistratos zur Zeit seines eretrischen Aufenthalts geprägt worden seien. Es sind indessen auch andere Erklärungen möglich. Das ältere Theta kommt nun noch auf der Inschrift des von dem jüngern Peisistratos zwischen 527 und 510 gestifteten Altars vor (CIA. IV, p. 41, Nr. 373e), ferner in dem Volksbeschlusse über die Kleruchie Salamis (CIA. IV, p. 57, Nr. 1a). Die eine der beiden Scherben vom Ostrakismos im Jahre 486/5 bietet das ältere, die andere das jüngere Theta: CIA. IV. 3, p. 192, Nr. 570 und Nr. 571. In den um 500 eingemeiselten Inschriften CIA. IV, p. 180, Nr. 373, 81 und p. 185, Nr. 422, 13 kommen beide Formen des Theta neben einander vor. In dem Volksbeschlusse über die Verwaltung des Hekatompedon, der wahrscheinlich in das Jahr 485/4 fällt, ist dagegen bereits das jüngere Theta verwandt. Der Übergang von dem gekreuzten Theta zum jüngern hatte sich kurz vor den Perserkriegen vollzogen. Vgl. Kirchhoff, Stud. zur Gesch. d. gr. Alphabets, S. 94. Es gehören also die Münzen mit dem ältern Theta dem 6. Jahrhundert an, aber die mit dem jüngern werden kaum über das letzte Drittel desselben hinausreichen. Nach Ps. Aristot. Oekon. II. 2, p. 1347a, v. 10, veränderte Hippias das Gepräge. (Freilich trägt die Erzählung den Zug der Geschichten, die über Tyrannen im Umlaufe waren, welche ihre Unterthanen ärmer zu machen verstanden.) Imhoof-Blumer, Ber. d. Berl. Akad. 1881, S. 656 ff. und U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IX (1884), 354 haben daher angenommen, daß das Gepräge mit dem Pallaskopfe erst von Hippias herrührt, während Head meint, daß es sich nur um eine Veränderung des Pallaskopfes (Einführung des Helms mit den Olblättern) handelte. — Vermutlich hatten die ältesten attischen Münzen nur auf der einen Seite ein Münzbild. Vgl. noch über die attische Münzgeschichte: J. G. Droysen, Zum Münzwesen Athens, Ber. d. Berl. Akad. d. Wissensch. 1882, S. 1195 ff.; Hultsch, Gr. und röm. Metrol.2, S. 199 ff. (der ebenfalls die Zeit des Hippias als die früheste uns durch erhaltene Münzen bekannte Prägungsperiode betrachtet); U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. X (1885). 151 ff.; Zeitschr. f. Numism. XII (1885), 103 ff.; C. F. Lehmann, Hermes XXVII (1892), 530 ff. und die bei Hultsch und Head, Catalogue a. a. O., p. XI und XII angeführten Schriften.

1) Plut. Solon 23-24, teilweise mit Angabe der Zahl der Axons, auf dem das betreffende Gesetz stand, was den solonischen Ursprung verbürgt. Aristot. 19π. 8, 3: διο και έν τοις νόμοις τοις Σ)όλωνος, οις ουκέτι χρώνται, πολλαχοί γέγραπται, τους ναυκράρους είσπράττειν" και ,, αναλίσκειν έκ του ναυκραρικού αργυρίου".

<sup>2)</sup> Vgl. S. 38, Anm. 1 auf S. 39.

hatte und darum βοῦς genannt wurde 1. Der Kopf eines Rindes oder ein sich kratzendes Rind gehörte zu den Münztypen Eretrias, ferner kommt auch auf den alten Münzen von Karystos und Histiaea ein Rind oder der Kopf eines solchen vor, dagegen hatte Chalkis andere Münzwappen 2. Demnach müßte Athen zunächst die Typen von Eretria und Karystos für seine Münzprägung angenommen oder in Eretria geprägtes Geld in Attika zirkuliert haben. Die Münzfunde beweisen, daß im 6. Jahrhundert, wo in Athen und in den euboeischen Städten derselbe Münzfuß galt, ebenso attische Münzen in Euboea, wie euboeische in Attika im Umlaufe waren 3. Dass sich Athen gerade an Eretria anschloß, ist im Hinblick auf die nahen Beziehungen zwischen Athen und Miletos, sowie zwischen Miletos und Eretria verständlich, schwer zu beantworten jedoch die Frage, welche Bewandtnis es mit dem Rindergelde in vorsolonischer Zeit hatte. Da in Athen die aeginaeische Währung galt, so mussten nach dieser die im Umlaufe befindlichen euboeischen Didrachmen verrechnet werden. Das würde aber im ganzen Umfange des Verkehrs recht lästig gewesen sein. Nach atthidographischer Überlieferung ist anzunehmen, dass Athen selbst Didrachmen mit dem vom euboeischen Gelde entlehnten Typus des Rindes, aber nach aeginaeischem Fusse geprägt hat 5.

<sup>1)</sup> Philochoros, Frgm. 154 = Schol. Aristoph. Vög. 1106: ή γλαῦξ ἐπὶ χαράγματος ἦν τετραδράχμου, ὡς Φιλόχορος · ἐκλήθη δὲ τὸ νόμισμα τὸ τετράδραχμου τότε (ή) γλαῦξ 'ἢν γὰρ γλαῦξ ἐπίσημον καὶ πρόσωπον 'Αθηνᾶς, τῶν πρότερον διδράχμων ὅντων ἐπίσημον δὲ βοῦν ἐχόντων. Pollux IX, 60: διδραχμον τὸ παλαιὸν δὲ τοῦτ 'ἦν Αθηναίοις νόμισμα, καὶ ἐκαλεῖτο βοῦς, ὅτι βοῦν εἶχεν ἐντετυπώμενον ... καὶ μὴν κὰν τοῖς Αράκοντος νόμισμα βοῦν ἀποτίνειν εἰκοσάβοιον. Plut. Thes. 25 (Istros): ἔκοψε (Theseus) δὲ καὶ νόμισμα βοῦν ἐγχαράξας. Aristot. 'Αθπ. 10, 2: ἦν δ' ὁ ἀρχαῖος χαρακτήρ δίδραχμον. Solches παλαιὸν νόμισμα war noch im 5. und 4. Jahrhundert vorhanden: CIA. I, 2081: (Π)αλαιοῦ νομ(ἰσμ)ατος | Ἐρετρικόν. CIA. II, 766, ν. 7: Μυννίον Π. ταύτας ἔφη ὁ ἱερεὺς Εὐνικίδης 'Αλαι(εὺς) παλαιὰς εἶναι.

<sup>2)</sup> Bd. I3, S. 451, Anm. 2; S. 455, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Imhoof-Blumer, Ber. d. Berl. Akad. 1881, S. 656; U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IX (1884), 357; Hultsch, Gr. und röm. Metrol.<sup>2</sup> 213. Vgl. CIA. I, 208 i (Anm.).

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 456.

<sup>5)</sup> Chalkis, Eretria und Aegina prägten seit dem Beginne des 7. Jahrhunderts. Bd. I, S. 451, Anm. 4; S. 455, Anm. 2 (wo irrtümlich "um 600" statt "um 700" steht); 496; Korinthos begann etwa im letzten Drittel des 7. Jahrhunderts zu münzen. Bd. I, S. 451, Anm. 4 und S. 499, Anm. 1. Um 600 schlug bereits das boeotische Orchomenos Münzen. Vgl. S. 256, Anm. 4. Es ist also wohl möglich, dass auch Athen schon in der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts Geld prägte. Die atthidographische Überlieferung über den

b.

Diese wirtschaftliche Entwickelung bewirkte im Laufe des 7. Jahrhunderts eine Zersetzung und Erschütterung des patriarchalischen Adelsstaates der Eupatriden. Gegenüber dem Blutsadel vereinigten sich aus der Masse der Gemeinfreien die bäuerlichen Grundeigentümer und selbständigen Gewerbetreibenden in den geschlossenen Ständen der Georgoi und Demiurgoi. Die Angehörigen dieser Stände bildeten nach Art der Geschlechter-Verbände eigene Kultvereine und setzten ihre Aufnahme in die Phratrien durch 1. Mit der Einrichtung der Schatzungsklassen vollzog sich der Übergang von der Herrschaft des Blutsadels in die Oligarchie der Begüterten. Zwar behaupteten die großen Geschlechter, die alten Adel und Einfluss mit bedeutendem Reichtum verbanden, die leitende Stellung, indessen das ausschließliche Vorrecht des Blutes war grundsätzlich beseitigt 2. Die im Zusammenhange mit den Censusklassen ins Leben tretenden Naukrarien schufen eine lokale Verwaltung, deren Leiter neben dem Rate vom Areopag eine Körperschaft mit wichtigen maritimen und militärischen, finanziellen und administrativen Befugnissen bildeten 3. Zugleich wurden wahrscheinlich unter der Einwirkung der untern Stände sechs neue Oberbeamte, die Thesmotheten eingesetzt, welche durch Aufzeichnung und Aufbewahrung der Satzungen des Gewohnheitsrechts der richterlichen Willkür der alten Oberbeamten Schranken setzten und wohl auch die Instruktion der öffentlichen, die Gemeinde unmittelbar als Partei angehenden Prozesse übernahmen, bei denen der Areopag das Urteil fällte 4. Zur Schwächung der Adelsmacht trugen ferner gewiß nicht wenig die Verfeindungen zwischen den großen Geschlechtern bei, die miteinander um den Vorrang im Staate rivalisierten und ihren Einflus auch durch Verbindungen mit den im Gegensatze zum Adel emporgekommenen Tyrannen der Nachbarstädte zu steigern suchten. Wie die Philaiden mit den Kypseliden von

Namen des alten Didrachmons würde unerklärlich sein, wenn vor Solon aeginaeische "Schildkröten" attisches Courant gewesen wären. Wilamowitz, Aristoteles und Athen I, 80; II, 57 ist freilich der Ansicht, daß bloß aus formelhaften Ausdrücken, "die Irrlehre", vom Rinde als ältesten attischen Münzbilde entstand, und daß "das gemünzte Geld der Nachbarn, in Chalkis oder Aegina geschlagen, in Attika cursierte". Erst Peisistratos habe die attische Prägung angefangen.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 94ff. 107. 108. 110. 124.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 185ff.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 188 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 172 ff.

Korinthos nahe Beziehungen unterhielten <sup>1</sup> und nachmals der Alkmeonide Megakles Schwiegersohn des Kleisthenes von Sikyon wurde <sup>2</sup>, so heiratete Kylon, ein einflußreicher und als olympischer Sieger gefeierter Mann von altem Adel <sup>3</sup>, die Tochter des megarischen Tyrannen Theagenes <sup>4</sup>.

Unzweifelhaft angeregt durch diese Verbindung und im Hinblicke auf die Erschütterung der Adelsherrschaft fasste Kylon den Plan, sich durch einen Staatsstreich der Alleinherrschaft zu bemächtigen <sup>5</sup>. Er

<sup>1)</sup> Bd. I', S. 655, Anm. 4.

<sup>2)</sup> Bd. I', S. 666.

Thuk. I, 126: Κύλων ἦν Ολυμπιονίτης ἀνἦο 'Αθηναϊος τῶν πάλαι εὐγενής τε καὶ δυνατός. κτλ. Hdt. V, 71. Ein Grabstein, den ein Kylon seinen beiden Kindern setzte, wahrscheinlich noch aus dem 6. Jahrhundert: CIA. I, 472.

<sup>4)</sup> Bd. I3, 671.

<sup>5)</sup> Die Hauptquellen für die Geschichte Kylons sind Hdt. V, 7; Thuk. I, 126; Plut. Solon 12. Plutarchs Bericht geht, wie die Übereinstimmung mit dem erhaltenen Anfange der 'A9n. des Aristoteles (vgl. Ps. Herakl. Pont. I, 4) zeigt, durch Vermittelung des Hermippos auf die Atthis Androtions zurück. Vgl. S. 41, Anm. 2 und S. 58. Thukydides hat sicherlich die Erzählung Herodots im Auge gehabt und sie teilweise richtig gestellt. Vgl. N. Wecklein, Berichte d. bayer. Akad. 1873, S. 32; Bergk, Jahrb. f. kl. Philol. CXVII (1878), 177; Ad. Bauer, Themistokles (Merseburg 1881), S. 35. Dagegen freilich Schömann, Jahrb. f. kl. Philol. CXI (1875), 452. - Die Erzählung des Thukydides macht den Eindruck einer im ganzen objektiven, wenngleich mit Bezug auf die Beteiligung der Alkmeoniden, deren Name gar nicht genannt wird, äußerst zurückhaltenden Darstellung. Herodots kurzer Bericht hat etwas Gezwungenes. Er ist offenbar unter dem Eindrucke der vor dem Ausbruche des Peloponnesischen Krieges zwischen Sparta und Athen über das ayos geführten Verhandlungen geschrieben und sucht das Vergehen der Alkmeoniden abzuschwächen (vgl. die Verteidigung und Verherrlichung dieses Geschlechtes VI, 123 fl.). Vgl. Th. Bergk, Jahrb. f. kl. Philol. LXV (1852), 389 ff.; CXVII (1878), 177 ff. Daß die Erzählung Herodots zugunsten der Alkmeoniden gefärbt ist, wird abgesehen von A. Philippi, Rhein. Mus. XIX (1874), 3 ff. allgemein augenommen: N. Wecklein, Der Areopag, die Epheten und die Naukraren, Berichte d. bayer. Akad. 1873, S. 33; L. Lange, Die Epheten und der Areopag (Abhdl. der sächs. Ges. d. Wissensch. 1874, S. 187ff.), S. 55 ff.; G. Gilbert, Die attische Naukrarienverfassung, Jahrb. f. kl. Philol. CXI (1875), 9 ff. - Grote, Gesch. Griech. II2, 63; E. v. Böck, Die kylonische Blutschuld und ihre Folgen, Augsburg 1852, Progr.; Jänisch, De Graecorum asylis (Göttingen 1868, Diss.), p. 21sqq.; G. F. Schömann, Das kylonische Attentat, die Naukraren und die Alkmeoniden, Jahrb. f. kl. Philol. CXI (1875), 449 ff. Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, 132 und Ad. Holm I, 462 meinen, die bittere Not und die durch die Enttäuschung über die Gesetzgebung Drakons gesteigerte Unzufriedenheit des Volkes hätten Kylon zu seinem Unternehmen ermutigt. E. Curtius, Gr. Gesch, It, 304 betont mehr die Selbstüberhebung Kylons und die Erschütterung der Regierung. Fr. Cauer, Verhdl. d. 40. Philol. Vers. zu Görlitz (1890) 120

fragte in Delphi an und erhielt den Spruch, er möchte am größten Feste des Zeus von der Rurg Besitz ergreifen. Es war, wie man späterhin den Spruch deutete, das attische Fest des Zeus Meilichios (die Diasia) gemeint, ein allgemeines Volksfest, das im Anthesterion (März) außerhalb der Stadt begangen wurde 1. Während draußen die Bürger dem Gotte ihre Sühnopfer darbrachten, hätte Kylon die Burg überrumpeln sollen. Aber dieser dachte nur an die Olympien. Er mag immerhin auf Unterstützung oder Begünstigung durch die untern Volksklassen gerechnet haben, thatsächlich hat er aber für sein Unternehmen nur die Mitwirkung seines Schwiegervaters Theagenes und einer Anzahl adeliger Freunde und Altersgenossen gewonnen 2. Thukydides giebt zu verstehen, daß Kylon unüberlegt handelte, und Herodotos faßt die Erhebung als eine That jugendlichen Über- und Hoch-

und "Hat Aristoteles die Schrift vom Staate der Athener u. s. w. (Stuttgart 1891) 62 bemerkt, daß die Ursachen, die zur Zeit Solons die Menge in Aufruhr brachten, damals noch nicht wirksam waren und fast Kylon als Führer einer adeligen Faktion auf. Ähnlich H. Landwehr, Philol. Supplbd. V, 147. John Henry Wright, The Date of Cylon, Harvard Studies in Class. Philol. III, Boston 1892. (Weitere Begründung des von Busolt, Gr. Gesch. I1, 498, Anm. 8 und S. 505 angenommenen Datums für die Erhebung - vgl. jetzt I2, 670, Anm. 10 -, die Wright bereits 1888 vorgetragen hatte. Vgl. Proceedings of the American Philol. Association 1888, p. XXVI. "Cylon, youthful and ambitious, misinterpreting the signs of the times, failing to see that the social conditions of his native city were not ripe for his enterprise etc. The people, still in the main true to the ancient regime, though pregnant with the spirit of revolution, hasten to subdue the adventurous youth). V. Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert.6, § 62, S. 345 wendet sich gegen Landwehr und Cauer a. a. O. und meint, Kylon hätte auf die unzufriedenen Bauern gerechnet, die sich von ihm abwandten, als sie bemerkten, daß sein Ziel die Tyrannis wäre. G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 130 (K. rechnet auf die allgemeine Unzufriedenheit der niedern Volksklassen, die durch den agrarischen Notstand und den Mangel an politischen Rechten veranlasst war). Beloch, Gr. Gesch. I, 322. (Kylon veranlasst durch das Beispiel des Schwiegervaters, hofft auf eine Erhebung des Volkes); Wilamowitz, Aristoteles und Athen II, 55. ("Die Tyrannis war die Skylla, der der Staat unentrinnbar zutrieb, wenn er nicht von der demokratischen Charybdis verschlungen werden sollte".) Vgl. ferner die in dem Abschnitte über die Naukrarien S. 188 angeführten Schriften und die bei Thumser a. a. O., S. 351 zusammengestellte Litteratur.

 Mommsen, Heortologie, S. 379 ff.; O. Band, Die attischen Diasien, Berlin 1885, Progr.; Preller, Gr. Mythol., bearb. von Robert I, 130 f.; Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altert. V, 165.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 71: προσποιησάμενος δὲ ἐταιρηίην τῶν ἡλικιωτέων κτλ. (vgl. dazu Bd. I, S. 670, Anm. 10 und Wright a. a. O., p. 37). Thuk. I, 126: ὁ δὲ παρά τε τοῦ Θεαγένους δύναμιν λαβών καὶ τοὺς φίλους (natürlich adelige Kameraden des Junkers) ἀναπείσας κτλ.

mutes auf 1. Es gelang indessen den Kyloneiern, als das nächste olympische Fest herankam (etwa 632) 2, sich mit Hilfe megarischen Kriegsvolkes der Burg zu bemächtigen. Damit war aber der Staatsstreich noch keineswegs gelungen. Kylon hatte schwerlich die Möglichkeit ins Auge gefasst, dass sich die Bürgerschaft in Masse gegen ihn erheben Gewiss musste schon die Anwesenheit von fremdem Kriegsvolke auf der Burg in der Bürgerschaft großen Anstoß erregen, aber die Zustände waren überhaupt für eine Tyrannis noch nicht reif. Der wirtschaftliche Notstand, der vierzig Jahre später, zur Zeit Solons herrschte und das Volk aus erbittertem Haß gegen die Oligarchie der Reichen leicht in die Arme eines Tyrannen getrieben hätte, kann sich damals erst in den Anfängen gezeigt haben, denn die Ursachen, die ihn erzeugten, namentlich der Übergang von der Natural- zur Geldwirtschaft, begannen mindestens zum Teil gewiss nicht vor der Mitte des 7. Jahrhunderts ihre Wirkung auszuüben. So geschah es, daß die ganze Bauernschaft, vermutlich von den Naukraren aufgeboten, nach der Stadt zog 3, um den Aufstand zu unterdrücken. Kylon wurde in der Burg eingeschlossen und belagert.

<sup>1)</sup> Hdt, a, a. O.: ἐπὶ τυραννίδι ἐκόμησε κτλ. (vgl. dazu die Anm. Steins). — Thuk. I. 126, 5: νομίσας ἑορτήν τε τοῦ Διὸς μεγίστην εἶναι (die Olympien) καὶ ἐαυτῷ τι προσήκειν ὑλύμπια νενικηκότι εἰ δὲ ἐν τῷ ἀττικῷ ἢ ἄλλοθί που ἡ μεγίστη ἑορτὴ εἴρητο, οὖτε ἐκεῖνος ἔτι κατενόησε κτλ. ("hatte er nicht weiter überlegt").

<sup>2)</sup> Vgl. über die Chronologie Bd. I², S. 670, Anm. 10. Nach dem Olympioniken-Kataloge b. Euseb. I, 198 siegte Kylon im Doppellauf Ol. 35, 1 = 640. Freilich ist dieses Datum keineswegs urkundlich gesichert (vgl. Bd. I², S. 586), es wird aber ungefähr richtig sein. Der Katastrophe der Kyloneier folgten Parteikämpfe (Plut. Solon 12 nach Androtion), die zur Verurteilung der Alkmeoniden führten, μετά δὲ ταῦτα (über die Beziehung dieser Worte vgl. die Anmerkung von Sandys und Wilamowitz, Aristoteles und Athen I, 57) χρόνου τινὸς οὐ πολλοῦ διαλθόντος, ἐπ΄ Ἀρισταίχμου ἄρχοντος Δράχων τοὺς θεσμοὺς ἔθηχεν. Aristot. ἀθπ. 4, 1. Das Jahr des Aristaichmos konnten die Chronologen an der Hand der Archontenliste annähernd richtig bestimmen (vgl. Bd. I², S. 697, Anm. 1 auf S. 698). Sie setzten Drakon 621. Daraus ergiebt sich, daſs Kylons Erhebung et wa in das olympische Jahr von 632 fällt. Ähnlich Wright a. a. O., p. 39.

<sup>3)</sup> Thuk. I. 126, 7: ol δ' Αθηναίοι αἰσθόμενοι ἐβοήθησαν τε πανδημεὶ ἐχ τῶν ἀγρῶν ἐπ' αὐτούς κτλ. Das Aufgebot bestand nicht etwa aus den Hektemoroi (vgl. S. 109) der großen Grundherren, sondern aus den selbständigen Bauern oder Georgoi (S. 96. 110), denn Thukydides giebt deutlich zu erkennen, daß es sich um ein bürgerlich berechtigtes Landvolk handelte, zu dem die Hektemoroi nicht gehörten. Auch hatten die Hektemoroi kein Interesse daran, die Regierung ihrer Grundherren gegen einen Tyrannen zu schützen, während die Bauern einen gewissen Anteil an der Politeia hatten und Mitglieder der Gemeinde waren, deren Verfassung und Selbständigkeit durch einen Mann bedroht war, der sich auf einen fremden Tyrannen stützte.

Allein die Belagerung zog sich in die Länge und ermüdete die Athener. Die meisten gingen nachhause, nachdem den Archonten die weitere Einschließung der Burg aufgetragen und ihnen unumschränkte Vollmacht gegeben war, bei der Angelegenheit in allen Stücken nach bestem Ermessen zu verfahren. Allmählich begannen die Belagerten unter Mangel an Wasser und Lebensmitteln zu leiden. Kylon entfloh mit seinem Bruder. Als die Not in der Burg aufs höchste gestiegen war und einige dem Hungertode erlagen, setzten sich die Übrigen als Schutzflehende im Heiligtume der Athena Polias nieder. Um den Tempel von Leichen rein zu halten, wurden die Kyloneier, dem Tode nahe, nach Herodotos von den Prytanen der Naukraren unter der Bedingung bestimmt, ihr Asyl zu verlassen, daß ihr Leben geschont werden sollte. Ihre Ermordung wurde den Alkmeoniden zur Last gelegt. Thukydides sagt dagegen, daß diejenigen, die mit der Überwachung der Burg beauftragt waren, also die Archonten, sie mit der Zusage, daß ihnen nichts Böses geschehen solle, zum Verlassen des Tempels bewogen und darauf hingerichtet hätten. Sogar diejenigen wurden niedergemacht, denen es auf dem Wege zur Hinrichtung gelang, die Altäre der Semnai 1 zu erreichen. Nach der attischen Chronik (Androtion), deren Erzählung Plutarchos wiedergiebt, hätte der Archon Megakles, ein Alkmeonide, die Schutzflehenden nur unter dem Versprechen gerichtlichen Verfahrens veranlasst, von der Burg herabzukommen. Die Kyloneier hätten zu ihrem Schutze ein Seil um die Bildsäule der Göttin gebunden und sich an demselben beim Herabsteigen festgehalten. In der Nähe der Altäre der Semnai wäre das Seil gerissen. Das hätten Megakles und seine Amtsgenossen als ein Zeichen aufgefaßt, daß die Göttin selbst ihre schützende Hand zurückzöge, und nun wären die Kyloneier zum größten Teil niedergemacht worden 2. Dieser Bericht enthält offenbar die Gründe, mit denen sich

<sup>1)</sup> S. 152 Anm.

<sup>2)</sup> Plut. Solon 12. Diese Überlieferung ist noch angedeutet b. Schol. Aristoph. Ritt. 445. Paus. VII. 25, 3 (vgl. I. 40, 1) bietet weniges und aus Thukydides bereits Bekanntes. Interessant ist nur die Angabe, daß dem Kylon ein ehernes Standbild gesetzt wurde, natürlich zur Sühnung des Agos, was Pausanias nicht verstanden hat. I. 28, 1. Vgl. den analogen Fall in Sparta zur Sühnung des beim Tode des Pausanias vorgekommenen Agos. Thuk. I, 134; Paus. III. 17, 7. 01 περι Μεγακλέα als Thäter genannt auch bei Ps. Herakleides Pontikos I, 4, d. h. Aristoteles (S. 55, Anm. 1), der dieselbe Chronik wie Plutarchs Gewährsmann, Hermippos, benutzte. Vgl. S. 204, Anm. 5. Landwehrs Philol. Supplbd. V [1884], 157 Zweifel, ob Megakles wirklich in diesem Jahre Archon war, ist unberechtigt. Vgl. Joh. Toepffer, Attische Genealogie, S. 242.

die Alkmeoniden selbst verteidigten 1. Er bestätigt die Angabe des Thukydides, dass die Archonten, nicht die Prytanen der Naukraren, die Kyloneier zum Verlassen ihres Asyles auf der Burg veranlassten.

Die Hinrichtung der Kyloneier mit Verletzung des heiligen Asylrechtes zeigt deutlich, dass zwischen einzelnen leitenden Adelsfamilien
eine tieseingewurzelte, erbitterte Feindschaft bestand, die sich in einem
leidenschaftlichen Ausbruche Luft machte. Aber durch die That belasteten die Beteiligten, vor allen die Alkmeoniden, sich selbst und ihre
Nachkommen mit einem schweren, Sühne heischenden Blutfrevel 4.

Der Aufstand und sein blutiges Ende hatten schwere Wirren zur Folge. Ein im Prytaneion unter dem Vorsitze des Basileus abgehaltenes Gericht verhängte über Kylon, dessen Bruder und ihre Nachkommen die volle, mit Verbannung verbundene Atimie <sup>6</sup>. Indessen die frevelhafte Niedermetzelung der Kyloneier machte viel böses Blut; die der Katastrophe entgangenen Anhänger Kylons schürten eifrig gegen die Alkmeoniden, und alle Gegner derselben machten natürlich mit ihnen gemeinsame Sache. Schließlich wurden die Alkmeoniden und ihre mitschuldigen Parteigänger angeklagt und als Frevler gegen die Götter zu immerwährender Verbannung verurteilt, einer Strafe, die eine Form der Atimie war und zugleich die Einziehung des Vermögens einschloß. Da den mit einem Frevel Behafteten (ἐναγεῖς) die Bestattung in hei-

<sup>1)</sup> Grote, Gesch. Griech. IIº, 65.

Sie wurden έναγεῖς και ἀλιτήριοι τῆς Θεοῦ: Thuk. I. 126, 11; Aristoph. Ritt. 445; Hdt. V, 70-72; Plut. Solon 12.

<sup>3)</sup> Vgl. Th. Bergk, Jahrb. f. kl. Philol. LXV (1852), 390.

<sup>4)</sup> Hdt. V, 70: ἐξέβαλλε Κλιισθένεα και μετ' αὐτοῦ ἄλλους πολλοῦς Αθηναίων, τοιὺς ἐναγέας ἐπιλέγων . . . οἱ μὲν γὰρ Ακμεωνίδαι καὶ οἱ συστασιώται αὐτῶν εἰχον αἰτίην τοῦ φόνου τούτου. Es waren also nicht bloß die Alkmeoniden allein, sondern auch ihre beteiligten Parteifreunde mit dem ἄγος belastet, obwohl späterhin letztere hinter den Hauptschuldigen namentlich auch deswegen zurücktraten, weil die Spartaner wiederholt die Angelegenheit benutzten, um den Alkmeoniden Kleisthenes und den mütterlicherseits aus diesem Geschlechte stammenden Perikles zu beseitigen oder in Verruf zu bringen (Thuk. I, 127). Auch Thuk. I, 126 sagt deutlich, daß nicht die Alkmeoniden allein die Schuldigen waren sondern οἱ τῶν Αθηναίων ἐπιτετραμμένοι τὴν φυλακήν, d. h. die neum Archonten, ὁ Μεγακλής καὶ οἱ συνάρχοντες (Plut. Solon 12).

<sup>5)</sup> Thuk. I, 127.

<sup>6) 8. 160</sup> Ann. Aristot. An. 16, 10: θέσμα τάθε 'Αθηνα[οις κ(ατά) τά] πείτρια 'δάν (τιν')ς τυραννείν έπαιαστώνται (έπ) τυραννείλ ή τήν τυραννείλα συγκαθατή, άτιμο(κ είναι κολ) αθτόκ και γένος. Vgl. Andok. Myst. 96; Aristoph. Thesm. 338; Wesp. 495. 498. 502; Lysistr. 630; G. Kaibel, Stil und Text der 19π. des Aristoteles (Berlin 1893) 164 mit richtigen Bemerkungen gegen Swoboda, Arch. opigr. Mitt. aus Oest. XVI, 57 ff.; Wilamowitz, Aristoteles und Athen II, 43.

mischer Erde versagt war, so wurden die Leichen derjenigen Mitbeteiligten, die bereits verstorben waren, ausgegraben und über die Grenze geschafft <sup>1</sup>.

<sup>1)</sup> Aristot. Άθπ. 1: — — Μ) ύρωνος καθ' Ιερών ὁμόσαντες (αίρεθέντες?) άριστίνθην : χαταγνωσθέντος δε τοῦ άγους, (αὐτ)οί [?] μεν έκ τῶν τάφων εξεβλήθησαν, τὸ δὲ γένος αὐτῶν ἔφυγεν ἀειφυγίαν. Über die Schwierigkeiten des überlieferten Textes vgl. Kaibel, Stil und Text der An. des Aristoteles 117. Plut. Solon 12 (nach der Atthis des Androtion): Μύρωνος δε τοῦ Φλυέως κατηγοροῦντος ἐάλωσαν οι ανόφες και μετέστησαν οι ζωντες των δ' αποθανόντων τους νεκρούς ανοούξαντες έξέροιψαν ὑπὲρ τοῦ ὄρους. Über die Strafe der ἀειφυγία vgl. Meier und Schömann, Att. Prozefs<sup>2</sup>, bearb. von H. Lipsius 954, 958; Stahl, Rhein. Mus. XLVI (1891), S. 252, Anm. 4. - F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen (Stuttgart 1890) 64 und Hat Aristoteles u. s. w. (Stuttgart 1891) 62, dem J. Beloch, Gr. Gesch. I, 339, Anm. 1 sich anschliefst, hält diese Verbannung der Alkmeoniden für ein blosses Duplikat der Vertreibung durch Kleomenes und für ungeschichtlich. F. Cauer macht geltend, dass die solonische Amnestie "alle wegen ihres Anteils an den kylonischen Wirren Verbannten von der Rückkehr in das Vaterland ausschloß" und nach der Angabe delphischer ὑπομνήματα im "heiligen" Kriege gegen Krisa, also gleich nach Solons Archontat, Alkmeon das athenische Kontingent befehligte (Plut. Solon 11; vgl. Bd. 12, 693). Folglich wären die Alkmeoniden nicht wegen ihres Anteils an jenen Wirren verbannt gewesen. Allein das Amnestie-Gesetz Solons (vgl. S. 159, Anm. 1) schlofs diejenigen aus, welche unter dem Vorsitze des Basileus vom Areopag oder von den Epheten oder vom Prytaneion aus wegen Mord oder Totschlag oder Tyrannis verurteilt worden waren. Die Alkmeoniden waren aber weder vom Areopag oder den Epheten wegen Mord oder Totschlag, noch vom Prytaneion aus wegen Tyrannis verbannt worden, sondern ihre Verurteilung erfolgte wegen ἀσέβεια (vgl. Meier und Schömann a. a. O. 368. 375) und zwar, wenn die Überlieferung recht hätte, von einem besondern Gerichtshofe. Ihre Amnestierung durch das solonische Gesetz unterliegt daher keinem Zweifel. Vgl. V. v. Schoeffer, Berl. philol. Wochenschr. 1890, Nr. 43, Sp. 1373; Stahl, Rhein. Mus. XLVI (1891), S. 253, Anm. 1; Wilamowitz, Aristoteles und Athen I, 17, Anm. 24. - Beloch a. a. O. bemerkt ferner, dass Herodotos von einer Verbannung der Alkmeoniden vor Peisistratos nichts sagt (was namentlich bei der Tendenz seiner Erzählung - vgl. S. 204, Anm. 5 - nicht ins Gewicht fällt), und dass sie auch nach Thukydides nur einmal vor Kleomenes vertrieben wurden. Thuk. I. 126, 12 sagt in unmittelbarem Anschlusse an den Bericht über das Agos: ήλασαν μέν οὖν καὶ οἱ Αθηναίοι τούς έναγεις τούτους, ήλασε δε και Κλεομένης ο Λακεδαιμόνιος υστερον μετά Αθηναίων στασιαζόντων, τούς τε ζώντας έλαύνοντες και τών τεθνεώτων τά όστα άνελόντες έξέβαλον. Es ist unmöglich, diese vor Kleomenes erfolgte Verbannung durch "die Athener" mit der durch Peisistratos (der angeblich auch die Leichen ausgraben liefs. Isokr. XVI, 26) zu identifizieren. Th. hätte dann doch wohl Peisistratos genannt, und außerdem weist das ΰστερον darauf hin, daß die erste Vertreibung bald nach der Verübung des Frevels stattfand. Beachtenswert ist aber Belochs Bemerkung, dass der Ankläger Μύρων Φλυεύς heist und dass die Bezeichnung eines Bürgers mit dem Demotikon erst nach Kleisthenes üblich wurde. Es sind allerdings noch andere Erklärungen möglich, indessen alle Wahrscheinlichkeit

Nach der attischen Chronik kam die Stadt auch nach der Austreibung der Alkmeoniden nicht in Ruhe. Die Athener wurden durch Angriffe der Megarier bedrängt und zugleich die aufgeregten Gemüter durch Wundererscheinung geängstigt. Da die Priester erklärten, daß die befleckte Stadt der Reinigung bedürfe, so ließen die Athener einen berühmten Sühnepriester, den Kreter Epimenides<sup>1</sup>, kommen, welcher

spricht dafür, dass der Name Μύρων Φλυεύς den Atthidographen durch einen Stein mit einem Dekret gegen die Alkmeoniden bekannt war. Das Demotikon ist um so auffallender, als die Atthis, der Plutarch in der Biographie Solons folgte, bei dem Volksbeschlusse, der dem Peisistratos eine Leibwache gestattete: Apiorwoo ypaψαντος sagte (Plut. Solon 12; Aristot. Aθπ. 14, 1) und auch sonst vor Kleisthenes nie ein Demotikon angab. War aber Μύρων Φλυεύς derjenige, der zur Zeit der Intervention des Kleomenes die Verbannung der Alkmeoniden beantragte, so gehören auch die dreihundert ἀριστίνδην αίρεθέντες, welche nach Plut. und Aristot. a. a. O. auf die Anklage Myrons die Alkmeoniden verurteilten, der Zeit des Kleomenes an. Gerade dadurch erhält die Annahme eine Bestätigung. Denn diese Dreihundert sind offenbar identisch oder mindestens nahe verwandt mit den dreihundert Parteigenossen des Isagoras, denen Kleomenes an Stelle der forki die Regierung übergeben wollte (Hdt. V, 72). Myron und das Gericht der Dreihundert werden also aus der Geschichte der ersten Verurteilung der Alkmeoniden ebenso zu streichen sein, wie der Anteil Solons, den schon Niese, Hist. Unters. f. A. Schaefer, S. 14 für eine zweifelhafte Konjektur erklärt hat. Plut. Solon 12 sagt: ήδη δόξαν έχων ὁ Σόλων (der doch erst nach 560 starb) παρήλθεν είς μέσον άμα τοῖς αρίστοις τῶν Αθηναίων, και δεόμενος και διδάσκων έπεισε τους έναγεις λεγομένους δίκην υποσχείν και κριθηναι κτλ. Das erinnert so stark an Hermippos bei Plut. Lyk. δ (προσήγε τους άρίστους κτλ. ... είς άγοραν προελθεϊν κτλ. ... είτα πεισθείς κτλ.), dals es sich gewiss um eine Erfindung dieses Autors handelt. Mit der Beseitigung dieser Details fällt aber noch keineswegs die auch von Thukydides bezeugte, damalige Verurteilung der Alkmeoniden. Niese a. a. O. und F. Cauer halten auch die Fortschaffung der Leichen für einen der Vertreibung durch Kleomenes entlehnten Zug. Indessen den érayeis war, offenbar nach uraltem Brauch, die Bestattung auf heimischer Erde versagt. Vgl. Stahl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 252 und P. Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. V. 3, S. 109. - Die Beteiligung Myrons an der Verurteilung der Alkmeoniden, obschon höchst wahrscheinlich an der zweiten, darf als urkundlich gesichert gelten. Phlya war Stammsitz der Lykomiden (vgl. S. 68, Anm. 4), und von dem Alkmeoniden Leobotes wurde nachmals die Hochverratsanklage gegen den Lykomiden Themistokles eingebracht. Es kommt in diesen Thatsachen eine alte Verfeindung beider Geschlechter zum Ausdruck. Der von den Lykomiden zu Phlya gepflegte Kultus war auch sonst für die Sühne des Agos bedeutsam Vgl. H. Diels Ber. d. Berl. Akad. 1891, S. 390, Anm. 3.

 C. Schultefs, De Epimenide Crete, Göttingen 1877, Diss.; G. Barone, Epimenide di Creta, Napoli 1880; Hiller, Rhein. Mus. XXXIII, 525ff; Erw. Rohde ebenda 208 und XXXV, 157ff.; Loeschcke, De Pausaniae descriptione urbis Athen. quaest. (Dorpat 1883, Progr.) p. 24; B. Niese, Hist. Unters. f. Arn. die Stadt reinigte und sühnte<sup>1</sup>. Nach Platon kam dagegen Epimenides infolge eines delphischen Orakels zehn Jahre vor dem Angriffe der Perser (um 500) nach Athen, um gewisse vom Gotte gebotene Opfer zu vollziehen, wobei er zugleich durch eine Weissagung die Besorgnisse der Athener wegen des bevorstehenden Anzuges der Perser beschwichtigte. Wahrscheinlich dachte dabei Platon an den Epime-

Schaefer (Bonn 1882) S. 13ff.; O. Kern, De Orphei, Epimenidis, Pherecydis theogoniis, Berlin 1888, Diss.; Joh. Toepffer, Attische Genealogie (Berlin 1889) 141 ff.; H. Diels, Ber. d. Berlin. Akad. 1891, S. 387 ff.; John Henry Wright, The date of Cylon, Harvard Stud. in Class. Philol. III (1892), 66 ff. Vgl. auch Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, 148ff.; E. Curtius, Stadtgesch. von Athen 64; Hermanns Gr. Staatsaltert., bearb. von V. Thumser, § 63, S. 354. Über den dem Epimenides zugeschriebenen Sühne-Ritus vgl. P. Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. V. 3, S. 109 und Diels a. a. O., S. 391. — Erw. Rohde, Niese, Toepffer, Wright und Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 400 A und § 460 A (Erste Benutzung des eben erschienenen Werkes) verweisen die Gestalt des Epimenides ganz in das Gebiet des Mythos. Loeschcke setzt unter Zustimmung von Kern und Preller-Robert, Gr. Mythol. I, 146 auf Grund von Plat. Nom. I, 642 D und CIA. I, 475 die Wirksamkeit des Epimenides in Athen um 500 an. H. Diels unterscheidet von dem historischen Epimenides, der vor Solon Athen reinigte, den Epimenides der Litteratur, d. h. den angeblichen Verfasser von orphischen Schriften und Orakelsammlungen, die in der Zeit der Peisistratiden und den folgenden Jahrzehnten erschienen.

1) Plut. Solon 12; Aristot. Aθπ. 1: Επιμενίδης δ' ὁ Κρής έπὶ τούτοις έπάθηρε τήν πόλιν. Das stand also in der gemeinsam von Aristoteles und dem Gewährsmann Plutarchs (Hermippos) benutzten Atthis. Mit dem Zusatze & Kpi's unterscheidet Aristoteles diesen Epimenides von dem attischen Eponymos der Buzygen und Heros des Landbaues, der nach ihm (Frgm. 386 Rose<sup>3</sup>) ebenfalls Epimenides hiefs. Von einer Verbindung des Epimenides mit Solon sagt Aristoteles nichts. Wenn Plutarchos erzählt, dass Epimenides sich mit Solon befreundete und durch Milderung der Sitten der Athener den Boden für dessen Gesetzgebung vorbereitete, so stammt das (wie auch die Ausdrucksweise Plutarchs andeutet) nicht aus der Atthis, sondern wahrscheinlich aus derselben Quelle, die den Solon auch mit dem Gerichte über die Alkmeoniden in Verbindung brachte, d. h. aus Hermippos. Nach der Kombinierung mit Solon wurde dann aber die Zeit des Epimenides berechnet. Die Reinigung Athens ist vermerkt Euseb. Vers. Arm. Abr. 1423 = 594; Hieron. Abr. 1422 Schoene; Abr. 1420 P. F = 597 und zwar hier wie dort im dritten Jahre vor Solons Archontat. Diog. Laert. I, 110: Ol. 46 = 596/3. Suid. s. v. Επιμενίδης: Ol. 44 = 604/1 oder zehn Jahre vor Solons Archontat (vgl. über die zehn Jahre Plat. Nom. I, 642 D und dazu Joh. Toepffer, Att. Genealogie 142). Die Blüte des Epimenides setzt Suid. a. a. O. vor die der sieben Weisen und zwar Ol. 30 = 660/57. Wie Xenophanes hörte, lebte Epimenides 154 Jahre (Laert. Diog. I, 111), nach Theopompos, Frgm. 69 bei Müller I, 288 erreichte er ein Alter von 157 Jahren, ebenso nach Phlegon bei Diog. Laert. a. a. O. Er sollte die Reinigung Athens y neads wir (Suid.) vollzogen haben und nicht lange darauf (μετ' ού πολύ) gestorben sein. Man kombinierte offenbar seinen Tod mit

nides, unter dessen Namen die Dichter, die unter den Peisistratiden die orphische Litteratur schufen, eine Theogonie und Katharmoi herausgaben und im Interesse der Wiederherstellung der Tyrannis auch Orakel in Umlauf setzten <sup>1</sup>. Wenn nun aber in der Zeit, wo die Alk-

der Epoche der sieben Weisen, welche in das Archontat des Damasias fiel. Nach der Berechnung, welche Damasias 582/1 setzte und bei einem Alter von 157 Jahren fiel die Geburt des Epimenides auf 738, seine Akme auf 660. Ahnlich Rohde, Rhein. Mus. XXXIII, 208 ff. Anders Schultess, De Epimenide, S. 55 und H. Diels a. a. O., S. 402, Anm. 1, welche die 157 Jahre mit dem Wiedererscheinen des Epimenides im Jahre 500 und der Reinigung vor Solon, die er als alter Mann vollzog, in Zusammenhang bringen. Aber in der Überlieferung über letztere ist von dem Wiedererscheinen des Epimenides im Jahre 500 gar nicht die Rede, sie läßt ihn bald nach der Reinigung sterben. Die 154 Jahre, von denen bereits Xenophanes hörte, sind (anders Diels a. a. O.) augenscheinlich die ihm ursprünglich (von den attischen Orphikern) zugeschriebenen Jahre. Schon Solon und nach ihm Andere teilten das menschliche Leben in Stufen zu je 7 Jahren (¿βθομάθες) ein und betrachteten 70 Jahre als die durchschnittliche Grenze eines gewöhnlichen Menschenlebens (Solon, Frgm. 27 Bergk II4, 51; vgl. Aristot. Pol. VII. 16, p. 1335 a, v. 9; p. 1335 b, v. 34, 17, p. 1336 b, v. 40). Es lag also nahe, dem Epimenides mehr als das Doppelte des gewöhnlichen Menschenlebens zuzuschreiben, d. h. ihn  $2 \times 70 + 2 \times 7$  Jahre leben zu lassen.

1) Das hat H. Diels a. a. O. scharfsinnig dargelegt. Über die politische Bedeutung der "Orakelfabrik", die vor und nach 490 arbeitete, vgl. Hdt. VII, 9. -Loeschcke a. a. O. hält es für eine geschichtliche Thatsache, das Epimenides zehn Jahre vor den Perserkriegen zur Beschwörung einer Pest nach Athen berufen wurde. Dagegen mit Recht J. Toepffer, Att. Genealogie 141ff. Bei Plat. Nom. I, 642 D. steht nur, dass Ep. nach Athen kam zara riv ton Beon martelar Brolog τε έθώσατό τινας, ας ό θεός ανείλε und den Athenern, die den Anzug der Perser befürchteten, verkündete, dass dieselben nicht vor zehn Jahren kommen und, wenn sie kämen, nichts ausrichten, auch viel mehr selbst erleiden, als Schaden zufügen würden. Von einer Pest als Ursache der Berufung ist nur bei Diog. Laert. I, 110 die Rede, wo keineswegs, wie Löscheke a. a. O. meint, Theopompos zugrunde liegt. Vgl. Diels a. a. O., S. 393. Nach Diog. Laert. trug den von einer Pest heimgesuchten Athenern die Pythia auf, sie sollten die Stadt reinigen. Diese schicken darauf den Nikias, den Sohn des Nikeratos, nach Kreta und rufen den Epimenides herbei. Dieser kommt Ol. 46 (596/3), reinigt die Stadt und macht der Pest ein Ende. Denkmäler der Sühnung sind die Samoi ararrenos in den attischen Demen (vgl. darüber Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. V. 3, 109; Diels a. a. O., S. 391, Anm. 4). Nach Andern, bemerkt Diog. Laert., habe Epimenides als Ursache der Pest den kylonischen Frevel angegeben und infolge seiner Weisung seien zur Befreiung von der Pest zwei Jünglinge geopfert worden (vgl. Neanthes von Kyzikos bei Athen. XIII, 602). Eine Kombination dieser unkontrollierbaren Angaben mit Platon ist unzulässig. Wenn Löscheke aus der Inschrift des Grabsteines CIA. I, 475: (la) up Invoints sini (ni) un Megilins schlols, dals um 500 in Athen wirklich eine Pest gewütet hatte, so konnte dem Schriftcharakter nach der Stein um zehn oder zwanzig Jahre älter sein. Aber der Überlieferung von meoniden wieder im Staatsleben eine leitende Rolle spielten und ihre Gegner den kylonischen Frevel gegen sie hervorsuchten, zugleich auch der Name des Epimenides mehr in den Vordergrund tritt <sup>1</sup>, so ist anzunehmen, das er einst bei der Sühnung desselben thätig gewesen war. Freilich ist das Leben und die Wirksamkeit dieses Sühnepriesters frühzeitig mit den wunderbarsten Fabeln ausgeschmückt worden, aber das nötigt keineswegs, ihn als eine rein mythische Gestalt zu betrachten und die bestimmte Angabe der attischen Chronik für ungeschichtlich zu halten <sup>2</sup>.

C.

Der Aufstand Kylons und dessen Folgen bewirkten eine weitere Erschütterung der herrschenden Oligarchie und verstärkten den Einfluß des Bauernstandes, dessen Aufgebot die Kyloneier zur Übergabe gezwungen hatte. Zugleich wurde die schwierige Lage der Regierung

der Pest in Verbindung mit Nikias muß doch wohl irgend ein Vorgang zugrunde liegen, zumal die Erklärung der βωμοὶ ἀνώνυμοι auf eine Atthis als Urquelle hinweist. Nikias, der Sohn des Nikeratos war "der größte Deisidaemon" des 5. Jahrhunderts. Zu seiner Zeit frischten die Lakedaemonier die Erinnerung an den kylonischen Frevel wieder auf, und bald darauf wurde Athen von der Pest heimgesucht. Daß man damals auf sakralem Wege das Übel abzuwenden suchte, sagt Thuk. II, 47. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß damals auch die Reinigung der Stadt durch Epimenides den Athenern ins Gedächtnis zurückgerufen wurde, und daß dabei Nikias eine Rolle spielte.

Die dem Epimenides untergeschobene orphische Theogonie entstand um 500. Vgl. O. Kern a. a. O., S. 67 und im übrigen: Diels a. a. O., S. 402.

<sup>2)</sup> Wenn B. Niese a. a. O., S. 13 aus Thuk. I, 116 schließt, daß man durch die Vertreibung der mit dem Agos Behafteten die Stadt für gesühnt erachtet hätte, so ist das, wie Diels a. a. O., S. 391 zeigt, nicht richtig. Joh. Toepffer, Att. Genealogie 142 betrachtet Epimenides namentlich auch deswegen als einen erdgeborenen Heros des Ackerbaus (vgl. über den attischen Epimenides S. 211, Anm. 1 und S. 156 Anm.), weil er der Sohn des Builos ("Erdenkloss") genannt werde. Vgl. Theopompos, Frgm. 69, Müller I, 288 = Apoll. Mirab. I, p. 43: Βωίλου Έπιμενίδης Κρής ατλ. Indessen dieser Bolos war der zur Zeit des Kallimachos lebende Verfasser eines Wunderbuches. Vgl. Oder, Rhein. Mus. XLV, 75; Diels a. a. O. 393. - Allerdings hatte bereits Xenophanes von den 154 Lebensjahren des Epimenides gehört (vgl. S. 211, Anm. 1), allein Diels a. a. O., S. 401 bemerkt unter Hinweis auf Empedokles und andere Beispiele, dass von dem langen Leben und Wunderschlafe in einem unter dem Namen des Epimenides veröffentlichten Orakelgedichte die Rede gewesen sein wird, was die Spottlust des Empedokles reizen mußte. Endlich weist Diels a. a. O. 391 zur Bestätigung der Angabe darauf hin, dass man in älterer Zeit häufig gottgefällige Männer aus dem Auslande kommen liefs, dass Athen zu Kreta alte kultliche Beziehungen hatte und Epimenides sich dadurch noch besonders empfahl, dass er den Namen des Buzygenheros trug.

durch einen Krieg gegen Megara gesteigert. Die aus der attischen Chronik stammende Überlieferung darüber ist unzweifelhaft richtig. Denn der Tyrann von Megara wird sicherlich nicht die unter dem Bruche der Kapitulation erfolgte Niedermetzelung seiner Mannschaften ruhig hingenommen haben. Nach Art der damaligen Fehden zwischen Nachbarstaaten zog sich offenbar dieser Krieg unter gelegentlichen Überfällen, Raubzügen und Gefechten, zeitweise durch förmliche oder thatsächliche Waffenstillstände unterbrochen, viele Jahre lang hin, ohne daß es zu einer rechten Entscheidung kam 1. Ungeschichtlich ist jedoch die Angabe, daß die Athener damals Nisaea und Salamis verloren 2. Nisaea war alter megarischer Besitz und die Stadt Megara mit diesem ihrem Hafenplatze stets aufs engste verbunden. Diese Verbindung ist nur vorübergehend durch die athenische Occupation zur Zeit des Peisistratos und dann im 5. Jahrhundert unterbrochen worden, obwohl die Athener den Eponymos von Nisaea, Nisos, in ihre Genealogie einreihten und Megara überhaupt als ursprünglich ionisches Land in Anspruch nahmen 3. Die bedeutende maritime Stellung Megaras, die in der Begründung der Pflanzstädte Kalchadon, Byzantion, Salymbria und anderer Kolonieen in der ersten Hälfte des 7. Jahrhunderts zum Ausdruck kommt, ist ohne den Besitz Nisaeas ganz undenkbar. Auch Salamis hat keinesfalls, wie die Athener späterhim zur Begründung ihres Besitzrechtes behaupteten 4, ursprünglich zu Attika gehört. Einst dürfte die Insel ein eigenes Gemeinwesen gebildet haben 5. Mancherlei An-

<sup>1)</sup> Plut. Solon 12: ταὐταις δὲ ταὶς ταραχαῖς καὶ Μεγαρέων συνεπιθεμένων κτλ. În der oben angedeuteten Weise verlief κ. B. der lelantische Krieg (vgl. Bd. I., 456) und noch im 5. Jahrhundert sind in ähnlicher Weise Kriege geführt worden. Eine Analogie bietet ferner die lange Fehde zwischen Athen und Aegina. Vgl. auch inbezug auf den megarischen Krieg Plut. Solon 8: Επεὶ δὲ μακρόν των καὶ δυαχερῷ πόλεμον οἱ ἐν ἄστει περὶ τῆς Σαλαμωνίων νήσου Μεγαρεύσι πολεμούντες ἐξέπαμον. Plut. Solon 10; Polyaeu, Strat. I, 20; Diog. Laert. I, 46. Daſs die Fehde gewiſs jahrzehntelang dauerte, bemerkt jetzt auch Ed. Meyer, Gesch. d. Altert., § 403 A, S. 646.

<sup>2)</sup> Plut. Solon 12: — anifacior es Nicasar el Adqueios nel Salamire difinesses an Suc. Bd. 12, S. 671 ist irrtimlich der Verlust von Salamis als Thatsache behandelt.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. II, S. 220 ff. und II, S. 104, Aum. 6.

<sup>4)</sup> Über die Gründe, welche die Athener zum Beweise τοῦ τὴν νῆσον ἐξ ἀρχῆς ἐδηναίων ἐπάρξοι hervorsuchten, und die darauf bezüglichen Homer-Interpolationen vgl. Plut. Solon 10; Strab. IX, 394 (Apollodoros); Aristot. Rhetor. I. 15, p. 1375 b, v. 30; vgl. auch Demosth. d. f. leg. 252; Paus. I. 40, 5, wo es als Abfall von Athen aufgefaßt wird, wenn Salamis in der Zeit vor Solon in den Händen der Megarier war.

<sup>5)</sup> Dus vermutet schon Apollodoros. Strab. IX, 395. Die Insel hat eine

Reihe selbständiger Sagengestalten. Vgl. die folgende Anmerkung. Salamis hat auch, wie das einst gleichfalls selbständige Eleusis, im 4. Jahrhundert autonome Bronzemünzen geprägt. U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IV (1879), 251 ff.; Catalogue of the greek coins in the Brit. Museum, Attica (London 1888) p. LXI und 116 (Wappen: Schild des Aias).

1) Aias, der in nachhomerischer Zeit als salaminischer Heros galt (Pind. Nem. IV, 58; Hdt. V, 66: ήρως αστυγείτων και σύμμαχος der Athener; Schild des Aias auf den salamischen Münzen), ist in der Ilias noch heimatlos, denn II, 557 und VII, 199 sind Interpolationen. Vgl. Wilamowitz, Philol. Unters. VII, 244 ff.; Toepffer, Attische Genealogie 271. Diesen heimatlosen Helden haben frühzeitig die Aegineten sich angeeignet und seinen Vater Telamon zu einem Sohne ihres Heros Aiakos gemacht, was der Ilias noch unbekannt ist. Vgl. Hesiod Theogonie 1005; Frgm. 100-102. 225 Rzach. Nach Salamis kam also Aias von Aegina. Näheres bei Wilamowitz a. a. O.: Joh. Toepffer, Quaestiones Pisistrateae (Dorpat 1886, Diss.) S. 23; Att. Genealogie 272; Wörner, Roschers Mythol. Lex. I, 110 ff., Art. Aiakos und Fleischer ebenda I, 115 ff., Art. Aias. Aeginetischen Ursprungs ist höchst wahrscheinlich auch die Sage, daß Telamon den Aias in der Ehe mit Endeis, einer Tochter des Skiron, der zum salaminischen Vorgebirge Skiradion gehört, erzeugt haben sollte. Plut. Thes. 10; Paus. II. 29, 9; Schol. Eurip. Andr. 687. Vgl. Toepffer, Att. Genealogie, S. 273, Anm. 2. Das Skiradion lag wahrscheinlich nicht, wie H. Lolling, Mitteil. d. arch. Inst. I (1876), 134 ff. annimmt, auf der Eleusis zugewandten Seite von Salamis, sondern auf der Südseite, also gegenüber Aegina. Toepffer, Quaest. Pisistrateae, p. 14ff. An der Südküste befand sich auch die Altstadt Salamis (Strab. IX, 393; vgl. Toepffer, Quaest., p. 10ff.), die einst, wie die ganze Insel, Kύχρεια geheißen haben soll. Εφημ. άρχαιολ. 1884, p. 169. Über Kychreus den einheimischen Heros von Salamis vgl. Toepffer, Quaest. Pisistr., p. 10, Anm. 3; Att. Genealogie, S. 272 und 274. Als die Athener Salamis in Besitz nahmen, eigneten sie sich auch Aias, Skiros-Skiron und Kychreus an. Philochoros, Frgm. 42 b. Harpokr. s. v. Σχίρον; Paus. I. 36, 4; Plut. Thes. 10: Κυρχέα τιμάς θεών ἔχειν Αθήνησι τον Σαλαμίνιον. Weiteres bei Toepffer, Quaest. Pisistr., p. 22f. Aias trat in Attika an die Spitze des Stammbaumes der Philaiden und wurde entweder durch einen Sohn mit dem durchsichtigen Namen Eurysakes ("Breitschild". Vgl. Stoll, Roschers Mythol. Lex. I, Sp. 1410. Uber das angebliche yévos Eurysakiden: S. 95, Anm. 1) zum Grofsvater oder unmittelbar zum Vater des Philaios. Vgl. Sophokl. Ai. 570; Paus. I. 35, 2-3; Harpokr. s. v. Eυρυσάκειον. - Pherekydes bei Markellin. Thuk. 3; Hdt. VI, 35; Steph. Byz. s. v. Φιλαίδαι. Eurysakes und Philaios, Söhne des Aias und Brüder bei Plut. Solon 12, wo es heißt, daß sie für Gewährung des attischen Bürgerrechts die Insel den Athenern übergaben und sich in Attika niederließen. Das ist höchst wahrscheinlich nur eine die Art, wie die Athener in den Besitz von Salamis gelangten, wiederspiegelnde Sage. Vgl. Toepffer, Att. Genealogie 270. Schwerlich handelt es sich, wie P. Meinhold, De rebus Salaminiis (Götting. Diss., Königsberg 1879), p. 8 annimmt, um eine wirkliche Einwanderung, die durch das Eindringen der Dorier in Megara und weiterhin in Salamis veranlasst wurde. Ebenso unhaltbar ist die Ansicht U. Köhlers, Mitt. d. arch. Inst. IV (1879), 265, dass die Philaiden und Eurysakiden einen Geschlechtsaber Megara maritime Bedeutung gewann, mußte es nach dem Besitze der nahe gelegenen Insel trachten, deren westliche Bucht sich nach Nisaea hin öffnet. Unzweifelhaft haben die Megarier frühzeitig auf der Insel festen Fuß gefaßt 1 und sich dieselbe durch Ansiedelung von Kolonisten gesichert 2. Als dann auch die Athener in den Seehandel eintraten und um die Mitte des 7. Jahrhunderts eine Flotte begründeten, wurde Salamis naturgemäß zu einem vielumstrittenen Zankapfel zwischen ihnen und den Megariern. Die nördliche Hälfte der Insel ist zwischen das attische und megarische Gebiet förmlich eingeschoben,

verband unter dem Namen Salaminioi gebildet hätten. Denn erstens gab es kein γένος Eurysakiden (vgl. S. 95, Anm. 1), zweitens waren die Σαλαμίνιοι, wie ihr Dekret aus dem Ende des 4. Jahrhunderts bei Toepffer, Att. Genealogie, S. 287 besagt, ein einzelnes γένος (v. 10: είς τὸ γένος τὸ Σαλαμινίων), das besonders den Kultus des Eurysakes (dessen Heiligtum sich in Melite befand) und der Athena Skiras pflegte, die nicht nur auf Salamis, sondern auch in Phaleron ein Heiligtum hatte. Toepffer, Att. Genealogie 289. Es liegt die Vermutung nahe, daß die Heimat dieses Geschlechts Salamis war. — Über Gründe gegen die ursprüngliche Zugehörigkeit der Insel Salamis zu Attika vgl. ferner: Wilamowitz, Hermes IX, 319; XII, 342; Philol. Unters. VII, 250; U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IV (1879), 250 ff.; IX (1884), 119 ff.; P. Meinhold a. a. O., p. 20 sqq.

1) In der Zeit der Abhänigkeit der Insel von Megara wurde Aias zu einem Sohne des Telamon und der Periboia, einer Tochter des megarischen Heros Alkathoos. Xen. Kyneg. I, 9; Ps. Apollod. Bibl. III. 12, 7; Paus. I. 42, 2; Schol. Il. B. 14. Eriboia: Pind. Isthm. VI, 45; Sophokl. Ai. 569. Vgl. Wilamowitz, Philol. Unters. VII, 245; Toepffer, Att. Genealogie 271; Bernhard, Roschers Mythol. Lex. I, 231, Art. Alkathoos.. — Die Athener haben unwillkürlich das megarische Besitzrecht dadurch anerkannt, daß nach ihrer Sage Theseus die Periboia zum rechtmäßigen Weibe nahm, wobei es ihnen natürlich nicht auf die megarische Fürstentochter, sondern auf den Heros Aias ankam. Istros b. Athen. XIII, 557 (Μελίβοιων τῆν Αίωντος μητέρα): Plut. Thes. 29; Paus. I. 17, 3; 42, 2. Vgl. Toepffer, Attische Genealogie 274. Die Verbindung zwischen Salamis und Megara kommt auch in dem salaminisch-megarischen Heros Skiros-Skiron zum Ausdrucke. Vgl. darüber C. Robert, Hermes XX, 349 ff.; Toepffer, Quaest. Pisistrateae, p. 19 sqq.; Att. Genealogie, S. 273, Anm. 2.

2) Die Überlieferung der Megarier, dass megarische Kleruchen sich auf Salamis befunden hätten, ist glaubwürdig. Paus. I. 40, 5. Über die Zeit der Ansiedelung verlautet nichts. Gewöhnlich setzt man sie nach Duncker, Gesch. d. Altert. V<sup>5</sup>, 98 unter Theagenes. Vgl. die Litteratur bei Toepffer, Quaest. Pisistrateae, p. 48, der an eine weit ältere Zeit denkt und die Ansicht zu begründen sucht, dass Κυνόσουρα, eine der fünf alten Komen, in die sich die megarische Bürgerschaft gliederte (Bd. I, S. 221, Anm. 2) nach der salaminischen Landzunge dieses Namens benannt worden sei. T. weist darauf hin, dass noch gegenwärtig die Insel Koluri heißt, und dass im Altertume möglicherweise der Name Kynosura auch als Bezeichnung für die ganze Insel gedient habe.

und wie ihr westliches Gestade sich mit Megara berührt, so trennt nur ein schmaler Meeresarm die Buchten der Ostseite von den attischen Hafenplätzen. Als es nun infolge des kylonischen Aufstandes zum Kriege kam, waren Eleusis und die attischen Küsten die den Megariern sich zunächst darbietenden Angriffspunkte, während die Athener ihnen Salamis zu entreißen suchten. Allein sie erlitten bei der maritimen Überlegenheit ihrer Gegner wiederholt Niederlagen, so daß sie schließlich entmutigt die Insel fahren und in den Händen der Megarier ließen, bis sie, von Solon angefeuert<sup>2</sup>, den Kampf mit glücklicherm Erfolge erneuerten<sup>2</sup>. Die attischen Chronisten hatten die von den Athenern

 Namentlich liegt die Bucht von Ampelaki gerade gegenüber dem alten attischen Hafenorte Thymoitadai; vgl. S. 126, Anm. 8.

Vielfach wird die Elegie jetzt in die Zeit nach Solons Gesetzgebung gesetzt und angenommen, daß er sie als alter oder älterer Mann dichtete: Joh. Toepffer, Quaest. Pisistr., p. 21 (Hoc tenendum, jpsam Solonis elegiam sub ejus vitae finem demum compositam esse, etc.); B. Niese, Hist. Unters. f. Arn. Schaefer (Bonn 1882) 21; Wilamowitz, Aristoteles und Athen I, 267; II, 311. Dagegen mit Recht Gutschmid bei Flach, Gr. Lyrik II, S. 365, Ann. 1. welcher auf die aus den Resten des Gedichtes atmende jugendliche Frische hinweist und bemerkt, daß die vorausgesetzte Situation auf ein Siebenziger und den ersten Mann im Staate übertragen, zu einer Ungeheuerlichkeit werde. Ebenso hält

<sup>2)</sup> Solon Frgm. 2-3 Bergk, P. L. Gr. II4, 35: 'Attixôs outos avio two Salaμιναφετών. - "Ιομεν είς Σαλαμίνα, μαχησόμενοι περί νήσου Ιμερτής, χαλεπόν τ' αίσχος ἀπωσόμενοι. Als Solon diese Elegie dichtete, hatten also die Athener "Salamis fahren gelassen". Man darf annehmen, dass ein Mann, der eine solche Sprache führte, auch an dem Kampfe teilnahm, ob freilich als Feldherr steht dahin. Ferner folgt aus den Versen nicht, dass die Insel thatsächlicher Besitz der Athener gewesen war, sondern nur, dass die Athener den umstrittenen Gegenstand losliefsen, was von Patrioten als schwere Schmach empfunden wurde. Vgl. Toepffer, Quaestiones Pisistrateae (Dorpat 1886, Diss.), p. 52, Anm. 1. An die Dichtung knüpfen sich mancherlei Fabeln. Da Solon sich einen κήρυξ nannte, κόσμον έπέων ώδην αντ' αγορής θέμενος, so nahm man das wörtlich und meinte, es wäre ein Gesetz erlassen worden, welches förmliche Anträge auf Erneuerung des Kampfes mit der Todesstrafe bedrohte. Demosth. XIX (d. f. leg.) 252; Plut. Solon 8; Justin II, 7; Ael. V. H. VII, 19; Polyaen I, 20; Diog. Laert. I, 46; Cic. d. off. I. 30, 12; Philodem. d. mus. XX, 18. Vgl. dazu Prinz, De Sol. Plutarchei fontibus, p. 5; P. Meinhold, De rebus Salaminiis (Göttinger Diss., Königsberg 1879), p. 10; Toepffer, Quaest. Pisistrateae, p. 50. Dasselbe gilt von dem fingierten Wahnsinne Solons. Man konnte darauf zur Ausschmückung der Scene um so leichter verfallen, als Solon bei einer andern Gelegenheit gesagt hatte: δείξει δή μανίην μεν έμήν κελ. Diog. Laert. I, 49. Vgl. darüber Bohren, Philol. XXX, 177 ff.; Leutsch, Philol. XXXI 137; Wilamowitz, Aristoteles und Athen I, 267. Über den Hut eines Kranken, den er dabei getragen haben soll, Schöne, Hermes VI (1871), 125.

aber Megara ander nahe gel-Nisaea hin ander Insel festen Kolonisten eintraten unwurde Sal schen ihn zwischen ertretene Auflassung, dis .- sogar Nisaia einst zu Atik

- S. 646 Anm. an der früheren Da-1. s. w. in Megara, S. 88.

, au Aeginetenkrieges enge mit der gan-\_eunängt, so ist dieselbe gleich in diesen enige neuere Forscher setzen den mega-... h Solons Gesetzgebung und sind der Solon, sondern erst von Peisistratos ⊋uo tempore et quo duce bellum Salaminium ann, Quaestiones Soloneae II, Allenstein 1866 comes IX, 319; XII, 342; Philol. Unters. I, 124; 1, 267; B. Niese, Hist. Unters. f. Arn. Schaefer errumpelung von Salamis begann ein Krieg gegen e auch zur Eroberung von Nisaia durch Peisistrate mbert, einige Jahre früher Salamis. Solons Ver-: Insel ist eine unbegründete Schlussfolgerung aus Zeitsehr. Bd. LXIX (1892), S. 55, Anm. 1 hält Niese gegen Folge der Ereignisse fest, bemerkt jedoch S. 66: Krieg gegen Megura geführt." Joh. Toepffer. Norpat 1886, Diss.), S. 1-59 [Salamis kam erst in zu Besitz der Athener, als Peisistratos Nisaia gewonnen .: Gesch. I, 327 [Peisistratos entrifs den Megarem die alte Ansprüche hatte]. - An der bei Plutarch vorer zufolge Solon vor der Gesetzgebung Salamis eroberte, Griechenl. II2, 17. E. Curtius, Gr. Gesch. I6, 30 tasel durch Solon um 604 an, vor der Tyrannis des Peirneuert worden. Duncker, Gesch. d. Altert. VI, 145. 🛶 Kriege an, im ersten erfolgte (um 600) die Eroberung Führung, im zweiten (um 570) die von Nisaea durch P. Meinhold, De rebus Salaminiis (Göttinger Dis-1; A. Hug, Rhein. Mus. XXXII (1877), 629 ff.; Holm. 🔊 Solamis wahrscheinlich durch Solon, dann nochmals durch gd. Heyer, Gesch. d. Altert. II, § 403, S. 645 [Solon ge-Siellung durch die Eroberung von Salamis, die Megarier Peisistratos brachte ihn zum Abschlufs].

in der Biogr. Solons zwei Berichte über die Erobench der gewöhnlichen Erzählung (τὰ δημώδη τῶν λεγομένων mistratos zusammen, der das Volk wesentlich zur Erneuerung klamis mitbestimmt hatte. Die Megarier wurden zu einem Vorgebirge Kolias bei Halinus die Thesmophorien feiernden wieckt und gerieten dabei in die ihnen gelegte Falle. Die nieder, bemächtigten sich ihrer Schiffe und eroberten die ihlten dagegen ἀλλοι δέ φασιν, daß Solon auf Geheiß des zunächst heimlich nach Salamis fuhr und den salaminischen Dann sammelte er fünfhundert Freiwillige, denen ein Volkstattat zu πολιτεύματος. Auf

verband kein jeiihr Del S. 287 sonder der A Heilidaß urs Wi-Mi

I I N 1

p.

S

A

gehört hätte, mit der Thatsache in Einklang zu bringen, daß jenes erst durch Solon gewonnen, dieses von Peisistratos erobert wurde. Bei-

Fischerkähnen, die ein Dreißigruderer begleitete, brach Solon nach Salamis auf und ging dort versteckt κατὰ χηλήν τινα πρὸς τὴν Ευβοιαν (Θυμοιταν nach einer Vermutung von Wilamowitz) vor Anker, offenbar bei Kynosura (vgl. Toepffer, Quaest. Pisistr., p. 13). Ein von den Megariern zum Auskundschaften abgeschicktes Schiff fällt den Athenern in die Hände. Solon bemannt es mit seinen besten Leuten und befiehlt denselben nach der Stadt Salamis zu steuern. Er selbst marschiert dahin mit seiner übrigen Mannschaft. Die Megarier ziehen ihm entgegen, und es kommt zu einem Treffen. Während des Kampfes wird die von Verteidigern entblößte Stadt durch einen raschen Überfall der eingeschifften Mannschaft von der See her genommen. Zugleich erringt auch Solon einen vollständigen Sieg.

Die zweite (in starker Verkürzung auch bei Aelian. VII, 19 vorliegende) Erzählung ist der Hauptsache nach aus den Festgebräuchen beim Kultus der salaminischen Athena auf dem Skiradion (vgl. S. 215, Anm. 1) komponiert worden, wie Plutarch selbst zu erkennen giebt: ἔοικε δὲ τῷ λόγψ τούτψ καὶ τὰ δρώμενα μαφτυρεῖν. Vgl. CIA. II, Nr. 470 und Näheres bei Toepffer, Quaest. Pisistr. p. 23 ff. Ihre Entstehung fällt so lange Zeit nach der Begründung von Neu-Salamis (an der Bucht von Ampelaki) durch die Athener, daß die weit ab von dem Schauplatze der Erzählung, an der Südseite der Insel belegene Altstadt bereits in Vergessenheit geraten war. Vgl. Toepffer, Quaest. Pisistr., p. 13. Auch das angeblich dem Solon zuteil gewordene Orakel ist spätern Ursprungs. Vgl. Toepffer a. a. O., p. 27. Die 500 Freiwilligen hängen sicherlich mit der Zahl der Lose der spätern Kleruchie zusammen.

Die erste Erzählung, die von Polyaen. Strat. I, 20 fast wörtlich, nur mit Fortlassung des Peisistratos, aus Plutarch ausgezogen ist (Toepffer a. a. O., p. 7), findet sich in älterer Gestalt bei Aeneas Takt. IV, 8, sowie (aus derselben Quelle, Ephoros oder Theopompos) bei Instin. II, 8 und Frontin. Strat. IV. 7, 44 (II. 9, 9). Vgl. dazu A. Hug, Rhein. Mus. XXXII (1877), 629ff. In dieser ältern Fassung ist nur von Peisistratos die Rede, die Megarier werden nicht zu einem Überfalle bei Kolias verlockt, sondern planen von selbst einen Überfall bei einem nächtlichen Demeterfeste zu Eleusis. Peisistratos erhält davon Kunde, fällt über die Megarier her, macht sie nieder und greift mit den erbeuteten Schiffen nicht Salamis, sondern Megara an. Über das Frauenfest zu Eleusis vgl. C. Robert, Hermes XX, 349 ff.; Erw. Rohde, Hermes XXI, 116 ff.; Rhein. Mus. XXV, 528 ff.; Joh. Toepffer, Quaest. Pisistr. 31. Nach der allgemeinern Bedeutung des Begriffes konnte man von einem θεσμοφοριάζειν der Frauen zu Eleusis reden (Arn. Hug, Rhein. Mus. XXXII, 629), daher sagt Aeneas Takt. a. a. O. geradezu: Θεσμοφόρια ανούσαις έν Έλευσινι, obwohl der Ausdruck ungenau ist, da nach attischem Sprachgebrauche ein anderes Fest Thesmophoria genannt wurde. - Dieses Strategem bezog sich also ursprünglich auf den megarischen Feldzug des Peisistratos (um 570) vgl. Hdt. I, 59; Aristot. 'Aθπ. 14, 1. Die Umgestaltung vollzog sich offenbar, wie im wesentlichen auch Joh. Toepffer a. a. O. 31 annimmt, auf dem Wege, daß man das θεσμοφοριάζειν der Frauen auf die eigentlichen Thesmophorien zu Halinus bei Kolias bezog (vgl. über die Thesmophorien: K. Fr. Hermann, Gottesdienstl. Altert. , § 56; Schömann, Gr. Altert. III, 482 ff.; A. Mommsen, Heortodes liefs sich nur durch die Annahme vereinbaren, daß die Megarier in der Zeit vor Solon Salamis und Nisaia den Athenern entrissen

logie 287 ff.; P. Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. V3, 158). Von Kolias aus konnte aber nicht das entfernte Nisaia, sondern nur Salamis überfallen worden sein, und da Solon als Eroberer der Insel galt, so schrieb man ihm das Strategem zu und liefs Peisistratos, den man nicht ganz zu streichen wagte, ihn unterstützen. Diese Umgestaltung der Erzählung, in der sie zum δημώδης λόγος wurde, rührt nicht erst (wie nach Begemann, Quaest. Soloneae II, S. 11 trotz des Widerspruches von Toepffer, Quaest. Pisistr., p. 37 auch Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 403, S. 467 annimmt) von Hermippos her. Aristoteles fand sie bereits in der von ihm benutzten Atthis (wahrscheinlich Androtion) und bekämpft sie aus chronologischen Gründen. 'Αθπ. 17, 2: διο καὶ φανερώς ληρούσιν (οί) φάσχοντες έρωμενον είναι Πεισίστρατον Σόλωνος (vgl. Plut. Solon 1) και στρατηγείν έν τῷ πρὸς Μεγαρέας πολέμφ περί Σαλαμίνος οὐ γάρ ένδέχεται ταῖς ήλικίαις κτλ. Vgl. S. 41, Anm. 2 auf S. 43. Für geschichtlich darf auch dies Strategem schwerlich gelten. Der beabsichtigte Weiberraub erinnert stark an eine mit dem Feste der brauronischen Artemis verbundene Sage. Vgl. Bd. I2, S. 170, Anm. 2 und

Weiteres bei Toepffer, Quaest. Pisist., p. 32.

Obwohl also die Überlieferung über die Art, wie Solon die Insel eroberte, ungeschichtlich ist, so ist doch nicht daran zu zweifeln, dass die Eroberung vor seiner Gesetzgebung erfolgte. Die Annahme, daß Solon seine Elegie, die einen unglücklichen Krieg mit Megara voraussetzt, in jüngern Jahren dichtete (vgl. S. 217 Anm.), wird durch die Atthis bestätigt, welche die Eroberung von Salamis vor die Gesetzgebung setzt. Wenn Plut. Solon 8 und 9 dieselbe noch vor dem Aufstande Kylons erzählt, so liegt das nur an einer mangelhaften Beobachtung der Zeitfolge (Niese, Hist. Unters. f. Arn. Schaefer, S. 23; Toepffer, Quaest. Pisistr. 44), die dadurch veranlasst ist, dass Hermippos in der Biographie Solons den Aufstand nur im Zusammenhange mit der Reinigung Athens durch Epimenides erwähnte. Die Reinigung setzte er aber kurz vor Solons Gesetzgebung an (vgl. S. 211, Anm. 1), somit ging derselben die Eroberung von Salamis voraus. Vor der Reinigung erzählt Plut. Solon 11 von dem heiligen Kriege gegen Krisa und dem Anteile Solons an demselben. Krisa wurde im Jahre 590 erobert (vgl. Bd. I2, 694), und der Krieg fiel also nach Solons Gesetzgebung. Aber man liefs ihn (was freilich ungeschichtlich war) über zehn Jahre dauern (Bd. I2, S. 694, Anm. 1), so daß sein Beginn und der Antrag Solons, gegen die Krisaer zufelde zu ziehen, in das Jahr 600 und vor die Reinigung des Epimenides fiel. Die Anordnung der Ereignisse in Plutarchs Quelle war also folgende: Langer, unglücklicher Krieg gegen Megara, Solons Elegie, Eroberung von Salamis, Fortdauer des Krieges, Schiedsspruch der Spartaner, Beginn des heiligen Krieges im Jahre 600; Reinigung Athens durch Epimenides im Jahre 597 und Bericht über die Ereignisse, welche dazu den Anlass gaben (Aufstand Kylons und dessen Folgen, dabei angemerkt der angebliche Verlust von Salamis und Nisaea in dem Kriege nach dem Aufstande). Folglich setzte Hermippos oder vielmehr die Atthis, die er benutzte (Androtion) die Eroberung von Salamis vor 600 an. Sachliche Erwägungen bestätigen die Angaben der Atthis, dass die Megarier nach der Niederwerfung des kylonischen Aufstandes Athen mit Krieg überzogen (vgl. S. 214,

hätten. Forschte man dann weiter, bei welcher Gelegenheit das geschehen wäre, so lag es sehr nahe, auf die Zeit nach dem kylonischen

Anm. 1). Das geschah also um 632, der Krieg verlief zunächst für die Athener unglücklich, um 610 wurde der Kampf um Salamis auf Betrieb Solons mit Erfolg erneuert. Allein die Megarier setzten den Krieg fort, der einen wechselvollen Verlauf nahm, bis die Parteien sich einigten, die Spartaner als Schiedsrichter anzurufen. Gewöhnlich nimmt man an, dass der Schiedsspruch der Spartaner, welcher den Athenern Salamis, den Megariern Nisaea zugewiesen hätte, den ganzen Krieg beendigt bätte und setzt ihn um 570 nach der Eroberung von Nisaea. Mit Recht bemerkt J. Toepffer, Quaest. Pisistr. 58, er bezweifele sehr, ob die Athener, quos Nisaeam, Megarensium portum, praesidio tum tenuisse constat, rem Lacedaemoniorum arbitrio permissuri fuerint, si praeterea etiam Salamina insulam vi et armis expugnatam possedissent. Aber die einzige Quelle, welche von dem Schiedsspruche redet, Plut. Solon 10 (nur noch Aelian V. H. VII, 19 berührt die Angelegenheit), spricht nur von Salamis, nicht von Nisaea, und als Vertreter Athens erscheint Solon, nicht Peisistratos. Der Schiedspruch, den anzurufen, die auf der ganzen Linie siegreichen Athener, keinen Anlass gehabt hätten, erscheint bei Plut., wo er einen wechselvollen Krieg beendigt, in einem durchaus klaren Zusammenhange.

Gegen die Anordnung der Ereignisse in der attischen Chronik wird Hdt. I, 59 geltend gemacht, wo es heisst: (Peisistratos) πρότερον εὐδοκιμήσας έν τη πρός τούς Μεγαρέας γενομένη στρατηγίη Νίσαιάν τε έλων καλ άλλα αποθεξάμενος μεγάλα έργα. Darnach befand sich um 570 Athen mit Megara im Kriege und Peisistratos eroberte damals Nisaia. Es ist ein Grundirrtum derjenigen, welch e daraufhin den megarischen Krieg um Salamis nach Solons Gesetzgebung ansetzen, ohne Weiteres anzunehmen, dass die Athener nur einen einzigen kürzeren Krieg mit den Megariern geführt hätten (vgl. z. B. Toepffer, Quaest. Pisistr., p. 38), während territoriale Streitigkeiten zwischen Nachbarstaaten sich damals außerordentlich lange hinzuziehen pflegten und immer wieder erneuert wurden. Wir wissen nicht, ob sich die Megarier bei dem Schiedsspruche der Spartaner beruhigten, aber selbst wenn sie es thaten, so gaben, wie die spätere Geschichte zeigt, die Verhältnisse an der eleusinisch-megarischen Grenze reichlichen Anlass zu Streitigkeiten (Thuk. I, 139; Plut. Perikl. 31; Ps. Demosth. XIII, 32; vgl. Bullet. d. corr. hell. XIII, 436ff.), die zum Wiederausbruche des Krieges führen konnten und gewifs auch geführt haben. B. Niese, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 55, Anm. 1 sagt: "Aristoteles weiß nur von einem Kriege gegen Megara" (nach Solons Gesetzgebung). 'Aθπ. 14, 1: (Peisistratos) σφοδο' είδοχιμηχώς έν τ ῷ πρὸς Μεγαρέας πολέμφ κτλ, Allein Aristoteles hat an dieser Stelle nur Herodotos benutzt, und dieser redet nicht von dem Kriege gegen Megara, sondern von dem Feldzuge, in dem Peisistratos als Heerführer (vgl. VI, 94), natürlich als Polemarchos, sich auszeichnete. Außerdem unterscheidet Aristoteles 40π. 17, 2 von diesem Kriege den πρὸς Μεγαρέας πόλεμος περί Σαλαμίνος, an dem Peisistratos gar nicht teilnahm. Nirgends wird dem Peisistratos ein so bedeutsamer Erfolg, wie es die Eroberung von Salamis gewesen wäre, zugeschrieben (vgl. Toepffer a. a. O., p. 55), namentlich nicht von Herodotos I, 59. Anderseits erklärt sich das ungemeine Ansehen, das Solon vor der

Aufstande zu verfallen, wo die Megarier den von innern Wirren zerrissenen Staat mit Krieg überzogen.

Gesetzgebung bei allen Parteien besafs, wenn er sich ein hervorragendes Verdienst um den Gewinn von Salamis erworben hatte. Die Athener konnten sich ferner gewiß nicht auf eine so ferne Unternehmung, wie es die Festsetzung am Hellespontos war, gegen 600 einlassen, wenn Salamis noch megarisch gewesen wäre.

Es ist bereits oben bemerkt worden, dass die Elegie Solons, von der die Spätern ausgingen, nicht beweist, dass unter Führung Solons selbst die Insel gewonnen wurde, obwohl man sich denken kann, dass ein Mann, der so sprach, auch an dem Unternehmen persönlich teilnahm. Demosthenes sagt an einer Stelle, wo es ihm darauf ankam, das Verdienst Solons möglichst herauszustreichen (d. f. leg. 252) nur: έλεγεία ποιήσας ήδε και την μέν χώραν έσωσε τή nols: xrl. Ebenso spricht Justin. VI. 7, 12 blofs davon, dafs auf Veranlassung Solons der Krieg erneuert wurde und dass Salamis nach Besiegung der Feinde in die Hände der Athener kam. Daimachos von Plataeae bestritt die Teilnahme Solons am megarischen Kriege. Plut. Sol. Popl. 4: Τών μέντοι πολεμικών Σόλωνι μέν οὐθὲ τὰ πρός Μεγαρείς Δαΐμαχος ὁ Πλαταιεύς μεμαρτύρηχεν (vgl. dazu Toepffer, Quaest Pisistr., p. 40). Worauf sich Daimachos stützte, wissen wir nicht, vielleicht nur auf die ursprüngliche Fassung des δημώδης λόγος (vgl. S. 219 Anm.). Es stand jedoch fest, dass Solon das Hauptverdienst an dem Gewinn der Insel hatte. Von dieser Voraussetzung gehen die von der attischen Chronik aufbewahrten Erzählungen über die Eroberung aus. Der Sage nach soll seine Asche über die Insel ausgestreut worden sein. Kratinos b. Diog. Laert. I, 62; Aristoteles b. Plut. Solon 32. Man verfuhr zuweilen so mit der Asche eines Oikisten. Vgl. Lobeck, Aglaophamus I, p. 280. 1029; P. Stettiner, Ad. Solonis aetatem etc. (Königsberg 1885, Diss.) 42. Sein Grab befand sich freilich nach Aelian. V. H. VIII, 16 (im letzten Grunde aus einer Atthis) vor dem Dipylon. Vgl. Wilamowitz, Philol. Unters. IV (Antigonos) 343. Die Salaminier errichteten ihm ferner zu Anfang des 4 Jahrhunderts eine Bildsäule. Demosth. d. f. leg. 251. Wenig zu bedeuten hat es freilich (trotz Stettiner a. a. O., der daraus auf auf eine Teilnahme Solons an der salaminischen Kleruchie schließt), wenn Diod. IX, 1 und Diog. Laert. I, 42 Salamis als seine Heimat bezeichnen und ihu Salaminier nennen. Denn er war nach seinem eigenen Zeugnisse Athener (Frgm. 2) und Diodoros schöpft, wie Diogenes, aus einem späten, von Hermippos zwar abhängigen, aber ihn frei bearbeitenden und ganz unzuverlässigen Autor. Vgl. S. 60, Anm. 1. Das Epigramm vollends, das Salamis als Geburtsort Solons nennt (Diog. Laert. I, 62) ist längst als ein Erzeugnis des vermutlich erst in nachalexandrinischer Zeit lebenden, litterarischen Schwindlers Lobon von Argos erkannt worden. Bergk, P. L. Gr. II, 59; Hiller, Rhein. Mus XXXIII (1878), 518 ff.; Susemihl, Gesch. d. gr. Litteratur I, 510.

Inberug auf die Besitzergreifung von Salamis durch die Athener ist, wie Toepffer, Quaest. Pisistr 56 ff. mit Recht betont, beachtenswert, die megarische Überlieferung bei Paus. I. 40, 5, dass megarische gevoudes, die sogenannten dopvakeios, zu den salaminischen Kleruchen gekommen wären und die Insel in verräterischer Weise den Athenern übergeben hätten. Toepffer schließt ferner aus den autonomen Münzen von Salamis, dass die Insel durch Vertrag in die Hände

d.

Der megarische Krieg schädigte jedenfalls erheblich den attischen Handel, die Küsten- und Grenzbevölkerung, und zugleich begannen die selbständigen Bauern und Hektemoroi unter einer durch den Umschwung der wirtschaftlichen Verhältnisse hervorgerufenen, Krisis zu leiden. Unter diesen Umständen steigerte sich die Unzufriedenheit über die herrschende Oligarchie, deren Schwäche bei dem Aufstande Kylons zutage getreten war. Der Adel sah sich genötigt, den untern Ständen Zugeständnisse zu machen und zur größern Sicherung und Besserung der Rechtspflege eine zusammenhängende Aufzeichnung des Stadtrechts zu bewilligen. Die heftigen innern Parteiungen, welche gewiß häufig in Ausübung der Blutrache zu Mord und Totschlag Anlaß gaben, erforderten außerdem dringend eine Regelung der Blutgerichtsbarkeit. Mit der Außetzung des Rechts wurde Drakon be-

der Athener kam. Was es mit den Bronzemünzen auf sich hat, die Salamis, ebenso wie Eleusis, in der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts prägte (vgl. S. 214, Anm. 5), muss dahingestellt bleiben, obschon sie eine gewisse Autonomie der Salaminier bezeugen. Die Δορυπλεῖοι (die schwerlich etwas mit den δορύξενοι b. Plut. Quaest. gr. 18, p. 295 B zu thun haben) waren ohne Frage eine Adelssippe, etwas Abnliches wie die kretischen σταρτοί (vgl. Bd. I, S. 347, Anm. 2). Schon der Name weist auf hohen Adel hin (vgl z. B. Archilochos bei Plut. Thes 5). Ihr Eponymos Dorykleus, Dorkeus, war ein Sohn des Hippokoon (Ps. Apollod. Bibl. III. 10, 5; Paus III. 15, 2), der in Sparta ein Heroon hatte: er gehörte zu den Hippokoontiden, den Gegnern des Herakles. Vgl. Stoll, Roschers Mythol. Lex. II, S. 2677, Art. Hippokoon (vgl. übrigens Eq. deguol. 1884, p. 169, v. 51: τέμενος 'Αθηνάς Λαμπράσι το λεγόμενον Δορυκλείον). Nun erzählt Plut. Quaest. gr. 19, p. 295 D, dass die Megarier nach der Vertreibung des Theagenes ολίγον χρόνον ἐσωφρόνησαν κατά την πολιτείαν, dann wäre eine wüste Demagogenwirtschaft gefolgt, unter der die Reichen schwer zu leiden hatten. Vgl. Quaest. gr. 59; Gilbert, Gr. Staatsaltert. II, 69. Sei es nun, dass damals, oder noch unter Theagenes die Dorykleier nach Salamis auszogen, die Wahrscheinlichkeit spricht jedenfalls dafür, daß sie den Athenern die Besitzergreifung erleichterten. Allerdings liebt es ja eine unterliegende Partei auf Verräter die ganze Schuld zu schieben. Auch in einer attischen Sage spiegelt sich wahrscheinlich ein derartiger Gewinn der Insel wieder vgl. S. 215, Anm. 1.

1) Das ist die herrschende Auffassung: Grote, Gesch. Griech. II<sup>2</sup>, 59; E. Curtius, Gr. Gesch. I<sup>5</sup>, 303; Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 126; Ad. Holm, Gr. Gesch. I, 461; Beloch, Gr. Gesch. I, 352; Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 131; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 400, S. 639. Wilamowitz, Aristoteles und Athen II, 55 betrachtet die Gesetzgebung Drakons als einen aus den Kreisen der Regierung unternommenen Versuch, durch eine Reform des Staates, denselben vor den drohenden Gefahren zu retten. Fr. Cauer, Verholl. d. 40. Philol. Vers. zu Görlitz (Leipzig 1890) 120 sucht nachzuweisen, daß die Gesetzgebung Drakons die blutigen Fehden zwischen dem Adel beseitigen sollte, indem sie es hinderte, daß durch regellose Ausübung der Blutrache ein Totschlag den andern nach sich

auftragt. Im Archontenjahre des Aristaichmos (621) wirkte er als außerordentlich bevollmächtigter Thesmothetes 1. Von seinen Satzungen (Benµoi) sind nur die das Blutrecht betreffenden näher bekannt, da die übrigen von Solon aufgehoben wurden 2. Es läßt sich auch nicht feststellen, in welchem Umfange Drakon neues Recht geschaffen oder, wie beim Blutrecht, bestehendes weiter entwickelt oder endlich sich auf bloße Formulierung beschränkt hat. Aller Wahrscheinlichkeit nach erstreckte sich aber seine Gesetzgebung nur auf das materielle Recht und das Gerichtsversahren, nicht auch auf die Form der Versasung und die Staatsverwaltung 2.

zog. — Langer Parteikampf zwischen den γνώριμοι und dem πληθος auch nach Verbannung der Alkmeoniden und der Reinigung Athens durch Epimenides nach Arlstot. Αθπ. 2. — Wenn Aristot. Αθπ. 41, 2 sagt: μετὰ δὲ ταύτην ἡ ἐπὶ Δρά-κοντος (κατάστασις), ἐν ἡ καὶ νόμους ἀνέγραψαν πρώτον, so kann sich das mit Rücksicht auf Αθπ. 4 nur darauf beziehen, daß damals zuerst Verfassungsgesetze aufgezeichnet wurden, denn τὰ θέσμια, die Satzungen des Gewohnheitsrechts, waren nach Αθπ. 3, 4 bereits durch die Thesmotheten aufgezeichnet. Vgl. 8. 177. Nach Joseph. g. Apion. I, 5 wären die Gesetze Drakons περὶ τῶν φονικών die ültesten δημόσια γράμματα gewesen. Es waren eben die ältesten, die man späterhin kannte.

1) Über Drakons Stellung als besonders bevollmächtigter Thesmothetes vgl. S. 173. Sowohl die Gesetze Drakons wie diejenigen Solons hießen nicht νόμω, sondern θεσμοί, wenngleich man späterhin bisweilen von den νόμω des letztern, im Gegensatze zu den Sequol des erstern redete. Vgl. Andok. Myst. 81 und S. 173, Anm. 2. Der Volksbeschlufs, welcher die Aufzeichnung des drakontischen Blutgesetzes bestimmt, nennt es τον Αράκοντος νόμον τομ περί του φόνου (CIA. l, 61 = Dittenberger, Sylloge inscr. gr. Nr. 45), aber das Gesetz selbst bezeichnet sich als θεσμός. Vgl. v. 21 und 48 nach Demosth. XXIII (g. Aristokr.) 62. Die einzelnen Stoute des Gewohnheitsrechtes waren mindestens zum großen Teil von den Thesmotheten bereits aufgezeichnet (vgl. S. 177), bei Drakons Thätigkeit handelte es sich um eine zusammenhängende Aufzeichnung des Stadtrechtes. Die Axones, auf denen seine 3equol standen, waren mit fortlaufenden Nummern versehen (vgl. S. 139, Anm. 1). - Was die Zeit Drakons betrifft, so fiel nach der attischen Chronik seine Wirksamkeit in das Archontenjahr des Aristaichmos. Aristot. 19π. 4. 1 vgl. dazu S. 37, Anm. 1 auf S. 38. Möglicherweise gehörte er zu den Thesmotheten dieses Jahres. Vgl. Pans. 1X. 36, 8; Wilamowitz, Aristoteles I, S. 97, Ann. 33. Darnach konnten die Chronographen seine Zeit ziemlich genau bestimmen. In Ol. 39 = 624/1 setzen ihn Tatian ad Graceos 41; Clem. Alex. Strom. I. 80, p. 309; Suid. s. v. docum. Euseb. Vers. Arm. Abr. 1396 = 621 (Draconem aiunt leges tulisse); Hieron. F. Abr. 1396; A. P. 1393; Schoene 1395. Diod. IX, 17 setzt Drakon 47 Jahre vor Solon. Die Zahl 7 ist durch Schol. Aesch. Timarch. 6 und Tzetzes Chil. V., 30 gesichert 47 ist offenbar aus 27 verschrieben (vgl. Clinton, Fasti Hell. I, 213). 27 中 594 = 621.

<sup>2&#</sup>x27; Vgl. S. 37, Ann. 1 auf S. 38.

<sup>3)</sup> Uber die angebliche Verfassung Drakons vgl. S. 36ff., wo die

Von einschneidender Bedeutung und bleibendem Werte waren Drakons Satzungen über das Blutrecht und die Blutgerichtsbarkeit, die

Gründe dafür angeführt sind, dass dieselbe höchst wahrscheinlich aus einer in der letzten Zeit des peloponnesischen Krieges von einem Oligarchen (Kritias) verfasten und von Aristoteles auch an anderen Stellen benutzten Parteischrift stammt, welche die demokratische Überlieferung grundsätzlich und rücksichtslos bekämpfte (vgl. S. 51, Anm. 1) und eine Verfassung Drakons im oligarchischen Sinne entwarf, um den Glauben zu erwecken, dass die Oligarchen bloss die Wiederherstellung der Staatsformen der guten, alten Zeit erstrebten. Es entspräche durchaus dem Charakter dieser Schrift, wenn sie gegenüber Solon, dem gefeierten Begründer der Demokratie, Drakon, von dem man nicht viel mehr als die Blutgesetze und die Härte seiner Strafen kannte, hervorgezogen und ihm mancherlei (wie die Einsetzung des Rates und die Timokratie) zugeschrieben hätte, was als Schöpfung Solons galt. Die attischen Chronisten, die über die innere Geschichte Athens in älterer Zeit am besten unterrichtet waren, kannten eine drakontische Verfassung nicht. Die einzigen Stellen, nämlich Ps. Plat. Axiochos, p. 365 und Cicero, de repbl II, 1, welche Hinweise auf sie enthalten, sind von der 'Aθπ. abhängig. -Seit der Drucklegung von S. 36ff. sind erschienen J. Belochs, Griechische Gesch. I (Strafsburg 1893), wo S. 311, Anm. 1 (ohne Beibringung neuer Gründe) die Verfassung als unecht betrachtet wird, ferner Ed. Meyers, Gesch. d. Altert. II (Stuttgart 1893), der sich § 400, S. 640 in demselben Sinne entscheidet und die Gründe gegen die Echtheit in seinen "Forschungen zur alten Geschichte" (Halle 1892) 236 ff. zusammengestellt hat. Für die Echtheit treten dagegen ein U. v. Wilamowitz-Moellendorf, Aristoteles und Athen (Berlin 1893) I, 76 ff. II. 56, und G. Kaibel, Stil und Text der Aθπ. des Aristoteles (Berlin 1893) 126. Letzterer erklärt nur die gegen die Echtheit erhobenen Bedenken für rein subjektiv. Ersterer giebt zu, dass die Atthis, die beste Quelle, von einer drakontischen Verfassung nichts wußte, dass Aristoteles selbst sie noch nicht kannte, als er die Politika schrieb und er ihre Kenntnis oligarchischen Parteischriften (mithin einer sehr unzuverlässigen Quelle) verdankte. Ein wirkliches Aktenstück läge dem Berichte nirgends zugrunde, sein Urheber hätte die für das Allgemeine gültigen Sätze aus den Einzelbestimmungen der Gesetze für die Magistrate herausgesucht und zusammengefaßt. - Aristoteles teilt über die Verfassung Folgendes mit: Staatsbürgerliche Berechtigung war rois önde παρεχομένοις (vgl. S. 38, Anm. 1) verliehen, also denjenigen, die sich aus eigenen Mitteln die Waffenrüstung eines Hopliten beschaffen konnten. Wählbar zu Archonten und Tamiai waren diejenigen, die ein frei verfügbares, d. h. durch Hypotheken nicht belastetes Eigentum, eine οὐσία έλευθέρα (vgl. Busolt, Philol. L = N. F. IV, 394) von nicht weniger als 10 Minen besassen, zu Strategen und Hipparchen sollten nur diejenigen wählbar sein, die eine odata Elevθέρα von nicht weniger als 100 Minen nachwiesen. (An den überlieferten Zahlen ist jedenfalls insoweit nicht zu rütteln, als der Census für die Strategen und Hipparchen ein weit höherer war als für die Archonten und Tamiai. Kaibel a. a. O., S. 126 [ebenso Wilamowitz I, 79] erklärt sich freilich bestimmt in entgegengesetztem Sinne, indessen gerade für die Wählbarkeit zum Strategos und Hipparchos werden noch besondere Garantieen gefordert. Es ist

einen wesentlichen Fortschritt der staatlichen und rechtlichen Entwicke-

das eben ein Grund gegen die Echtheit. Vgl. S. 40, Anm. 1. Übrigens übersehen diejenigen, welche an der geringen Höhe des Census von 10 Minen ovota έλευθέρα Anstofs nehmen, dass der Besitzer einer solchen οὐσία noch ein erhebliches, durch Hypotheken gebundenes Eigentum haben konnte). Aufser dem Census war für die Wählbarkeit zum Strategos und Hipparchos noch der Besitz von über zehn Jahre alten, in rechtmäßiger Ehe geborenen Kindern erforderlich (vgl. S. 139, Anm. 1 und Kaibel a. a. O., S. 127, Anm. 1, der auf Hdt. VII, 205 und Tyrtaios, Frgm. 12, v. 27 hinweist). Die vorjährigen Prytanen (vgl. S. 39, Anm. 1 und Wilamowitz I, 83) Strategen und Hipparchen sollten die ins Amt eintretenden Strategen und Hipparchen bis zu deren Rechenschaftsablegung unter Bürgschaft stellen, indem sie von ihnen vier Bürgen anzunehmen hatten, die derselben Schatzungsklasse angehörten wie die Strategen und Hipparchen: rovrovs (nämlich die Strategen und Hipparchen) d' idei διε(γγυ)αν τούς πρυτάνεις και τούς στρατηγούς και τούς εππάρχους τούς ένους μέχρι εύθυνων, έγγ(υη)τάς δ' έκ τοῦ αὐτοῦ τέλους δεχομένους, οὐπερ οἱ στρατηγοὶ zal of εππαρχοι. Vgl. über diese Stelle S. 39 Anm. und Kaibel, Stil und Text der 'Aθπ. S. 129, der die sachliche Notwendigkeit darlegt, τούτους als Objekt und nicht, wie Wilamowitz I, 86 f. will, als Subjekt aufzufassen. Freilich ist die Wortstellung dann eine ungewöhnliche, aber wie sie entstanden ist, lehrt das Gesetz Drakons CIA. I, 61, v. 19: τούτους (nämlich die zehn Phrateres, welche die Versöhnung vollziehen sollen) δε οί πεντήχοντα καὶ είς αριστίνδην αιρείσθων. Wenn man diesen Satz in indirekte Form bringt und vom Infinitiv abhängig macht, so erhält man ohne Veränderung der Wortstellung einen Satz, welcher dem obigen genau entspricht.

Die übrigen Beamten und die 401 Ratsherren sollen aus der ganzen berechtigten Bürgerschaft erlost werden. Derselbe Bürger soll nicht zum zweitenmal im Amte sein, προ τοῦ πάντας (έ) ξελ-θεῖν. Dann soll der Turnus des Losens von neuem beginnen. Vgl. dazu S. 38, Anm. 1 und S. 39 Anm., ferner Kaibel a. a. O. 128 ff., der mit Recht εξελθεῖν auf den Austritt aus dem Rate bezieht.

Wenn ein Ratsherr eine Sitzung des Rates oder eine Volksversammlung versäumt, so zahlt er, je nachdem er Pentakosiomedimnos, Hippeus oder Zeugites ist, drei, zwei oder eine Drachme Strafe. Der Rat vom Areopag war Wächter über die Gesetze und gab acht auf die Beamten, daß sie den Gesetzen gemäß ihres Amtes walteten. Es war aber demjenigen, der Unrecht erlitt, gestattet, Klage beim Areopag zu führen, indem er das Gesetz aufwies, gegen das ihm Unrecht geschah. Vgl. zu diesen Sätzen S. 39 Anm., S. 144, Anm. 1 und S. 146 Anm., wo bemerkt ist, daß der Passus über den Areopag nicht aus der oligarchischen Parteischrift stammt, sondern von Aristoteles aus der Atthiden-Überlieferung zu der drakontischen Verfassung mit einer derselben entsprechenden Änderung hinzugefügt wurde.

Wilamowitz hebt für die Echtheit außer dem allgemeinen Charakter der Verfassung (worüber sich streiten läßt) einige Einzelheiten hervor. So bemerkt er lung im Vergleiche mit den Zuständen, die das homerische Epos wie-

I, S. 88, Anm. 25: "Die Kleinigkeit von 401 (Ratsmitgliedern) statt der solonischen 400 sollte genügen, den Gedanken an eine Fälschung fern zu halten." Ähnliches hatte schon M. Fränkel, Rhein. Mus. XLVII (1892), 475 und Keil, Solon. Verfassung 96 geltend gemacht, wogegen F. Cauer, Jahrb. f. kl. Philol. CXLVII (1893), 118f. und Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 400 A, S. 641 auf die Gerichtshöfe der Demokratie mit ihren 201, 401 u. s. w. Mitgliedern als Vorbild hingewiesen haben. Dann betont Wilamowitz I, S. 82, Anm. 14, dals die auf das Alte möglichst hinarbeitende Verfassung der Vierhundert wohl die untere Grenze der ὅπλα παρεχομένοι für die bürgerliche Berechtigung wieder eingeführt, aber von den Klassen ganz abgesehen hätte. So lebensunfähig wären sie schon damals gewesen. Das wäre ein Beweis dafür, dass dieselben Leute nicht die drakontischen Klassen, noch dazu in der doppelten Art der Bezeichnung hätten erfinden können. Allein gerade die doppelte Art, in der die Klassen vorkommen, ist ein starker Grund gegen die Echtheit. Die rély oder Steuerklassen (vgl. S. 181 Anm.), welche in der solonischen Verfassung und auch nach der Reform des Kleisthenes zur Zeit der Perserkriege, ja noch späterhin, für die Amterbesetzung mafsgebend waren (Plat. Nom. III. 14, p. 698B; vgl. S. 185, Anm. 5; Ann. 26, 2), haben diese Bedeutung in der Verfassung nicht, sie erscheinen vielmehr nur, wie in der entwickelten Demokratie, beim Stellen von Bürgen und bei der Abmessung von Strafen vgl. Demosth. XXIV (g. Timokr.) 144: οὐ δήσω Αθηναίων οὐδένα, ὅς ἄν έγγυητάς τρείς χαθιστή το αὐτό τέλος τελούντας. Über ζημιούσθαι χατά το τέλος. Vgl. S. 181 Anm. Etwas Ähnliches bemerkt Ed. Meyer, Forschungen I, 237 und Gesch. d. Altert. II, 646. Wenn die oligarchischen Verfassungsentwürfe keinen andern Census als die untere Grenze der ὅπλα παρεχομένοι aufweisen, so konnte doch recht wohl ein Oligarch (etwa ein persönlicher Feind des arg verschuldeten Phrynichos, wie es gerade Kritias war) in damaliger Zeit auf einen solchen Gedanken verfallen. Vgl. S. 41 Anm. Wilamowitz I, 77, Anm. 1 giebt selbst zu, daß ebenso der Begriff ovota zu Drakons Zeit noch nicht existierte, wie der Ausdruck οπλα παρεχόμενοι der Terminologie der Vierhundert angehört (I, 78). Der für Drakons Zeit etwa angemessene Ausdruck wäre γῆ ἐλευθέρα gewesen. Vgl. Solon Frgm. 36, v. 5. Ferner hat noch Solon den Census nicht nach der ovoia, sondern nach dem Einkommen und zwar nach Massgabe des Naturaleinkommens bestimmt. Ebenso erhoben die Peisistratiden den Zwanzigsten vom Ernteertrage. Wenn in der drakontischen Verfassung ein in Metallwert ausgedrücktes Vermögen den Census bildet, so verrät das eine jüngere Stufe der wirtschaftlichen Entwickelung. Ahnlich Ed. Meyer, Forschungen I. 237, der jedoch mit Unrecht das Vorkommen der τέλη als ein Zeichen der Fälschung betrachtet, denn dieselben bestanden, wie jetzt auch Wilamowitz I, 82 annimmt, etwa seit der Mitte des 7. Jahrhunderts. Vgl. S. 180, Anm. 3, we wahrscheinlich nur zu berichtigen sein wird, wenn zu Aristot. Αθπ. 7, 3: - τιμήματι (τιμήματα) διείλε είς τέτταρα τέλη, καθάπερ διήρητο και πρότερον κτλ. bemerkt ist, "das stand in der von Aristoteles benutzten Atthis. Vgl. Plut. Solon 18: ἔλαβε τὰ τιμήματα τῶν πολιτῶν καὶ τοὺς μὲν ἐν ξηφοϊς όμου και ύγροις μέτρα πεντακόσια ποιούντας πρώτους έταξε κτλ. Denn die Quelle Plutarchs könnte gesagt haben, dass Solon die Schatzungen der Bürger derspiegelt, deutlich zu erkennen geben 1. Das homerische Epos kennt noch keine Beteiligung der Gemeinde an der Verfolgung des Mörders. Die Anverwandten des Erschlagenen hatten ausschliefslich das Recht und die Pflicht, die Blutthat zu vergelten, indem sie Blutrache an dem Thäter nahmen 2. Dieser konnte sich ihnen dadurch entziehen, daß er in ein fremdes, gegen seine That gleichgültiges Land flüchtete 3. Es findet sich nirgends eine Andeutung, daß der Totschläger eine Schuld auf sich geladen hatte, die ihn unrein machte und der Sühne bedurfte 4. Ebenso wenig ist von einer geordneten Untersuchung über die Art des Falles die Rede, es tritt auch kein Unterschied in der Behandlung von Mord, unfreiwilligem oder gerechtfertigtem Totschlag hervor 5. Wie der Thäter durch Flucht aus dem Lande den zur Blutrache Berufenen aus dem Wege gehen konnte, so stand es diesen frei, durch Annahme einer Busse auf die blutige Vergeltung zu verzichten. Wer von den Angehörigen des Erschlagenen die Rache abgekauft hatte, der konnte unbehelligt im Lande bleiben 6. In dem jüngern Epos, etwa seit Be-

<sup>[</sup>die für die Naukrarien vorhanden waren] zur Hand nahm und sie in die vier Stufen einteilte. Dann würde sich das "καθάπερ διήρητο καὶ πρότερον" mit Rücksicht auf das Vorkommen dieser Stufen in der Verfassung Drakons nachdrücklich gegen die Atthis [Androtion] wenden.

<sup>1)</sup> Uber die Aufzeichnung des Gesetzes Drakons περὶ τοῦ φόνου im Jahre 410/9 vgl. 159, Anm. 1. Über die spätere Geltung des drakontischen Blutrechtes vgl. Andok. Myst. 81. 83; Demosth. XXIII (g. Aristokr.) 22 ff. 51. 53; XX (g. Lept.) 158; Ps. Demosth. XLVII (g. Euerg. und Mnes.) 71. Alter und Lob des Blutrechtes: S. 150, Anm. 4. Litteratur über die Blutgerichtsbarkeit, S. 138, Anm. 6 und dazu Eichhoff, Über die Blutrache bei den Griechen, Duisburg 1872, Progr.: Leist, Graeco-italische Rechtsgeschichte (Jena 1884) 41 ff.; Passow, Hermes XXV (1890), 466 ff. [Über die angebliche Verjährung in Blutsachen]; Fr. Cauer, Über Drakons Gesetzgebung, Verholl. der 40. Philologen-Vers. zu Görlitz (1890) 137 ff.; Erwin Rohde, Psyche (Freiburg 1890) 236 ff.; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 363. 364. 400.

<sup>2)</sup> Der Vater als der berufene Rächer des Sohnes und dieser als der des Vaters: Od. III, 307; XXIV, 434; II. IX, 632 f. Od. XV, 273: xasiyvytoi te ëtat të Bluträcher. — Zusammenhang der Pflicht der Anverwandten, an dem Thäter Rache zu üben, mit dem Seelenkultus und der Verehrung der chthonischen Gottheiten: S. 150.

<sup>3)</sup> II. II, 655; XIII, 696; XV, 335; XVI, 573; XXIII, 85ff.; Od. XIII, 259; XV, 224, 276.

<sup>4)</sup> Vgl. namentlich Od. XV, 271 ff. Weiteres bei Lobeck, Aglaophamus S. 301; Nägelsbach, Homer. Theologie², bearb. v. Autenrieth, S. 293; Schömann, Gr. Altert. I³, 49; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 363.

<sup>5)</sup> Flucht wegen unfreiwilligen Totschlages (II. XXIII, 85), ebenso wie wegen vorsätzlichen Mordes (Od. XIII, 259). Vgl. Erw. Rohde, Psyche, S. 238.

<sup>6)</sup> Vgl. besonders Il. IX, 631 ff. Ob die Anverwandten sich auf das Geschäft

ginn des 7. Jahrhunderts, macht sich dann in Verbindung mit der Wiedererstarkung des Seelenkultus und der Verehrung der chthonischen Gottheiten 1 die Anschauung geltend, dass der mit Blut Befleckte unrein wäre und dass ferner die unterirdischen Gottheiten, welche die abgeschiedenen Seelen in ihre Tiefe aufnahmen 2, zur Versöhnung eine religiöse Sühne erforderten. Beim Abkaufe der Blutrache mußte sich fortan der Totschläger noch einer Reinigung und Sühnung unterziehen 3. Die Gebräuche bei der Blutsühne waren die im Kultus der Unterirdischen üblichen, und diese Gottheiten, namentlich Zeus Meilichios, Zeus Apotropaios und die Erinyen 4, waren es auch, die man bei der Sühne anrief und denen man statt des Mörders ein Opfertier schlachtete 5. Auf die Anwendung, Ausbildung und Verbreitung der Sühnegebräuche übte das delphische Heiligtum einen bedeutsamen Einflus aus. Es bestätigte ihre Heiligkeit und schärfte ihre Notwendigkeit ein. In Athen gab es drei unter Mitwirkung Delphis auf Lebenszeit bestellte Exegeten, denen die Leitung des Sühnewesens oblag 6.

Sobald die Auffassung Platz griff, daß eine Blutthat unrein machte und die Gottheit verletzte, wurde die Gemeinde, welcher der Thäter angehörte, in Mitleidenschaft gezogen, da sie sich der Befleckung und dem Zorne der Gottheit aussetzte, sofern sie nicht den Mörder ausstieß und für die Sühne der Blutthat sorgte. Zugleich steigerte sich das Bedürfnis nach persönlicher Sicherheit und forderte die Einschrän-

einlassen wollten oder nicht, blieb ihnen überlassen; vor Gericht kam die Sache nur, wenn etwa Streitigkeiten über die Bezahlung der ausbedungenen Buße entstanden. Vgl. S. 140, Anm. 3. — Über das Wesen der ποινή oder Blutbuße vgl. K. O. Müller, Aeschylos Eumeniden (Göttingen 1833) 145. Erwin Rohde, Psyche, S. 238 bringt diese starke Abschwächung des Blutrache-Gedankens in Zusammenhang mit der Abschwächung des Glaubens an ein fortdauerndes Bewußstsein und Recht der abgeschiedenen Seele des Ermordeten, worauf die Blutracheforderung begründet war.

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 504.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 155, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Älteste Fälle der Reinigung: Aithiopis (vgl. Bd. I², 142) b. Kinkel, Frgm. Ep. Gr. I, p. 30 (Proklos, Hypoth.); Hesiod. Katalogoi b. Schol. Il. II, 636 Weiteres bei Lobeck, Aglaopham. 309. 968f.; K. O. Müller, Äschylos Eumeniden 143ff.; Nägelsbach, Nachhomerische Theologie 359ff.; Schömann, Gr. Altert. II³, 354; F. Cauer, Verhdl. d. 40. Philologen-Vers. zu Görlitz (1890) 117; Erw. Rohde, Psyche, S. 247ff.; Beloch, Gr. Gesch. I, 239; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, 574.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 151, Anm. 1.

Näheres namentlich bei K. O. Müller, Äschylos Eumeniden, S. 139 und Erwin Rohde, Psyche 249.

<sup>6)</sup> Vgl. Bd. I, S. 679, Anm. 3.

kung der faustrechtlichen Selbsthilfe. Der Staat begann daher die Ausübung des Blutrechtes selbst in die Hand zu nehmen und es einem gerichtlichen Verfahren zu unterwerfen.

In welchem Umfange ein solches Verfahren in Blutsachen vor Drakon in Athen stattfand, läfst sich nicht feststellen. Drakons Blutrecht knüpfte jedenfalls an alte Gewohnheiten und bereits feststehende religiöse Anschauungen und Forderungen an. Es gestattete bei unfreiwilligem Totschlage eine Versöhnung mit den Anverwandten des Erschlagenen, untersagte aber die Annahme einer Busse zur Abkaufung der Blutschuld 1. Eine Klage in Blutsachen konnte nur von den Anverwandten des Erschlagenen erhoben werden. Während bei Homer der Kreis der zur Blutrache Berechtigten und Verpflichteten nicht genau umgrenzt erscheint, bestimmt Drakons Recht, dass den Totschläger vorladen und verklagen sollen die Anverwandten bis einschliefslich der Geschwisterkinder, es sollen sich aber auch an der Verfolgung mitbeteiligen die Kinder der Geschwisterkinder, die Vettern und deren Söhne, der Schwiegervater, Schwiegersohn und die Phratrie-Genossen 2. Anzubringen war die Klage beim "König", da dessen Amtsbereich die sakralen Angelegenheiten umfasste 3. Nach der Annahme der Klage seitens "des Königs" wurde von diesem amtlich dem Beklagten das Betreten des Marktes und der Heiligtümer bis zur gerichtlichen Entscheidung untersagt 4. Sodann stellte der "König" in drei aufeinander

<sup>1)</sup> Demosth. g. Aristokr. 28: τοὺς δ' ἀνδροφόνους ἐξεῖναι ἀποχτείνειν (nach der Verurteilung) ἐν τῷ ἡμεδαπῷ καὶ ἀπάγειν ... λυμαίνεσθαι δὲ μὴ, μηδὲ ἀπο ινᾶν. Vgl. Dittenberger, Sylloge, Inscr. gr., Nr. 45, v. 30, wo noch Reste dieser Bestimmung erkennbar sind. Demosth. a. a. O., § 33: τὸ δὲ μηδ' ἀποινᾶν μὴ χρήμαια πράττεσθαι κτλ. Vgl. dazu Philippi, Areopag, S. 148; Erw. Rohde, Psyche, S. 243, Anm. 2.

<sup>2)</sup> CIA. I, 61 = Dittenberger, Syll. inser. gr., Nr. 45, ergänzt nach Demosth. XLIII (g. Markart.) 57: προειπεῖν δὲ τῷ κτείναντι ἐν ἀγορῷ ἐντὸς ἀνεψιοῖντητος καὶ ἀνεψιοῦν συνδιώκειν δὲ καὶ ἀνεψιοῦς καὶ ἀνεψιοῦν παῖδας καὶ γαμβροῦς καὶ πενθεροῦς καὶ φράτερας. κτλ. Vgl. Demosth. LIX (g. Neaira) 9: προεῖπεν αὐτῷ ἐπὶ Παλλαδίῳ φόνου; XLVII, 71. Vgl. dazu Philippi, Areopag 68 ff. mit den Einwendungen von H. Lipsius, Bursians Jahresber. d. kl. Altertumsw. 1878 III, 291; Meier und Schömann, Att. Prozeſs², bearb. von H. Lipsius 586. — Anweisungen über die Verfolgung des Mörders gaben die Exegeten. Plat. Eutyphr. 4; Ps. Demosth. XLVII (g. Euerg. und Mnes.) 68; vgl. S. 229, Anm. 6 und Chr. Petersen, Philol. Supplbd. I. 174 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 165.

<sup>4)</sup> Aristot. Aθπ. 57, 2: καὶ ὁ προαγορεύων εἴργεσθαι τῶν νομίμων οὖτός (der König) ἐστιν. (Ebenso Pollux VIII, 90; Bekker, Anekd. gr. 310, 6; Phot. s. v. ἡγεμονία δικαστηρίου). Aristoteles betont nachdrücklich, offenbar im Gegensatze zu einer andern Ansicht, daſs "der König" es war, dem das προαγορεύειν zuſiel.

folgenden Monaten drei Voruntersuchungen an 1, im vierten Monat fand die Gerichtsverhandlung in dem Bezirke des je nach der Art des Falles dafür bestimmten Heiligtums statt und zwar unter freiem Himmel, damit Kläger und Richter mit dem Totschläger nicht unter demselben Dache zu weilen brauchten 2. Mit Rücksicht auf die Unreinheit

Dagegen heisst es bei Antiphon Chor. 35: πείσαντες δε τούτους απογράφεσθαι και προαγορεύειν έμοι εϊργεσθαι των νομίμων. Vgl. § 34. 40. Die Ansicht Philippis. Areopag a. a. O. 69, das das προαγορεύειν blos dem Kläger oblag, ist jedenfalls für die Zeit des Aristoteles nicht mehr aufrecht zu erhalten. Vgl. H. Lipsius, Ber. d. sächs. Gesellsch. 1891, S. 52. Wilamowitz I, 253 meint, daß die Sitte entweder gewechselt oder dass das Gesetz die eigene Aktion des Bluträchers noch weiter zugunsten des Staates beschränkt hätte. Bei φόνος ἀδηλος, wo die πρόρρησις des Bluträchers, die Ladung des Angeschuldigten, fortgefallen wäre, hätte natürlich der König allein die προαγόρευσις vorgenommen. Schol. Patm. Demosth. g. Aristokr. im Bull. d. corr. hell. I, 139. Vgl. indessen Ps. Demosth. XLVII (g. Euerg. und Mnesib.) 69, wo die Exegeten den Rat erteilen: ἐπειδή αὐτὸς μέν οὐ παρεγένου, ή δε γυνή και τα παιδία, άλλοι δέ σοι μάρτυρες ούκ είσίν όνομαστί μέν μηθενί προαγορεύειν, τοῖς δεδραχόσι δὲ χαὶ χτείνασι, εἶτα πρὸς τὸν βασιλέα μή λαγχάνειν. ούδε γάρ έν νόμφ έστι σοι. ού γάρ έστιν έν γένει σοι ή άνθρωπος ούθὲ θεράπαινα κτλ. Das war die Formel der προαγόρευσις beim φόνος ἄθηλος. Plat. Nom. 874 A: τὰς μὲν προρρήσεις τὰς αὐτὰς εἶναι γίγνεσθαι καθάπερ τοῖς ἄλλοις, προαγορεύειν θὲ τὸν φόνον τῷ δράσαντι καὶ ἐπιθικασάμενον έν άγορα κηρύξαι τω κτείναντι τον και τον και ωφληκότι φόνου μή έπιβαίνειν εερών. Vgl. Schol. Demosth. a. a. O.: Beim φόνος αδηλος αποφέρει την γραφήν πρός τον βασιλέα, και ό βασιλεύς κηρύττει διά τοῦ κήρυκος και ἀπογορεύει τόνδε τον ανελόντα τον δείνα μή επιβαίνειν ίερων και χώρας Αττικής. Unter diesen Umständen wird man mit F. Cauer, Verhdl. d. 40. Philol. Vers. (1890) 110 annehmen müssen, daß die προαγόρευσις des Klägers zur Zeit der Redner nur noch eine mit der ceremoniösen Vorladung vor Gericht verbundene Formel war, und dass der wirkliche Ausschluss von den tepa und oaa erst eintrat, wenn "der König" nach Annahme der Klage die προαγόρευσις amtlich wiederholte. G. Gilbert, Griech. Staatsaltert. I2, 431 meint, dass das Künden seitens des Klägers auf Grund einer Autorisation durch "den König" erfolgte. Diese Annahme wird jedoch keiner Quellenangabe gerecht. Vgl. noch über das εξργεσθαι των νομίμων: Antiph. Herod. Ermord. 10; Demosth. XX (g. Lept.), 158; Sophokl. Oed. T. 236 ff.

προδικασίαι. Antiph. Chor. 42. Vgl. über die Bedeutung derselben Philippi, Areopag 85 ff. und dagegen Hauvette-Besnault, De archonte rege 107 sqq.;
 G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I, S. 432.

2) Antiph. Herod. Ermord. 11: ἄπαντα τὰ δικαστήρια ἐν ὑπαίθρω δικάζει τὰς δίκας τοῦ φόνου, ούδενὸς ἄλλου ἔνεκα ἢ ἵνα τοῦτο μὲν οἱ δικασταὶ μὴ ἴωσιν εἰς τὸ αὐτὸ τοῖς μὴ καθαροῖς τὰς χείρας, τοῦτο δὲ ὁ διώκων τὴν δίκην τοῦ φόνου ἵνα μὴ ὁμωρόφιος γίγνηται τῷ αὐθέντη. Vgl. Antiph. Chor. 42; Aristot. ᾿Αθπ. 57, 4: εἰσάγει δ΄ ὁ βασιλεὺς καὶ δικάζουσιν ἐν ἰερ(ῷ) καὶ ὑπαίθριοι (vgl. Kaibel, Stil und Text der ᾿Αθπ., S. 240) .... ὁ δὲ τὴν αἰτίαν ἔχων τὸν μὲν ἄλλον χρόνον εἴργεται τῶν ἰερῶν κτλ. τότε δ΄ εἰς τὸ ἰερὸν εἰσελθών ἀπολογεῖται.

des Totschlägers legte auch "der König" während der Gerichtsvahandlung sein Amtsabzeichen, den Kranz, ab <sup>1</sup>.

Drakons Blutrecht unterscheidet scharf vom vorsätzlichen Morde unbeabsichtigten und gerechtfertigten oder straflosen Totschlag! Es bedeutete das einen großen Fortschritt gegenüber der homerischen Zeit! Entsprechend dem sakralen Ursprunge des Blutrechts waren die Gerichtsstätten für Blutsachen mit Heiligtümern verbunden, die ehemas dem Totschläger ein Asyl darboten, von dem aus er mit den Anverwandten des Erschlagenen über die Buße verhandeln konnte. Zugleich dienten diese Heiligtümer entweder dem Kultus der Vergeltung fordernden unterirdischen Gottheiten oder hatten zum Sühneverfahren besondere Beziehungen.

Die angesehenste Gerichtsstätte befand sich auf dem Areichügel und stand in Verbindung mit dem Kultus der Semnai <sup>5</sup>, deren Asyl gewährendes Heiligtum unter dem Nordostabhange des Hügels lag <sup>6</sup>. Es richtete daselbst an den drei letzten, den Erinyen geweihten Monattagen <sup>7</sup> der Rat vom Areopag über Klagen wegen vorsätzlichen Mondes und vorsätzlicher Körperverletzung mit tödlicher Absicht, wegen Brandstiftung und vorsätzlicher Vergiftung mit tödlichem Ausgange!

- 1) Aristot. 19π. 57, 4: και ὁ βασιλεὺς ὅταν δικάζη περιαιρεῖται τὸν στέφανη (vgl. Pollux VIII, 90 inbezug auf den Areopag: καὶ τὸν στέφανον ἀποθέμενος ενν αὐτοῖς δικάζει). Das gilt (wie schon Schoemann, Jahrb. f. klass. Philol. CXIII [1876], 12 ff. richtig erkannte) für alle Verhandlungen in Blutsachen und für die ganze Thätigkeit des δικάζειν, nicht bloſs, wie nach Ad. Kirchhoff, Ber. d. Berl. Akad. 1874, S. 105 vielfach angenommen wurde (vgl. Meier und Schömann, Att. Prozeſs², bearb. von Lipsius, S. 17, Anm. 25; Hauvette-Besnault a. a. O. 114), für die Abstimmung beim Gerichte auf dem Areopag. Vgl. Hermanns Gr. Staatsaltertbearb. von Thumser, § 65, S. 369, Anm. 5. Über die Bedeutung der Kranzblegung vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 252, Anm. 139.
- 2) Dass Drakon hier Neues schuf, ergiebt sich aus seinem Gesetze über under absichtigten Totschlag CIA. I, 61, v. 20: καὶ οἱ πρότερον κτείναντες ἐν τῷθε τῷ Θεσμῷ ἐνεχέσθων.
  - 3) Vgl. S. 228, Anm. 5.
- 4) Otfr. Müller, Aeschyl. Eumenid. 154; U, Köhler, Hermes VI, 102 ff.; Erw Rohde, Psyche 244 ff.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 425 f.
  - 5) Vgl. S. 150ff.
- 6) Über die Lage des Heiligtums und der Gerichtsstätte vgl. S. 152 Anz a. E. Asyl der Semnai: S. 207 und Aristoph. Thesmoph. 224 mit Schol.
- 7) Pollux VIII, 117; Schol. Aesch. g. Timarch. 188; vgl. dazu Erw. Rohd Psyche 245.
- 8) Demosth. XXIII (g. Aristokr.) 22: δικάζειν δὲ τὴν βουλὴν τὴν ἐν Αρει πάγψ φόνου καὶ τραύματος ἐκ προνοίας καὶ πυρκαϊᾶς καὶ φαρμάκων ἐάν τις ἐκ κτείνη δούς. Aristot. Αθπ. 57, 3: εἰσὶ (δὲ) φίόνου δίκαι καὶ τραύματος, ἐκν μὲν προνοίας ἀποκτείνη ἢ τρώση, ἐν Αρείψ πάγψ, καὶ φαρμάκων ἐὰν ἀποκτείνη δοὸς π

Bei der Verhandlung standen der Kläger und der Beklagte auf unbehauenen Steinen, "dem Steine des Frevels" und dem "des Unversöhntseins "1. Der Kläger bekräftigte zunächst mit einem feierlichen Eide bei den Semnai sein Anklagerecht und die Schuld des Angeklagten, worauf dieser, falls er widersprechen konnte, den Gegeneid leistete, dass er die That nicht vollbracht hätte 2. Jede Partei hatte das Recht zwei Reden zu halten, mußte aber in denselben streng bei der Sache bleiben 3. Nach der ersten Rede konnte sich der Beklagte noch durch freiwillige Verbannung dem Urteilsspruche entziehen 4. Bei der Abstimmung entschied Stimmengleichheit für die Freisprechung 5. Die Freigesprochenen brachten den Semnai ein Dankopfer dar 6. Erfolgte eine Verurteilung, so wurde vorsätzlicher Mord mit dem Tode, Körperverletzung mit tödlicher Absicht mit immerwährender Verbannung bestraft, außerdem das Vermögen des Verurteilten eingezogen 7.

1) λίθος ΰβρεως - ἀναιδείας: Paus. I. 28, 5. Vgl. Istros b. Suid. Phot. s. v.

3sos und dazu P. Forchhammer, Kieler Ind. Schol. 1843/4, p. 7.

2) Antiphon Herod. Ermord. 11; Chor. 16; Lys. X (g. Theomn.) 11; Demosth. XXIII (g. Aristokr.) 67f.; Ps. Demosth. (g. Euerg. etc.) 72; Deinarch. g. Demosth. 47. 87. Derselbe Eid auch am Palladion: Ps. Demosth. LIX (g. Neaira) 10. Vgl. noch Pollux VIII, 117; Schol. Patm. Demosth. g. Aristokr. 63 im Bullet. d. corr. hell. I, 137 und dazu Philippi, Areopag 89 ff.

3) Lys. III (g. Simon) 46: παρ' θμίν ου νόμιμόν έστιν έξω του πράγματος λέγειν ατλ. Lykurg. g. Leokr. 11; Pollux VIII, 117. Dieselbe Bestimmung inbezug auf das Gericht am Palladion: Antiph. Chor. 9. 14. Angeblich drei-

tägige Verhandlung: Pollux VIII, 117.

4) Demosth. XXIII (g. Aristokr.) 69; Pollux VIII, 117.

5) Antiphon, Herod. Ermord. 51. Über das von A. Kirchhoff, Ber. d. Berl. Akad. 1874, S. 105 ff. auf Grund der Rolle, welche Athena in dem Prozesse des Orestes bei Aeschylos Eumen. spielt, angenommene Mitstimmen des Königs und die Bedeutung der Schilderung des Aeschylos vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 252, Anm. 139; II, 329ff. Vgl. auch G. F. Schömann, Der Kranz des Basileus und der Stimmstein der Athena, Jahrb. f. kl. Ph. CXIII (1876), S. 12ff.

6) S. 153, Anm. 1.

πυρχαϊς κτλ. Vgl. Pollux VIII, 117 (nach Demosth.). Beim τραθμα έχ προνοίας lag die Absicht zu töten vor: Lys. III (g. Simon), 41-42. Vgl. Philippi, Areopag 23 ff. 57f. - Brandstiftung kam vor den Areopag nicht, weil derselbe baupolizeiliche Befugnisse gehabt hätte (Philippi a. a. O. 161), sondern weil es ein Verbrechen war, welches das Leben gefährdete. Vgl. G. Gilbert, Griech. Staatsaltert. I1, 362 (II2, 426); K. F. Hermann, Gr. Rechtsaltert. , bearb. von Thalheim, S 42, Anm. 2, Gr. Staatsaltert. 6, bearb. von Thumser, § 65, S. 366. — Freisprechung einer Frau durch den Areopag, die einem Manne einen Liebestrank gegeben hatte, woran derselbe gestorben war, ότι την δόσιν του αίλτφου οὐ μετά διανοίας του απολέσθαι αὐτον ἐδίδου. Aristot. Eth. Meg. I. 16, p. 1188 b, v. 32 ff.

Antiphon, Herod. Ermord. 10; Lys. III (g. Simon) 38; Demosth. XXI (g. Meid.) 43; XL (g. Boiot.) 32. Vgl. Philippi, Areopag 113. 120.

In allen andern Blutfällen, bei denen der Thäter bekannt war, bildeten nicht die Areopagiten den Gerichtshof, sondern die einundfünfzig Epheten, die aus den über fünfzig Jahre alten ehrbaren Bürgern bestellt wurden. Die Epheten fanden das Urteil, während "der König" den Prozesa leitete und bei der Verhandlung den Vorsitz führte". Ob Drakon dieses Richterkollegium eingesetzt oder bereits vorgefunden hat, läst sich nicht mit Sicherheit bestimmen".

Gesetz Drakons CIA. I, 61 = Dittenberger, Sylloge, Nr. 45; zai śdu (u); 'x προνο(la)ς (x)τ(elves τίς τινα φεύγειν, δ)ικάζειν δε τούς βασιλέας [vgl. S. 159, Anm. 1] αlτ(ι)ω(ν) φό(νου) ή (έαν τις αlτιαται ως βου)λεύσαντα [vgl. S. 159, Anm. roύς δὲ ἐφέτας διαγν(ῶναι), κτλ. Vgl. das solonische Amnestie-Gesetz S. 159, Anm. 1 und die bei Demosth. XXIII (g. Aristokr.) 37; Ps. Demosth. XLIII (g. Makart.), 57 eingelegten Gesetze. Aristot. 'Αθπ. 57, 4; Pollux VIII, 125; Harpokr. s. v. lapirus = Suid. s. v. Art. 3; Bekker, Anecd. gr. 188, 30 = Phot. und Suid. s. v., Art. 2; Phot. s. v. bobia, Art. 1 = Suid. s. v., Art. 1. Vgl. dazu Philippi, Areopag, S. 20. 209ff. - Einundfünfzig Epheten: CIA. I, 61, v. 17. 19. 25 (ergänzt nach Ps. Demosth. g. Makart. 57); Pollux VIII, 125; Suid. und Phot. s. v. loftm, Art. 1 (vgl. Philochoros, Frgm. 58, Müller I, 394). Vermutungen über diese Zahl: S. 179, Anm. 1. - Über fünfzig Jahre alt und ehrbar (ἄριστα βεβιωκέναι ὑπόληψιν ἔχοντες): Bekker, Anecd. 188, 30; Suid. und Phot. s. v. έφέτω, Art. 2. Diese Glossen stellen eine von den andern und der Άθπ. unabhängige Brechung der Überlieferung dar und gehen sicherlich auf eine Atthis zurück. Ihre Glaubwürdigkeit ist nicht mit Philippi, Areopag 211 anzuzweifeln. Vgl. auch Antiphon, Chor. 51: ύμᾶς εἰδότες εὐσεβεστάτους τῶν Ἑλλήνων δικαστάς zal dizmorárove. - Verschiedene Etymologien des Wortes finden sich schon bei den Lexikographen (Phot. und Suid. s. v., Art. 1); Etym. Magn. s. v. und ent Παλλαδίω; Harpokr. έπι Παλλαδίω; Pollux VIII, 125), sie zeigen aber nur, daß die alten Grammatiker die Bedeutung nicht kannten. Eine Zusammenstellung und meist zutreffende Kritik der bis dahin versuchten Erklärungen des Namens bei L. Lange, De ephetarum Atheniensium nomine commentatio, Leipzig 1873, Progr. Vgl. die Epheten, S. 13. Lange deutet selbst den Namen als of ent rois Eras οντες, praefecti etarum, d. h. civium optimo iure. Diese Erklärung schließt sich an Philippi, Areopag, S. 213. Dagegen jedoch mit Recht Lipsius in Burs. Jahresb. 1873 II, 1349 und bei Meier und Schömann, Att. Prozefs, S. 19. Ferner R. Schoell Jen. Litteraturz. 1874, S. 703. Am natürlichsten ist die von Schömann aufgestellte Erklärung (De Areopago, p. 7 = Opusc. acad. I, 196) von egérns als öoris égénσιν (verhängt, auferlegt, vgl. έφετμή). Diese Erklärung wird von Lipsius gebilligt und jetzt auch von G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 137 für die annehmbarste gehalten. Wilamowitz, Philol. Unters. I, 90, Anm. 5 weist auf die σενφελοι έφέται bei Aisch. Pers. 79 hin, die ήγεμόνες, wie der Scholiast bemerkt. Joh. und Theod. Baunack, Stud. auf dem Geb. d. griech. und ar. Sprachen I, 1 denken an das altindische sabha = Gerichtsversammlung und ein dem entsprechend gebildetes griechisches Wort o Egos.

<sup>2)</sup> Die Einsetzung durch Drakon bezeugt nur Pollux VIII, 125: ἐφέται τὸν μὲν ἀριθμὸν εἶς καὶ πεντήκοντα, Αράκων δ' αὐτοὺς κατέστησεν ἀριστίνδην αἰρεθέντας ἐδίκαζον δὲ τοῖς ἐφ' αἵματι διωκομένοις ἐν τοῖς πέντε δικαστηρίοις. Die fünf

Am Palladion, einem im Phaleron belegenen Heiligtume der Athena<sup>1</sup>, richteten die Epheten über unbeabsichtigten Totschlag und in den Fällen, wo jemand zwar nicht eigenhändig einen Bürger getötet, aber einen Andern zu einer Handlung angestiftet oder sonst mittelbar bei ihr mitgewirkt hatte, die den Tod oder die mit tödlicher Absicht verbundene Körperverletzung eines Bürgers zur unbeabsichtigten Folge

Gerichtsstätten, weisen deutlich darauf hin, dass die (mittelbare vgl. Stojentin, De Julii Pollucis etc. auctoritate, Breslau 1875, Diss., p. 77) Quelle des Pollux ebenso, wie vorher bei der Behandlung der einzelnen Gerichtshöfe (VIII, 117-120), die Rede des Demosthenes gegen Aristokrates (65-77) war. Es liegt daher der Verdacht sehr nahe, dass die Angabe über die Einsetzung der 51 αριστίνδην gewählten Epheten durch Drakon ebenfalls auf Demosthenes zurückgeht und zwar nur auf dem Missverständnis einer falsch überlieferten Stelle des Gesetzes bei Ps. Demosth. g. Makart. 57 beruht: τούτοις (so die Hdschr. statt τούτους CIA. I, 61) d'ol πεντήχοντα και είς άριστίνδην αιρείσθων, was sich auf die Wahl von zehn Phratriegenossen für die Versöhnung mit dem Totschläger durch die Epheten bezieht. Vgl. A. Philippi, Jahrb. f. kl. Phil. CV (1872), 604; CXI (1875), S. 176; Areopag 139ff.; Rhein. Mus. XXIX (1874), 11 ff.; N. Wecklein, Die Epheten und der Areopag, Ber. d. bayer. Akad. 1873, S. 5ff.; L. Lange, Die Epheten, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. 1874 (VII), 192 f.; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 475; Meier und Schömann, Attischer Prozefs², bearb. von H. Lipsius, S. 17, Anm. 27 und S. 22. Für vordrakontisch hält die Epheten auch Oesterberg, De ephetarum Atheniensium origine (Upsala 1885) p. 32. Dagegen und für die Glaubwürdigkeit der Angabe: Schömann, Jahrb. f. kl. Philol. CXI (1875), 154 ff. 463 f. und G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 136, Anm. 1. Für die Einsetzung durch Drakon auch Grote, Gesch. Griech. II2, 60 und Duncker, Gesch. d. Altert. VI6, 127 f. Ungewifs ob drakontisch oder vordrakontisch: Holm, Gr. Gesch. I, 462 und Hermanns Gr. Staatsaltert.6, bearb. von V. Thumser, § 62, S. 346. - Die Sagen setzen einen Zustand voraus, wo die Areopagiten in allen Blutsachen richteten. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles II, 199. Die Gesetze Drakons enthielten, soweit uns bekannt ist, keine Angaben über die verschiedenen Gerichtsstätten (vgl. Philippi 333ff.), er dürfte also ihre Bedeutung für die verschiedenen Fälle der Blutprozesse vorausgesetzt haben. Im drakontischen Gesetze über govog axovogog, das auf dem ersten Axon stand, kommen gleich am Eingange (vgl. die vorhergehende Anm.) die Epheten vor, ohne dass über die Art der Bestellung etwas gesagt wäre. Das spricht dafür, dass Drakon die Epheten bereits vorfand. Die Wahrscheinlichkeit, dass sie in dem Gesetze über govos Exwisios schon vorkamen oder daß anderwärts über die Art ihrer Bestellung gehandelt war, ist nicht gerade

1) Es gab zwei Palladien, welche die Sage mit Troja verknüpfte, das eine lag in der östlichen Vorstadt Athens (Kleidemos b. Plut. Thes. 27), das andere im Phaleron. Mit letzterm war, wie Phanodemos bei Suid. s. v. ἐπὶ Παλλαθίψ und nach Schol Aesch. d. f. leg. 87, der Lexikograph Pausanias bei Eustath. zu Od. α 302, p. 1419, 53 und Pollux VIII, 118 bezeugen, das Blutgericht verbunden. Näheres bei E. Maaſs, Götting. Gel. Anz. 1889 II, 819 ff. Vgl. noch Bekker, Anecd. gr. 321, 3; Paus. I. 28, 8.

gehabt hatte. Ferner kamen vor diesen Gerichtshof alle die Fälle, wo jemand einen Sklaven, Metoeken oder Fremden getötet hatte. Als Kläger fungierte dabei der Herr des Sklaven oder der bürgerliche Vormund (Prostates) des Metoeken <sup>1</sup>. Unbeabsichtigter Totschlag wurde

So viel steht fest, dals βούλευσις die Veranlassung zur That im Gegensatze zu der mit eigener Hand vollzogenen Tötung bedeutet. Andokid. Myst. 94: τον βουλεύσαντα εν τῷ αὐτῷ ἐνέχεσθαι καὶ τὸν τῷ χειρὶ ἐργασάμενον. Antiphon. Chor. 16: ἐγω δὲ (διωμοσάμην) μὴ ἀποκτεῖναι μήτε χειρὶ ἐργασάμενος μήτε βουλεύσας. Plat. Nom. IX, 872 Β. ἐἀν δὲ δοῦλος ἐλεύθερον ἐκών εἴτε αὐτόχειρ εἴτε βουλεύσας ἀποκτείνη. Α: ἐἀν δὲ αὐτόχειρ μὲν μὴ, βουλεύση δὲ θάνατόν τις ἄλλος ἐτέρφ. Die αὐτοχειρία war aber keineswegs auf cruenta caedes und vis manifesta beschränkt. Vgl. Plat. Nom. X, 865 Β: ἐἀν δὲ αὐτόχειρ μέν, ἄκων δὲ ἀποκτείνη τις ἔτερος ἔτερον, εἴτε τῷ ἑαυτοῦ σώματι ψιλῷ εἴτε ὀργάνφ ἢ βέλει ἢ πώ ματος ἢ σίτον δόσει ἢ πυρὸς ἢ χειμῶνος προσβολῆ ἢ στερ ἡσει εύματος, αὐτὸς τῷ ἑαυτοῦ σώματι ἢ δι' ἔτέρων σωμάτων, πάντως ἔστω μὲν

<sup>1)</sup> Aristot. Άθπ. 57, 3: των δ' ακουσίων (φόνων) και βουλεύσεως κών οικέτην ἀποκτείνη τις η μέτοικον η ξένον οι έπι Παλλαδίω. Vgl. Schol. Aesch. d. f. leg. 87 und die in der vorhergehenden Anm. angeführten Stellen. βούλευσις gehörte darnach, wie man auch aus Isaios schlos (Harpokr. und Suid. s. v. βουλεύσεως), ohne Einschränkung vor das Gericht am Palladion, während nach Deinarchos bei Harpokr. a. a. O. unter Umständen auch der Areopag darüber gerichtet hatte. Dass über βουλευσις in jedem Falle am Palladion gerichtet wurde, nahmen bereits an P. Forchhammer, De Areopago, p. 30 sqq.; Philippi, Areopag 29 ff. 43 ff. Vgl. Kohm, Ein Beitrag zur Frage der Echtheit der Tetralogien des Antiphon (Arnau 1886, Progr.) S. 4, Anm. 9; H. Lipsius, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. 1891, S. 51. - Auf die Frage über die Bedeutung von βούλευσις kann hier nicht näher eingegangen werden. Vgl. darüber außer Forchhammer und Philippi a. a. O.: Meier und Schömann, Att. Prozess², bearb. von H. Lipsius 584 ff.; Herrlich, Die Verbrechen gegen das Leben nach attischem Recht (Berlin 1883, Progr.) 9 ff. und Wochenschr. f. kl. Philol. 1887, Nr. 21, Sp. 651 ff.; J. H. Heikel, Über die sogenannte βούλευσις in Mordprozessen, Acta Societatis Scientiae Fennicae XVI, 1 ff., Helsingfors 1886; W. Passow, De crimine βουλεύσεως, Göttingen 1886, Diss.; B. Keil, Jahrb. f. kl. Philol. CXXXV (1887), 89 ff.; Thalheim, Berl. philol. Wochenschr. 1887, Sp. 784; Kohm, Die βούλευσις im attischen Prozesse, Olmütz 1870, Progr.; Thalheim, Zu den griech. Rechtsaltertümern, Schneidemühl 1892, Progr.; Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 427; Hermanns Griech. Staatsaltert.6, bearb. von V. Thumser, § 64, S. 360 ff.; Wilamowitz, Aristoteles I, 252. — Forchhammer erklärte βούλευσις für intellektuelle Urheberschaft, eine Erklärung, die Philippi eingehender begründete, doch deckt sich der Begriff keineswegs, wie u. A. Herrlich bemerkte, mit dem streng begrenzten im Sinne der Anstiftung oder intellektuellen Urheberschaft des modernen Strafrechts. Passow, dem im ganzen Keil und Kohm beistimmen, sucht nachzuweisen, daß unter βούλευσις nicht die durch unmittelbare Gewalt, cruenta caede, manifesta vi, sondern die durch versteckte Mittel (darunter auch Anstiftung) bewirkte Tötung zu verstehen sei (insidias quaslibet machinari, clandestinas, consilio magis, quam vi aperta). Er leugnet ferner die βούλευσις ἄνευ προνοίας im Sinne der Anstiftung zum φόνος άκούσιος.

mit zeitweiliger Verbannung ohne Einziehung des Vermögens bestraft. Der Thäter konnte im Lande bleiben oder aus der Verbannung zurück-

ώς αὐτόχειρ, κτλ. (Thalheim a. a. O.). Es war nun ebensowohl βούλευσις zum φόνος ξχούσιος, wie zum φόνος ἀχούσιος möglich. Wenn jemand einen Bürger veranlasste einen Dritten zu schlagen, oder ihm einen schädlichen Trank zu geben. ohne dabei Tötung zu beabsichtigen, der Betreffende aber umkam, so beging der Veranlassende das Vergehen der βούλευσις φόνου άχουσίου. Vgl. Herrlich, Wochenschr. f. kl. Philol. 1887, Sp. 654; Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert. § 64, S. 362, Anm. 1. Diesen Fall behandelt Antiphons Rede über den Choreuten. Der Verklagte war angeklagt βουλεύσας του θάνατου (§ 16: διωμόσαντο δὲ οὖτοι μέν αποκτείναι με Διόδοτον βουλεύσαντα τον θάνατον), weil auf seine Veranlassung dem Diodotos ein Trank eingegeben worden war, dessen Genufs, der klägerischen Behauptung nach den Tod jenes herbeigeführt hatte. Indessen avrol of zarnyogon όμολογούσι μή έχ προνοίας μηθ΄ έχ παρασχευής γενέσθαι τον θάνατον τῷ παιδί. Vgl. § 19. (Trotzdem meinen u. a. Thumser a. a. O., S. 361, Anm. 1 und Kohm a. a. O. Progr. 1890, S. 17, dass die Klage in diesem Falle auf β. φόνου έχουσίου gelautet habe, da die Behauptung des Beklagten nur eine Folgerung aus dem Benehmen der Gegner bis zur Anbringung der Klage gewesen sei. Dagegen Philippi, Areopag 31 ff.; Meier und Schömann, Att. Prozefs?, S. 385; Herrlich, Das Verbrechen g. d. Leben, S. 22; Heikel a. a. O. 10; Wilamowitz a. a. O.). Nach Harpokr. und Suid. s. v. βουλεύσεως konnte wegen βούλευσις auch geklagt werden, wenn der Tod nicht die Folge der veranlassten Handlung war: όταν έξ έπιβουλής τίς τινι κατασκευάση θάνατον, έάν τε άποθάνη ὁ ἐπιβουλευθείς ἐάν τε μή, κιλ. Zur Blutgerichtsbarkeit gehörten nun bloß Klagen wegen Verwundung mit tödlicher Absicht, wo eine solche Absicht nicht bemerkbar war, konnte, so bedeutend auch die Verwundung sein mochte, nur wegen Realinjurien oder aixlas geklagt werden. Vgl. Meier und Schömann, Att. Prozefs3 387. Es ist aber auch der Fall des τραύμα έκ προνοίας als unbeabsichtigte Folge einer βούλενσις denkbar. Wenn z. B jemand einen andern gegen einen Dritten mit der Absicht aufreizte, dass derselbe Schläge bekäme, der andere aber so gereizt wurde, dass er den Betreffenden totschlagen wollte, ihn thatsächlich jedoch nur verwundete, so lag Anstiftung zum τρανμα έκ ngovoluç als unbeabsichtigte Folge vor.

Nun bestimmte das Gesetz: τον βουλεύσαντα ἐν τῷ αὐτῷ ἐνέχεσθαι καὶ τὸν τῷ χειρὶ ἐργασάμενον. H. Lipsius, Bursians Jahresb. 1878 III, 289 und Meier und Schömann, Att. Prozeſs² 385 vertrat daher die Ansicht, daſs wenn bei βούλευσις φόνος ἐκούσιος oder τραῦμα ἐκ προνοίας die beabsichtigte Folge war, die Sache vor den Areopag kam (vgl. Deinarch. a. a. O.), andernſalls vor das Palladion. Heikel a. a. O. und Passow a. a. O., p 28 sqq. kommen zu einem ähnlichen Ergebnis, sie bestreiten die Existenz einer besondern Klageſorm βούλευσις im Blutrecht und meinen, da der Anschlag der That mit der Hand gleich geachtet sei, so habe der Kläger entweder auf φόνος ἐκούσιος oder ἀκούσιος geklagt. Allein Lipsius, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. 1891, S. 51 giebt jetzt selbst zu, daſs über βούλευσις ohne Einschränkung am Palladion gerichtet wurde, ebenso kann nach Aristot. die Existenz einer Klage wegen βούλευσις nicht bezweiſelt werden. Unter diesen Umständen ist ſolgende Lösung wohl am wahrscheinlichsten. Das Gesetz Drakons gestattete die Versöhnung mit dem Totschläger, soſern die Epheten das Urteil ſáillten, er hätte einen unbeabsichtigten Totschlag begangen, ἄκοντα κτεῖναι. Was geschah

kehren, falls die Anverwandten des Erschlagenen auf einstimmigen Beschlus sich zur Versöhnung mit ihm bereit fanden. In Ermangelung von Anverwandten konnten zehn von den Epheten aus den Phratriegenossen des Thäters erwählte Eupatriden die Versöhnung vollziehen. Der Versöhnte bedurfte dann nur der religiösen Reinigung und Sühne. Derjenige, welcher die That veranlast hatte, wurde ebenso bestraft, wie der, welcher sie mit eigener Hand vollzogen. Mord oder Totschlag eines Metoeken zog ebenfalls die Strafe der Verbannung nach sich. Hielt sich der Verbannte von den attischen Grenzen, den Kampfspielen und amphiktyonischen Festen fern, so wurde seine Tötung oder die Veranlassung dazu ebenso bestraft, wie die eines athenischen Bürgers. Ebenso wenig durfte ein wegen unbeabsichtigten Totschlages Verbannter, dem sein Vermögen verblieben war, an seinem Gute geschädigt werden. Kehrte dagegen der Verbannte widergesetzlich nach Attika

aber, wenn sie erkannten έχοντα χτείναι? Das Gesetz giebt darauf keine Antwort. φόνος έχούσιος gehörte zur Kompetenz des Areopags. Die Annahme liegt nahe, dass dann die Sache an den Areopag verwiesen wurde. Verwickelter war zweifellos die Entscheidung über die πρόνοια beim βουλεύσας als beim αὐτόχειο. Βούλευσις kam in jedem Falle vor das Palladion, stellte sich der Tod oder τραϋμα als unbeabsichtigte Folge der veranlafsten Handlung heraus, so fällten darüber die Epheten, wie beim φόνος απούσιος, das Urteil. Ergab sich Tod oder τραύμα als beabsichtigte Folge, so wurde die Sache an den Areopag verwiesen. So erklärt sich, wie βούλευσις ohne Einschränkung zur Verhandlung vor dem Palladion kam, obwohl Veranlassung und Handthat gleich geachtet wurde. Einen Fall, wo gegen φόνος έχούσιος auf Grund von βούλευσις bei dem Arcopag geklagt wurde, nachdem die Epheten den Tod als beabsichtigte Folge der veranlassten Handlung erkannt hatten, wird Deinarchos a. a. O. im Auge gehabt haben. - Antiphons erste Rede betrifft den Fall, dass eine Frau eine andere veranlasst hatte, ihrem Manne Gift mit tödlicher Absicht und tödlichem Erfolge zu reichen. Leider läfst sich nicht mit Sicherheit entscheiden, ob die Rede vor dem Rat vom Areopag oder vor den Epheten gehalten wurde. Vgl. Blass, Att. Beredsamkeit I<sup>2</sup>, 187.

<sup>1)</sup> CIA. I, 61; Demosth. XXIII (g. Aristokr.) 45. 72: der wegen φόνος εκκούσιος Verurteilte sollte binnen einer bestimmten Frist auf bestimmtem Wege das Land verlassen καὶ φεύγειν, έως ἀν αἰδέσηταὶ τινα τῶν ἐν γένει τοῦ πεπονθότος. Vgl. Demosth. XXI (g. Meid.), 43. Gegen die mehrfach angenommene Verbannung auf ein Jahr im Maximum (Herrlich, Verbrechen gegen das Leben, S. 21; Wilamowitz, Hermes XXII, S. 195, Anm. 2) vgl. Hermanns Gr. Staatsaltert., bearb. von Thumser, § 64, S. 359.

Demosth. XXIII (g. Aristokr.), 72; XXXVII (g. Pantain.), 59 und dazu
 Otfr. Müller, Aeschyl. Eumeniden, S. 144; Erw. Rohde, Psyche 247.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 237 Anm. und Antiphon Chor. 7.

<sup>4)</sup> Bekker, Anecd. gr. 194, 11; vgl. Demosth. XXIII (g. Aristokr.) 89. Vgl. Lipsius, Burs. Jahresber. 1878 III, 290; Meier und Schömann, Att. Prozefs<sup>2</sup> 379; Welsing, De inquilinorum et peregrinorum apud Athenienses indiciis (Münster 1887, Diss.) 48 ff.

zurück oder ließ er sich an einem verbotenen Orte blicken, so konnte er ungestraft getötet oder den Thesmotheten zur Strafvollziehung zugeführt oder angezeigt werden <sup>1</sup>.

Am Delphinion, dem Heiligtume des Apollon Delphinios<sup>3</sup>, wurde über diejenigen Gericht gehalten, die einen gesetzlich straflosen Totschlag begangen zu haben behaupteten. Drakon hatte die Fälle des straflosen Totschlages aufgezählt. Es gehörte dazu Notwehr, Tötung eines Ehebrechers, den jemand bei seiner Gattin, Mutter, Schwester oder bürgerlichen Konkubine ertappte, dann absichtslose Tötung eines Gegners im Kampfspiel oder eines Kameraden im Kriege<sup>3</sup>. Erkannten die Epheten auf straflosen Totschlag, so hatte sich der Thäter nur der vorgeschriebenen Reinigung zu unterziehen<sup>4</sup>.

Die dritte Epheten-Gerichtsstätte befand sich an einem Phreattys (Phreatto, Phreato) genannten Orte auf der Peiraieus-Halbinsel an der Meeresküste <sup>5</sup>. Es richteten daselbst die Epheten über diejenigen,

<sup>1)</sup> CIA. I, 61, v. 27-32 ergänzt nach Demosth. XXIII (g. Aristokr.), 28 ff. 37 ff. Vgl. dazu Philippi, Der Areopag 129 ff. Ausdrückliche Bestimmung: κατὰ τῶν ἐνδειχνύντων τοὺς κατιόντας ἀνδροφόνους, ὅποι μὴ ἔξεστι, δίκας φόνου μὴ εἶναι (Demosth. a. a. O. 51), um diejenigen, die eine Anzeige machten, gegen die Verfolgung durch die Anverwandten des Angezeigten zu schützen. Vgl. F. Cauer, Verhall. der 40. Philologen-Vers. zu Görlitz (1890), S. 109.

<sup>2)</sup> Vgl. über dasselbe S. 74, Anm. 2 — τὸ δικαστήριον τὸ ἐπὶ δελφινίφ: Demosth. g. Aristokr. 74 ff.; Aristot. 'Αθπ. 57, 3; Harpokr. Suid. s. v. ἐπὶ δελφινίφ. Stiftungslegende: Paus. I. 28, 10; Pollux VIII, 119; Bekker, Anecd. gr. 255, 19. Weiteres bei Philippi, Areopag, S. 15. Über das Delphinion als Entsühnungsstätte vgl. Erw. Rohde, Psyche, S. 250.

<sup>3)</sup> φόνος δίκαιος. — Demosth. XXIII (g. Aristokr.), 53 ff. Spuren des drakontischen Gesetzes: CIA. I, 61, v. 34 ff.; Aristot. Άθπ. 57, 3. Vgl. Demosth. XX (g. Lept.), 158: ἔθηκεν (Drakon) έφ' οἶς ἐξεῖναι ἀποκτιννύναι κτλ. Lysias I, 25; Paus. IX. 36, 8. Näheres bei Philippi, Areopag 55 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 238, Anm. 2. — Da in solchen Prozessen der Kläger häufig auf vorsätzlichen Mord geklagt haben wird, so hatte der Basileus in den Voruntersuchungen darüber zu entscheiden, ob über den betreffenden Fall der Rat vom Areopag oder das Epheten-Gericht am Delphinion richten sollte. Was geschah, wenn die Epheten auf φόνος ἐκούσιος oder strafbaren φόνος ἀκούσιος erkannten, ist nicht überliefert. Philippi vermutet, daß die Epheten dann auch zum Tode verurteilen konnten. Vgl. Der Areopag 59 ff. 123 ff. Aber die Aburteilung von φόνος ἐκούσιος gehörte doch zur Kompetenz des Areopags. Vgl. S. 238 Anm.

<sup>5)</sup> Aristot. Aθπ. 57, 3: ἐν Φρεάτου δικάζουσιν. Auch bei Demosth. g. Aristokr. 77 stand ursprünglich wohl nicht ἐν Φρεάτοῦ sondern ἐν Φρεάτου, da nach Blass Σ΄ ἐν Φρεάτου gehabt hat, und Harpokr. s. v. ἐν Φρεάτοῦ aus Demosth. g. Aristokr. ἐν Φρεάτοῦ citiert. Vgl. Kaibel, Stil und Text der Άθπ. d. Aristoteles, S. 240. Vgl. Phot. s. v. ἐς Φρεάτου; Hesych. ἐν Φρεάτ(ου); Suid. s. v. ἐφέται Art. 3 ... ἐν Φρεάτοῖ. Nach Theophrastos bei Harpokr. a. a. O. hätte der Gerichts-

die wegen eines unbeabsichtigten Totschlages in der Verbannung lebten und angeklagt waren, dort jemanden getötet oder mit tödlicher Absicht verwundet zu haben. Da der Beklagte als Verbannter das Land nicht betreten durfte, so verteidigte er sich in einem Kahne stehend, während die Richter vom Ufer aus erkannten. Vor der Freisprechung wegen einer solchen Anklage war ihm die Rückkehr verwehrt, selbst wenn er sich mit den Anverwandten wegen des Totschlages versöhnt hatte, der ihm die Verbannung zugezogen hatte. Im Falle der Verurteilung verfiel er den auf die betreffenden Verbrechen gesetzten Strafen 1.

War ein Mensch getötet worden und der Thäter nicht zu ermitteln, so wurde in den üblichen Formen dem Unbekannten', der die That verübt hatte, von den Anverwandten gekündet und vom "Könige" nach Annahme der Klage das Betreten der Heiligtümer und des Marktes untersagt Letzterer hielt darauf mit den Phylobasileis über jenen am Prytaneion ein zeremonielles Gericht ab. Dasselbe verurteilte auch die Mordwerkzeuge und andere Gegenstände, wie etwa herab-

hof seinen Namen erhalten ἀπό τινος Φρεάτον ήρωος. Kaibel bemerkt, daß dieser Name ebenso von φρέαρ gebildet ist, wie Κτέατος von Κτέαρ. Aristot Pol. IV. 16, p. 1300b, v. 29: τὸ ἐν Φρεατιοῖ δικαστήριον (Cod. Ambros. Φρεατοῖ), diese Form auch bei Pollux VIII, 120; Bekker, Anecd. gr. 311, 20. — Paus. I. 28, 11: ἔστι δὲ τοῦ Πειραιῶς πρὸς θαλάττη Φρεατιύς κτλ. Vgl. noch Bekker, Anecd. gr. 311, 17: Έν Ζές τόπος ἐστὶ παράλιος ἐνταὺθα κρίνεται ὁ ἐπὶ ἀκουσίω μὲν φάνω φεύνων κτλ. Die Gerichtsstätte lag wahrscheinlich auf der äußersten Südostspitze der das Zeabecken östlich begrenzenden Halbinsel hart über dem Meere. Milchhöfer, Erläuternd. Text zu den Karten von Attika, Heft I, S. 56 und 60. Baumeisters Denkmäler 1200a. Vgl. jedoch auch Ulrich, Reisen und Forschungen II, 173.

Aristot. 49π. 57, 3: έαν δε φεύγων φυγήν ων αϊδεσίς έστιν, αί(τίαν έχε) αποκτείναι ή τρώσαι τινα, τούτφ δ' έν Φρεάτου δικάζουσιν' ό δε (απολογ)είται προσορμισάμενος έν πλοίφ. Ein wegen vorsätzlichen Mordes oder wegen Verwundung mit tödlicher Absicht Verurteilter konnte in diesem Falle nicht in Frage kommen, denn, sofern er nicht zum Tode verurteilt war, lebte er in immerwährender Verbannung. Aristoteles braucht den allgemeinen Ausdruck anoxieirei, der auch góvos azorosos einschliesst, unzweifelhaft mit Recht, denn auch dieser Fall musste in Betracht gezogen werden. Wilamowitz, Aristoteles I, 252 sagt daher: "über den einerlei welcher Blutthat geziehenen wegen Blutes Landflüchtigen". Dagegen halten Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 429 und Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert., § 64, S. 362 an der alten Ansicht fest, die sich auf Demosth. g. Aristokr. 77 stützte und stützen musste. Demosthenes sagt: εάν τι; ἐπ' ἀκουσίφ φόνω πεσευγώς, μήπω των έκβαλώντων αθτον ήθεσμένων, αίτίαν έχη έτέρου φόνου έκουσίου. Ebenso Bekker, Anecd. gr. 311, 17 und Pollux VIII, 120, die aber nur von Demosthenes abhängig sind. Paus. I. 28, 11: ην απελθόντας ετερον έπιλάβη σφας έγκλημα. Inbezug auf Verurteilung und Freisprechung vgl. Demosth. g. Aristokr. 28.

gefallene Steine oder Balken, ebenso Tiere, welche den Tod eines Menschen verursacht hatten, und ließ dieselben über die Grenze schaffen. Man wird kaum fehl gehen, wenn man dieses Gericht am Prytaneion als den Überrest von ausgedehnteren richterlichen Befugnissen betrachtet, die einst vom "Könige" in Gemeinschaft mit den Stammkönigen ausgeübt wurden.

Die Gesetze Drakons waren in späterer Zeit wegen der Härte der Strafen verrufen. In der Äußerung des Redners Demades, daß sie nicht mit Schwärze, sondern mit Blut geschrieben worden seien, kommt die damals verbreitete Ansicht zum Ausdrucke. Drakon sollte auf fast alle Vergehen ohne Rücksicht auf ihre Größe die Todesstrafe gesetzt haben 2, so daß diejenigen, die Gemüse oder Früchte gestohlen hatten oder des die Familie schädigenden Müßigganges 3 überführt wurden, dieselbe Strafe erlitten, wie Tempelräuber und Mörder 4. Die ungewöhnlich strenge Bestrafung von Felddiebstahl ließe sich dadurch erklären, daß infolge des wachsenden Notstandes auf dem Lande derartige Vergehen so häufig vorkamen, daß Drakon mit besonderer Schärfe dagegen einzuschreiten für erforderlich hielt 5. Müßiggang war

<sup>1)</sup> Vgl. S. 106, Anm. 1. Dass am Prytaneion nicht nur ein zeremonielles Gericht über Mordwerkzeuge und andere leblose Gegenstände, durch die ein Mensch um das Leben gekommen war (wie man aus Demosth. g. Aristokr. 76 schließen konnte, vgl. Harpokr. s. v. ἐπὶ Πουτανείφ aus Demosth., Bekker, Anecd. gr. 311, 15) abgehalten wurde, sondern auch über den unbekannten Thäter, bezeugt jetzt, die Angabe bei Pollux VIII, 120 bestätigend, Aristoteles ἀθπ. 57, 4. Über die πρόφορους des Bluträchers in diesem Falle und die προαγόρευσις des Königs: Demosth. XLVII (g. Euerg. u. Mnesib.) 69; Plat. Nom. 874A: Schol. Patm. Demosth. Aristokr. im Bullet. d. corr. hell. I, 136 (vgl. S. 230, Anm. 4). Vgl. dazu auch die Proklamation des Königs Oedipus. Sophokl. Oed. T. 223 ff. Inbezug auf Tiere: Aristot. a. a. O. und dazu Plut. Nom. 873 E. Über die Behandlung lebloser Gegenstände, das ἐπερορίζειν und den Zusammenhang der bezüglichen Bräuche mit den Buphonien vgl. noch Aesch. g. Ktes 244; Paus. I. 28, 11; 24, 4; VI. 11, 6; Schol. Aeschyl. Sept. 178 und dazu A. Mommsen, Heortologie 450 ff.; Philippi, Areopag 17 ff.

<sup>2)</sup> Plut. Solon 17; Lykurg. g. Leokr. 65; Aristot. Pol. II. 12, p. 1274b, v. 16 (vgl. dazu über die Echtheit S. 20, Anm. 2): ίδιον δ' ἐν τοῖς νόμοις οὖδέν ἐστιν δ τι καὶ μνείας ἄξιον, πλὴν ἡ χαλεπότης διὰ τὸ τῆς ζημίας μέγεθος. Vgl. Rhet. II. 23, p. 1400 b, v. 21: ὅτι οὐκ ἀνθρώπου οἱ νόμοι, ἀλλὰ δράκοντος, χαλεποὶ γάρ.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 149, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Plut. Solon 17; Gell. Noct. att. XI, 18; Alkiphron III, 40.

<sup>5)</sup> F. Cauer, Verholl. d. 40. Philol. Vers. zu Görlitz (1890) 119 betrachtet die Angabe über die Bestrafung des Felddiebstahls als ein Mifsverständnis einer Bestimmung in dem Gesetze über straf losen Totschlag. Drakon hätte die Tötung des auf handhafter That ertappten Diebes für straflos erklärt. Allein in den von

nach einer andern glaubwürdigen Überlieferung in dem drakontischen Recht nur mit Atimie bestraft <sup>1</sup>. Es kamen ferner in demselben Vermögensstrafen vor <sup>2</sup>. Auch Drakons Blutgesetze zeigen durchaus keine Härte. Er bestrafte unbeabsichtigten Totschlag nur mit zeitweiliger, von der Versöhnung mit den Anverwandten abhängiger Verbannung und erließ Bestimmungen, welche das Leben und Eigentum des Verbannten schützten. Das harte Schuldrecht, welches Solon vorfand, hat schwerlich erst Drakon geschaffen, wenn er es der Hauptsache nach unverändert ließ, so handelte er zwar im Interesse des herrschenden Standes, hielt aber inbezug auf die Schuldknechtschaft nur an Anschauungen und Gewohnheiten fest, die in andern griechischen Staaten noch lange nachher fortbestanden <sup>3</sup>.

Drakon hat jedenfalls durch sein Recht zur Beseitigung der faustrechtlichen Selbsthilfe und der Blutfehden, zur Sicherung von Person und Eigentum und zur Herstellung geordneter staatlicher Verhältnisse

Demostb. g. Aristokr. 53. 60 besprochenen Gesetzen kommt dieser Fall nicht vor, so daß die Erklärung Cauers eine bloße Möglichkeit bleibt.

<sup>1)</sup> Über den vouos agylas vgl. S. 149, Anm. 1. - F. Cauer a. a. O. hält, wie Joh. Toepffer, Quaest. Pisistrateae (Dorpat 1886, Diss.) 42 die Angabe Theophrasts bei Plut. Solon 31 für richtig, dass das Gesetz über die Bestrafung des Müssigganges von Peisistratos herrührte, während es von Lysias (έν τῷ κατά Αρίστωνος nach Lex. Cantabr. 665, 19; έν τῷ κατά Νικίου nach Diog. Laert. I, 55), Plut. Solon 17 und Pollux VIII, 42 dem Drakon, von Hdt. II., 177; Diod. I., 77 dem Solon zugeschrieben wird. Gegen die Angabe Theophrasts macht Wilamowitz, Aristoteles I, 255 geltend, dass derselbe einen erziehlichen Zweck des Gesetzes annahm und es darum dem Peisistratos zuschrieb, der ja namentlich das Landvolk zur Arbeit angehalten haben sollte, um dasselbe einerseits von der Stadt und der Politik fernzuhalten, anderseits durch die fleifsige Bestellung der Acker seine eigenen Einkünfte zu vergrößern (Aristot. 'Aθπ. 16) vgl. Plut. Solon 31: 2c de Θεόφραστος Ιστόρηκε και τον της άργίας νόμον ου Σόλων έθηκεν, άλλα Πεισίστρατος, ψ την τε χώραν ένεργοτέραν και την πόλιν ήρεμαιοτέραν εποίησεν. Das war also der Grund, warum Theophrastos das Gesetz für peisistrateisch hielt. Allein es sollte die Erhaltung des zhigos und die materielle Existenz der Familie sichern; die Klage a'oyiaç gehört mit der naçavolaç zusammen (vgl. S. 170, Anm. 1), die ebenfalls unfähig zur Vermögensverwaltung machte. Die passende Strafe war darum Atimie. Pollux VIII, 42 (die mittelbare Quelle des Pollux hat drakontische Gesetze benutzt. Vgl. S. 39 Anm.). Atimie kam auch sonst bei Drakon als Strafe vor. Demosth. g. Aristokr. 62 (vgl. CIA. I, 61, v. 48). Wenn bei Lysias a. a. O., Plut. Solon 17 (vgl. Hdt. II, 177; Diod. I, 77) von Todesstrafe die Rede ist, so erklärt sich das daraus, daß man inbezug auf Drakon keine andere Strafe als den Tod gelten liefs.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 39 Anm.

<sup>3)</sup> Diod. I. 79, 5; Lys. g. Eratosth. 98; Isokr. Plat. 48. Vgl. Büchsenschütz, Besitz und Erwerb im gr. Altertum (Halle 1869) 493.

wesentlich beigetragen. Es gebührt ihm daher das Lob, daß er sich um das Gemeinwesen durch nützliche und gute Gesetze verdient machte 1.

e.

Wie Drakon an den Grundsätzen des Schuldrechts nichts änderte, so hat er auch in die agrarischen Verhältnisse nicht eingegriffen 2, obwohl sich gewiß der wirtschaftliche Notstand bereits fühlbarer machte, der zwei Jahrzehnte später eine solche Ausdehnung gewonnen hatte, daß er den ganzen Staat in eine höchst kritische Lage brachte. Dieser Notstand war teils durch die allgemeine wirtschaftliche Entwickelung Griechenlands, teils durch lokale Ursachen bedingt. In Verbindung mit der ungemeinen Steigerung und Erweiterung des Handelsverkehrs, der Ausbildung von Großhandel und Industrie vollzog sich im 7. Jahrhundert der Übergang von der Naturalwirtschaft zur Geldwirtschaft, von dem Tauschhandel zu einem kaufmännischen Geschäft, welches geprägtes Edelmetall als einzigen allgemeinen Wertmesser anerkannte 3. Bei dieser Entwickelung konnten auch in Attika die Großkaufleute, die für die Ausfuhr mit Sklaven arbeitenden Fabrikanten und die vielfach an den Handelsgeschäften mitbeteiligten Großgrundbesitzer Reichtum erwerben und ein bewegliches Kapital ansammeln, von dem sie bei der allgemein masslos gesteigerten Gewinnsucht den rücksichtslosesten Gebrauch machten 4. Die Bauern, welche ohnehin einen großen Teil des Jahres über geringe Baarmittel zu verfügen

Demosth. XXIV (g. Timokr.) 211: καὶ μὴν εἰ Σόλωνα καὶ Δράκοντα δικαίως ἐπαινεῖτε, οὐκ ἄν ἔχοντες είπεῖν οὐδετέρου κοινὸν εὐεργέτημ' οὐδὲν πλὴν ὅτι συμφέροντας ἔθηκαν καὶ καλῶς ἔχοντας νόμους.

<sup>2)</sup> Vgl. Aristot. 'Αθπ. 4, 5.

<sup>3)</sup> Vgl. über diese wirtschaftliche Entwickelung Bd. I², 491; II², 186 ff.. 197 ff.

<sup>206</sup> und dazu Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 345 ff.

<sup>4)</sup> Klagen Solons über die Habgier und Unersättlichkeit der Reichen: S. 187, Anm. 5. Vgl. namentlich Frgm. 4, v. 5—6; 9—10; οὐ γὰρ ἐπίστανται κατέχειν κόρον οὐδὲ παρούσας | εὐφροσύνας κοσμεῖν δαιτὸς ἐν ἡσυχίη. Frgm. 13, v. 72 ff.: πλούτου δ' οὐδὲν τέρμα πεφασμένον ἀνδράσι κεῖται· οἴ γὰρ νῦν ἡμέων πλεῖστον ἔχουσι βίον, διπλασίως σπεύδουσι· τίς ἀν κορέσειεν ἄπαντας; Ebenso Theognis v. 6. 145. 466. 1157; 83: τόσσους δ' οὐ δήεις διζήμενος οὐδ' ἐπὶ πάντας | ἀνδρώπους, ούς ναῦς μὴ μία πάντας ἄγοι, | οἶσιν ἐπὶ γλώσση τε καὶ ὀφθαλμοῖσιν ἔπεστιν | αἰδώς, οὐδ' αἰσχρὸν χρῆμ' ἔπι κέρδος ἄγει. Über den Einfluß des Überganges der Naturalwirtschaft in die Geldwirtschaft vgl. E. Curtius, Gr. Gesch. 15, 316 ff.; H. Landwehr, Philol. Supplbd. V (1884), 135 ff.; F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen (Stuttgart 1890) 18 ff. 34 ff. 53 ff.; Wilamowitz, Aristoteles II, 57; Beloch, Gr. Gesch. I, 221 ff.; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 348 und 401.

pflegen, mußten alles, was sie brauchten, beim Händler in der Stadt mit Geld einkaufen, während die Erzeugnisse ihrer Wirtschaft, da das Geld noch knapp und bei der Neuheit übermäßig geschätzt war, naturgemäß nicht im Verhältnisse zu dem Boden- und Arbeitswerte bezahlt wurden <sup>1</sup>. Außerdem drückte die Produktion der Großgrundwirtschaft,

Auf den Marktpreis des Getreides giebt noch ein anderer Umstand einen Hinweis. Da Solon die Ausfuhr desselben auf das Strengste verbot, so muß, wie das Gesetz selbst andeutet, Getreide ausgeführt worden sein, und zwar war die Verlockung dazu keine geringe, obwohl, wie der Erlaß der Verordnung beweist, Attika das im Lande erzeugte Getreide selbst brauchte. Das ist nur dadurch erklärlich, daß das Getreide in benachbarten Städten weit höher bezahlt wurde als in Athen. Es kann sich nur um benachbarte Städte handeln, da sonst das attische Getreide doch schwerlich mit dem pontischen konkurrieren konnte. Offenbar kommt namentlich die Ausfuhr nach Aegina und Korinthos

<sup>1)</sup> Die aus den solonischen Gesetzen überlieferten Preise, Belohnungen und Strafen lassen das freilich nicht erkennen, weil es an Angaben über die Preise der Grundstücke, die Höhe der Löhne und die Kosten von allerlei Lebensbedürfnissen Solon setzte nach Plut. Solon 23 im Opfertarif einen Medimnos (ob Weizen oder Gerste ist nicht gesagt) und ein Schaf zu je einer Drachme an, der Wert eines Stieres war zu fünf Drachmen berechnet. Wilamowitz, Aristoteles I, 81 meint, im Ernst könne niemand den Wert des sovs égyárns, den zu töten ein Frevel war, von dem ein Joch den Bauer zum Hopliten machte, so niedrig schätzen. Indessen nicht das Joch Ackerstiere machte den Bauer zum Hopliten, sondern der Besitz eines Grundstückes, welches den Unterhalt eines Joches ermöglichte und zur Bewirtschaftung erforderte. Ferner bemerkt Wilamowitz a. a. O., die wirklichen Summen in Solons Gesetzen, eine Drachme Jagdpreis für einen jungen, fünf Drachmen für einen alten Wolf, hundert Drachmen Ehrensold für den Sieger an den Isthmien, fünfhundert für den an den Olympien ließen keineswegs einen sehr hohen Wert des Geldes erkennen. Allein, dass das Geld hoch im Werte stand, ergiebt sich aus den Strafen. Auf dem ersten Axon stand nach Plut. Solon 24 das wichtige Ausfuhrverbot der Bodenerzeugnisse. Der Archon sollte Flüche gegen die das Verbot Übertretenden aussprechen. Unterließ er das, so verfiel er in eine Strafe von hundert Drachmen. Diese Strafsumme erscheint niedrig, bereits in der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts würde sie sich auf 1000 oder 10000 Drachmen belaufen. CIA. IV. 2, Nr. 27b; 35c, v. 18; I, 37, Frgm. f. m.; IV. 2, Nr. 53a, I, 77 a. s. w. Nach einem Gesetze Solons bei Plut. Solon 21 sollten Frauen bei Ausfahrten nicht mehr als für einen Obolos an Speise und Trank mitnehmen. Im 4. Jahrhundert galt durchschnittlich ein Schaf 10-20 Drachmen und zwei bis dreimal so viel als ein Medimnos Weitzen (5-6 Drachmen), ein Stier nicht fünfmal so viel, sondern das Fünfzehnfache und mehr. Der Wert der Opferstiere war von 410 bis 329 in rapidem Steigen begriffen. Vgl. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 369. Die Verhältnisse lagen aber ganz anders als in solonischer Zeit. Attika war in wachsendem Umfange auf die Einfuhr von Getreide und Vieh zur Ernährung angewiesen. Getreide war aber leichter zu verfrachten als Vieh, und ersteres kam in großen Mengen, zu verhältnismäßig billigen Preisen namentlich aus dem Pontos nach Athen.

mit der die bäuerliche nicht konkurrieren konnte<sup>1</sup>, und die sich steigernde Einfuhr von billigem pontischen, italischen und sicilischen Getreide nach Griechenland<sup>2</sup> die Marktpreise. Schlug unter diesen Umständen noch eine Ernte fehl oder hatte der Bauer sonst Unglück in der Wirtschaft, so mußte er Geld aufnehmen. Es gerieten daher die Bauern in Schulden, die bei dem hohen Zinse von mindestens 18 Prozent<sup>3</sup> schwer abzutragen waren und rasch anschwollen. Ihre Grundstücke bedeckten sich mehr und mehr mit Hypothekensteinen, auf denen der Name der Gläubiger stand<sup>4</sup>. Wurde die Schuld nicht eingelöst, so fiel das für dieselbe verpfändete Grundstück dem Gläubiger zu<sup>5</sup>. Zahlreiche Bauernhöfe gingen ein, und der von Hektemoroi auf Teilbau bewirtschaftete Großgrundbesitz der Reichen dehnte sich in bedrohlicher Weise aus<sup>6</sup>.

Nicht besser als den bäuerlichen Grundeigentümern ging es den Hektemoroi 7. Ihr Sechstel vom Ertrage der Ernte reichte nicht mehr zum Lebensunterhalte ihrer Familie aus. Sie waren genötigt, sich von dem Grundherrn Vorschüsse "zumessen" zu lassen, für deren Abtragung sie mit ihrer Person und ihren Kindern hafteten. Wenn die Vorschüsse so anwuchsen, daß sie den dem Grundherrn zukommenden Teil der Ernte nicht mehr abzuliefern imstande waren, so verfielen sie und ihre Kinder demselben mit ihrem Leibe und wurden dessen verkaufs-

<sup>(</sup>das mit Megara schlecht stand) in Frage, denn Megara deckte seinen Bedarf durch seinen unmittelbaren, sehr beträchtlichen Handelsverkehr mit dem Pontos. Das Getreide muß also auf dem attischen Markte verhältnismäßig billig gewesen sein, was bei der ausgedehnten Großgrundwirtschaft die auf einem für die Grundherren höchst vorteilhaften Teilbau beruhte, leicht erklärlich ist. Man denke an die agrarische Entwickelung in Italien nach dem zweiten punischen Kriege.

<sup>1)</sup> Vgl. die vorhergehende Anmerkung.

<sup>2)</sup> Vgl. H. Droysen, Athen und der Westen (Berlin 1882) 41ff.

<sup>3)</sup> Böckh, Staatsh. d. Athen. I3, 163 ff.

Solon, Frgm. 36, 4: ὅρους ἀνεῖλον πολλαχη πεπηγότας. Vgl. dazu S. 54,
 Anm. 1 und über die ὅρου Böckh a. a. O. S. 162, Anm. D.

<sup>5)</sup> Vgl. darüber und über das Wesen der griechischen Hypothek überhaupt: Büchsenschütz, Besitz und Erwerb im gr. Altertum (Halle 1869) 490 ff.; K. F. Hermanns Gr. Rechtsaltert.<sup>3</sup>, bearb. von Thalheim, § 12, S. 82 und § 13, S. 88 ff.

<sup>6)</sup> Es ist freilich eine Übertreibung, wenn Aristoteles 'Aθn. 2, 1 sagt: ή θὲ πῶσα γῆ δι' ολίγων ἦν. Vgl. 4 a. Ε.: ἡ δὲ χώρα δι' ολίγων ἦν. Vgl. dazu S. 54, Anm. 1. Aber daß der Großgrundbesitz eine bedenkliche Ausdehnung gewonnen hatte, ist aus dem Gesetze Solons zu schließen, ος κωλύει κτῶσθαι γῆν οσην ἄν βουληταί τις. Pol. Π. 7, p. 1266 b, v. 16.

<sup>7)</sup> Vgl. S. 109, Anm. 2.

fähige Sklaven. Ebenso, wie die Hektemoroi gaben alle diejenigen, die keine anderweitige Sicherheit bieten konnten, ihre Person zum Unterpfand und gerieten im Falle der Zahlungsunfähigkeit in Sklaverei. Viele Bürger wurden ins Ausland verkauft oder entzogen sich der Knechtschaft durch rechtzeitige Flucht <sup>1</sup>.

<sup>1)</sup> Solon Frgm. 4, v. 23 ff.: των δε πενιχοών | εκνούνται πολλοί γαΐαν ές αλλοδαπήν | πραθέντες δεσμοϊσί τ' ἀειχελίοισι δεδέντες | καὶ κακά δουλοσύνης στυγνά φέρουσι βία. Frgm. 36, v. 6 ff.: πολλούς δ' 'Αθήνας πατρίδ' είς θεόκτιτον | ανήγαγον πραθέντας κιλ. τους δ' ένθάδ' αυτοῦ δουλίης αεικέα | έχοντας ήθη, δεσποτών τρομευμένους | έλευθέρους έθηχα. Aristot. Αθπ. 2, 2 (vgl. 4, 5): και δή και έδούdevor of nérgres rois adovatois nal auroi (nai r)à rénra nal al guraines, nai énaλούντο πελάται καλ έκτημοροι. κατά ταύτην γάρ την μίσθωσιν (εί)ργάζοντο τών πλουσίων τους άγρους (ή δε πάσα γη δι' όλίγων ήν) και εί μή τάς μισθώσεις (ἀπ)οδιδοῖεν ἀγώγιμοι καὶ αύτοὶ καὶ οἱ παίδες ἐγίγνοντο καὶ (οἱ δανεισμοὶ π)ασιν έπλ τοῖς σώμασιν ήσαν μέχρι Σόλωνος. Vgl. dazu S. 109, Anm. 2. Aristoteles hat nur die Hektemoroi im Auge, Plut. Solon 13, wo dieselbe Quelle benutzt ist (vgl. S. 54, Anm. 4) unterscheidet dagegen zwischen den Hektemoroi und denjenigen, welche auf ihren Leib geborgt hatten: "Απας μέν γάρ ὁ δήμος ἡν ὑπόχρεως τῶν πλουσίων ή γάρ έγεώργουν έχείνοις έχτα των γινομένων τελούντες (ein Irrtum. Vgl. S. 109, Anm. 2) έχτημόριοι προσαγορευόμενοι καὶ θήτες ή χρέα λαμβάνοντες έπλ τοις σώμασι αγώγιμοι τοις δανείζουσν ήσαν. Rühl, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XVIII (1892), 684 bemerkt, daß nirgends weniger leicht Rückstände eintreten können als beim Teilbau und daß, wenn, wie Aristoteles angiebt, die Hektemoroi έθούλευον τοῖς πλουσίοις κτλ., es nicht abzusehen ist, wie dieselben auf ihrem Körper Schulden machen konnten. Es wäre das nur bei den eigenen Herren möglich gewesen, weil sonst das Recht anderer Gläubiger auf den Körper mit dem der Grundherren auf die Arbeit in Konflikt geraten sein würde. Nur freie Zeitpächter hätten mit ihrem Leibe für die Pacht haften können. Allein der Ausdruck edovλευον ist offenbar nicht strenge im Sinne von Sklavendienst aufzufassen, sondern in der weitern Bedeutung der Dienstbarkeit, denn die Hektemoroi waren zwar in ihrer materiellen Existenz vom Grundherrn abhängig, aber persönlich freie Leute (vgl. S. 109). Viele Bauern, die ihr Grundstück verloren hatten, werden Hektemoroi geworden sein, womit sie zunächst noch nicht ihre persönliche Freiheit verloren. In mancher Hinsicht ist die Stellung der Hektemoroi mit derjenigen der thessalischen Penesten zu vergleichen (vgl. Bd I2, 244), welche auch das Land der Grundherren auf Teilbau bewirtschafteten und nicht als Sklaven verkauft werden durften. Hielt der Hektemoros die Bedingungen nicht ein, unter denen er die ihm überwiesene Parcelle bewirtschaftete und für deren Erfüllung er persönlich haftbar war, so konnte der Grundherr über seine Person und seine Kinder verfügen und sie als Sklaven behalten oder verkaufen. Die Nichtablieferung der fünf Sechstel ist unter verschiedenen Umständen denkbar. Es konnte z. B. vorkommen, dass der Grundherr dem Hektemoros, der mit seinem Anteil (namentlich bei schlechter Ernte) nicht auskam, eine Anzahl Mass stundete oder als Vorschuss "zumass" (Hesiod. Erg. 396 ff.: έγω δέ τοι ούκ έπιδώσω οὐδ' έπιμετρήσω. Vgl. dazu Beloch, Gr. Gesch. I, 223, Anm. 2). Dieser Vorschuss kam dann bei der nächsten Ernteteilung in Anrechnung. Wiederholte Vorschüsse konnten die Ab-

Zur Notlage der Handwerker und kleinen Gewerbetreibenden trug auch der Umstand bei, dass die Getreideproduktion für die Ernährung der vermehrten Bevölkerung nur noch knapp ausreichte <sup>1</sup>. Dennoch führte der große Grundherr Getreide nach Aegina und Korinthos aus, wo es weit besser bezahlt wurde als auf dem geldarmern attischen Markte <sup>2</sup>. Es fehlte den Athenern auch an Kolonien, welche, wie in andern Staaten, die überschüssige Bevölkerung aufnehmen konnten.

Endlich litt Attika unter dem langen, unglücklichen Kriege mit Megara <sup>3</sup>. Derselbe schädigte zunächst die Küsten- und Grenzbevölkerung, den Handel und Fischfang, aber auch die attischen Ölbauern, die dadurch ein nahegelegenes Absatzgebiet verloren <sup>4</sup>.

## f.

Einige äußere Erfolge konnten, so wichtig sie auch für die Entwickelung des attischen Staates sein mochten, die wirtschaftliche Notlage und die hauptsächlich in ihr wurzelnde Unzufriedenheit des Volkes nicht mindern. Es gelang den Athenern, von Solon angefeuert, um 610 den Megariern Salamis zu entreißen 5. Die Überlieferung über die Art der Eroberung ist ungeschichtlich 6, doch verdient die

lieferung des schließlich dem Grundherren Zukommenden unmöglich machen. Die Angabe Plutarchs bietet jedoch insofern eine beachtenswerte Ergänzung zur  $M3\pi$ . als sie darauf hinweist, daß nicht bloß die Hektemoroi, sondern auch andere Leute in Schuldknechtschaft gerieten.

<sup>1)</sup> Vgl. Beloch, Gr. Gesch. I, 221; Wilamowitz, Aristoteles II, 56.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 244, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 214. 217, Anm. 2.

<sup>4)</sup> Attika hat zweifellos nach Megara Öl ausgeführt, denn die eigene Ölproduktion Megaras war gering. Vgl. über die Erzeugnisse Megaras F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen, S. 13 ff. - Wenn es richtig wäre, wie nach H. Droysen, Athen und der Westen (Berlin 1882) 41 ff.; M. Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, 136 annimmt und auch Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 402, S. 644 vermutet, dass Athen schon damals durch megarische Vermittelung pontisches Getreide einführte, so würde durch den Krieg diese Einfuhr gestört und in Attika eine Teuerung hervorgerufen worden sein. Allein bei Hdt. VII, 147 sieht Xerxes am Hellespontos nur Schiffe, die Getreide aus dem Pontos nach Aegina und der Peloponnesos (nicht auch, was besonders nahe gelegen hätte, nach Attika) bringen. Wahrscheinlich hat erst die starke Vermehrung der Metoeken- und Sklavenbevölkerung, die städtische Entwickelung und die allmählich sich mindernde Intensität des Ackerbaus seit den Perserkriegen die Einfuhr von Getreide in immer größerm Umfange zur Folge gehabt. Vor Solon wurde sogar Getreide aus Attika ausgeführt und zwar in nicht geringem Umfange und mit erheblichem Gewinn. Vgl. S. 244, Anm. 1.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 220 Anm.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 219 Anm.

aus megarischer Quelle stammende Angabe Beachtung, daß eine verbannte und nach Salamis ausgewanderte, megarische Adelssippe, die Dorykleioi, die Insel den Athenern in die Hände spielen half 1.

Dieser Gewinn hob die Sperre des eleusinischen Golfes auf, beseitigte die beständige, unmittelbare Bedrohung der nächsten Hafenplätze Athens und ermöglichte eine kräftigere Entfaltung des attischen Seeverkehrs. Freilich gaben die Megarier nicht ohne weiteres die Insel preis. Sie setzten den Kampf fort, wobei sie zwar ihren Gegnern vielen Schaden zufügten, aber auch selbst viel zu leiden hatten 2. Unter diesen Umständen erschien am Ende beiden Teilen eine Beilegung der Fehde wünschenswert, den Megariern vermutlich um so mehr, als nicht bloß die Athener ihre pontischen Handelsverbindungen bedrohten 3, sondern auch die Samier an der Propontis als gefährliche Konkurrenten auftraten 4. Man übertrug den Spartanern die Beendigung des Streites durch einen Schiedsspruch. Ein aus fünf Spartiaten gebildetes Schiedsgericht sprach darauf die Insel den Athenern zu 5.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 223 Anm.

Plut. Solon 10: Οὐ μὴν ἀλλά τῶν Μεγαρέων ἐπιμενόντων πολλά κακὰ καὶ δρῶντες ἐν τῷ πολέμῳ καὶ πάσχοντες κτλ. Vgl. dazu S. 220 Anm.

<sup>3)</sup> Vgl. weiter unten S. 249, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Um 600 begründeten die Samier, alte Handelsfreunde der Korinthier, die Kolonie Perinthos an der Propontis, welche den Megariern, namentlich ihrer Pflanzstadt Salymbria, höchst unbequem war. Die Megarier unternahmen einen Kriegszug gegen die Perinthier, allein diese wurden von ihrer Mutterstadt kräftig unterstützt, und die Megarier erlitten eine große Niederlage. Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 470, Anm. 2. — F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen (Stuttgart 1890) nimmt mit Recht an, daß die Megarier bald nach der Begründung von Perinthos auszogen. Es unterliegt wohl keinem Zweifel, daß die Samier sich erst zur Anlegung der Pflanzstadt entschlossen, als sie sich mit der Gegend bekannt gemacht und dort vorteilhafte Handelsbeziehungen angeknüpft hatten.

<sup>5)</sup> Plut. Solon 10: Ταύτην τὴν δίκην ἐδίκασαν Σπαρτιατῶν πέντε ἄνδρες, Κριτολαΐδας, Άμομφάρετος, Ύψηχίδας, Άναξίλας, Κλεομένης. Aelian, V. H. VII, 19. Vgl. dazu S. 214, Anm. 4 und S. 221 Anm. Die Athener suchten ihre Ansprüche auf die Insel auf verschiedene Weise zu begründen durch Interpolationen der Ilias (II. 557; VII, 199), Aneignung salaminischer Heroen (S. 215, Anm. 1), attische Bestattungsweise auf Salamis seit alter Zeit, delphische Orakel. Natürlich ließ man bereits Solon, der die attische Sache vor dem Schiedsgericht vertreten haben sollte, diese Gründe geltend machen, obwohl sie den Erörterungen am Ende des 4. Jahrhunderts angehören, als der Besitz der Insel wieder in Frage kam. Vgl. Wilamowitz, Hermes IX, 322 ff.; Philol. Unters. VII, 237 ff. 251 ff. 259; Joh. Toepffer, Quaest. Pisistrateae (Dorpat 1886, Diss.) 45 ff. Die Namen der Schiedsrichter haben sich, wie Toepffer a. a. O., S. 57, Anm. 1 mit Recht vermutet, wohl aus der Urkunde erhalten. Offenbar waren es höchst angesehene Spartiaten, ob aber gerade die Ephoren ist mindestens fraglich. Wie der Name

Der salaminische Erfolg hat wohl die Athener zur ersten überseeischen Untersuchung ermutigt. Gegen Ende des 7. Jahrhunderts sandten sie eine Expedition unter Führung des Olympioniken Phrynon aus, welche Sigeion an der Nordwestecke der Troas, etwas südlich von der Mündung des Hellespontos, in Besitz nahm. Die Wahl dieses Platzes zeigt deutlich, dass die Athener nicht auf den Erwerbeines selbständigen Auswanderungsgebietes ausgingen, sondern an der großen pontischen Handelsstraße einen festen Stützpunkt zu gewinnen trachteten, der ihnen eine unmittelbare Beteiligung an dem pontischen Handel ermöglichen sollte und von dem aus sie anderseits den megarischen Handelsverkehr mit dem Pontos empfindlich stören und damit die Wurzel des megarischen Wohlstandes treffen konnten. Bei dieser

Kleomenes im Hause der Agiden vorkommt, so findet sich Anaxilas in dem der Eurypontiden. Anaxilas hieße ein Urenkel des Königs Theopompos. Er gehörte zur jüngern Linie des Hauses, sein Nachkomme in der fünften Generation 'war Leotychidas, der Sieger bei Mykale (Hdt. VIII, 131). Dieser Anaxilas würde gerade gegen Ende des 7. Jahrhunderts gelebt haben. Amompharetos war gewiß ein Vorfahr des aus Hdt. IX, 53 bekannten Spartiaten.

<sup>1)</sup> Vgl. über den Zweck dieses Unternehmens: E. Curtius, Gr. Gesch 1º, 349; Duncker, Gesch. d. Altert. VIº, 134; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 402. Duncker meint, dass die athenische Regierung auch an die Entfernung von Unzufriedenen gedacht, E. Curtius, dass sie zugleich eine vorteilhafte Ablenkung nach außen beabsichtigt hätte. Holm, Gr. Gesch. I, 465 weist auf die Bedeutung der freundschaftlichen Beziehungen Athens zu Miletos hin. - Was die Zeit betrifft, so eroberte nach Hdt. V, 94 erst Peisistratos Sigeion und setzte daselbst seinen Sohn Hegesistratos zum Tyrannen ein. Letzterer hatte um den Besitz Sigeions mit den Mytilenaiern einen langen Krieg zu führen. In einem Treffen dieses Krieges verlor der Dichter Alkaios seinen Schild. Der Krieg wurde schliefslich durch einen Schiedsspruch des korinthischen Tyrannen Periandros beendigt. Nach den weiter unten zu erörternden Angaben der alexandrinischen Chronographen fiel dagegen die Besetzung Sigeions und der darauf folgende Krieg, in dem sich Pittakos (den Hdt. gar nicht erwähnt) hervorthat und Alkaios seinen Schild verlor, schon in das letzte Jahrzehnt des 7. Jahrhunderts. Man hat gewöhnlich angenommen, dass die Athener zwei Kriege mit den Mitylenaiern geführt und in der Zeit zwischen beiden Sigeion verloren hätten. Vgl. Grote, Gesch. Griech. II2, 154; Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, 52. 135. 274. 466 ff. (Sigeion um 610 erobert, es ging verloren, als sich die Lesbier zur Erhaltung ihrer Festlandsbesitzungen den Persern unterwarfen, um 533 von Peisistratos wieder gewonnen); U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IX, 123 (schliefst Sich Duncker an); E. Curtius, Gr. Gesch. I5, 349; Erwin Rohde, Rhein. Mus. XXXIII (1878), 216 f.; Joh. Toepffer, Quaestiones Pisistrateae (Dorpat 1886) Diss.) 61-114 (erster durch den Schiedsspruch Perianders beendigter Krieg gegen Ende des 7. Jahrhunderts, zweiter Krieg in den letzten Jahren des Peisistratos); Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 398 Anm. und § 402 (um 600 Schiedsspruch Perianders, dann Wiederausbruch des Kampfes und Fortsetzung bis zur Zeit des

Unternehmung wurden sie gewiss durch die Milesier begünstigt, sie gerieten aber in Konflikt mit den Mytilenaiern, denn die Troas war von

Peisistratos). — Dagegen hat A. Schoene, Symbol. Philol. Bonn. (Leipzig 1867) 746 ff. auf Grund der Darstellung Herodots den Kampf, in dem Alkaios seinen Schild verlor, in den Anfang der Regierung des Peisistratos gesetzt. Gegen Schoene mit Recht Erw. Rohde a. a. O., S. 214 ff. Beloch, Rhein. Mus. XLV (1890), 465 und Gr. Gesch. I, 316. 330, Anm. 2 will mit Rücksicht auf Hdt. V, 94 und die Erwähnung von Naukratis bei Sappho, Frgm. 138 nur einen, von Peisistratos um Sigeion geführten Krieg anerkennen. Alkaios, Pittakos und Sappho werden daher bei ihm zu Zeitgenossen des Peisistratos. Für Belochs Ansicht auch F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen (Stuttgart 1890) S. 88, Anm. 1. Für die Geschichtlichkeit der Ansätze der Chronographen tritt wiederum Erw. Rohde, Rhein. Mus. XLII (1887), 477 ein.

Zunächst ist der Schiedsspruch des Periandros als geschichtliche Thatsache genügend bezeugt. Hdt. V, 95; Apollodoros b. Diog. Laert. I, 74; Strab. XIII, 600 (Demetrios von Skepsis). Noch zur Zeit des Aristoteles beriefen sich auf diesen Schiedsspruch die Tenedier in einem Grenzstreite mit Sigeion Aristot. Rhet. I. 15, p. 1375 b, v. 31. Nun starb Periandros um 586/5 (vgl. Bd. I2, S. 638, Ann. 1) und es ist unmöglich, seine Lebenszeit über die Mitte des 6. J hrbunderts hinaus zu erstrecken, oder ihn gar zum Zeitgenossen des Hippias zu machen. Da Hegesistratos, den Peisistratos nach der Eroberung zum Statthalter Sigeions einsetzte, jedenfalls erst nach 560 geboren wurde (Hdt. I, 61; Aristot. '49π. 17, 4) so kann Peisistratos nicht in der ersten Zeit seiner Regierung (wie Schoene und E. Curtius meinen), Sigeion erobert haben, es muss vielmehr dieses Unternehmen, wofür auch andere gewichtige Gründe sprechen, in die Zeit zwischen 535 und 527 fallen. Vgl. Duncker a. a. O. 466 und Joh. Toepffer a. a. O. 108ff. Mithin enthält die Darstellung Herodots einen chronologischen Widerspruch, und es sind zwei Kriege geführt worden, der erste vor 585, der andere nach 535. Ein Beweis der attischen Herrschaft über Sigeion vor der Mitte des 6. Jahrhunderts ist die attische Inschrift auf der Stele des in Sigeion lebenden Prokonnesiers Phanodikos. Roehl, IGA. 492. Vgl. zur Erklärung der Inschrift: Wilamowitz, Lect. epigraphicae, Ind. Schol. Gotting. 1885, p. 1f. A. Kirchhoff, Stud. zur Gesch. d. gr. Alphab.4, S. 22 ff. setzt mit Recht die Inschrift "spätestens gegen Ende der ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts".

Joh. Toepffer a. a. O., S. 85 schließt sich der auch von andern (vgl. Susemihl, Rhein. Mus. XLII, S. 143) vertretenen Ansicht Valckenaeers an, daß Herodotos gelegentlich der Erzählung der Einnahme Sigeions durch Peisistratos nur episodisch auf den frühern Krieg zurückgekommen sei. Allein nach der Darstellung Herodots, wie sie uns vorliegt, folgen die Kämpfe um Sigeion, bei denen Alkaios seinen Schild verlor, zeitlich der Eroberung des Peisistratos. Herodotos deutet mit keinem Worte an, daß es sich um eine episodische Erwähnung von Kämpfen einer früheren Zeit handelt. Es ist viel wahrscheinlicher, daß Herodotos (wie u. a. Grote, Gesch. Griechenl. II<sup>2</sup>, 154 und Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 402 Anm. meinen) alles, was ihm über die Kämpfe zwischen den Athenern und Mytilenaiern bekannt war, zu einem chronologisch falschen Gesamtbilde zusammengezogen hat. Die mündliche Überlieferung, aus der er schöpfte, reichte im ganzen nicht über die Zeit der Peisistratiden hinaus (vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 512;

Abydos an lesbisches Kolonialgebiet und auch auf der andern Seite des Hellespontos waren Sestos und Madytos lesbische Pflanzstädte. Sigeion

11°, 4), und es konnte sich in derselben die chronologische Folge entfernterer und verwickelterer Ereignisse leicht verschieben und zusammenschieben.

Der Krieg um Sigeion war offenbar, ebenso wie der megarische, eine Fehde, die jahrzehntelang die Beteiligten beschäftigte. Zeitweise entbrannte der Kampf heftiger, dann trat thatsächliche oder vertragsmäßige Waffenruhe ein, auf die eine Erneuerung des Kampfes folgte. Vgl. S. 221 Anm.

Nach Strab. XIII, 599 (Demetrios von Skepsis) setzten sich die Athener unter Führung des Olympioniken Phrynon in den Besitz von Sigeion, während die Lesbier für sich fast die ganze Troas in Anspruch nahmen und auch daselbst die meisten Ansiedelungen begründet hatten. Der Mytilenaier Pittakos, einer der sieben Weisen, πλεύσας έπλ τον Φούνωνα στρατηγόν διεπολέμει τέως διατιθείς καί πασχων κακώς. ότε και 'Αλκαιός φησιν ό ποιητής, έαυτον έν τινι άγωνι κακώς φερόμενον τα οπλα ρίψαντα φυγείν ατλ. ΰστερον δ' έκ μονομαχίας tötet er den Phrynon. Der Krieg dauert aber noch weiter fort, bis ihn der Schiedsspruch des Periandros beendigt. Die Worte öre zai Alzaios opger sind keineswegs mit Kramer I Praef. LXXXVII, A. Meineke und A. Schoene a. a. O., S. 750 als Interpolation aus dem Texte zu entfernen, sondern stehen mit demselben, wie Joh. Toepffer, Quaest. Pisistrateae, p. 84 nachweist, mit demselben in engem Zusammenhange. Es folgt in dem Berichte Strabons ebenso wie bei Herodotos auf einen langen, an allerlei Wechselfällen reichen Krieg, in dem u. a. Alkaios seinen Schild verliert, der Schiedsspruch des Periandros. Herodotos knüpft ihn nur an die Eroberung Sigeions durch Peisistratos.

Zur zeitlichen Bestimmung dieses ersten Krieges kommen folgende Angaben in Betracht. Phrynon siegte nach der Olympionikenliste bei Euseb. I, 199 Schoene (Iul. Africanus) Ol. 36, 1 = 636 im Stadion, nach Diog. Laert. I, 74 im Pankration. Dadurch ist die Zeit Phrynons ungefähr, aber auch nur ungefähr bestimmt. Vgl. Bd. 12, S. 587 (Thukydides bezeichnet die Olympiaden nach den Siegern im Pankration). Ferner wußte man aus den Gedichten des Alkaios, daß dieser ein Zeitgenosse des Pittakos war. Συνήπμασε δὲ τούτοις καὶ ή Σαπφώ, Strab. XIII, 617. - Nach Diog. Laert. I, 79 fiel die Blüte des Pittakos um Ol. 42 = 612/9, er starb Ol. 52, 3 = 570 βιούς ὑπὲρ ἔτη ἐκθομήκοντα. Die Zahl έβθομήχοντα ist, wie Meursius, Bergk, Susemihl, Rhein. Mus. XLII (1887), 141 und Erw. Rohde, ebenda, S. 476 bemerkt haben, aus οὐθοήχοντα verschrieben. Rohde weist ferner darauf hin, dass nach dem regelmässigen Sprachgebrauche bei der Ansetzung der Blüte das erste Jahr der Olympiade gemeint ist. Also Blüte: Ol. 42, 1 = 612/11, Tod = Ol. 52, 3, Alter: 82 Jahre. Auf die Urquelle, aus der die Angaben des Diog. Laert. stammen, geht auch Suid. s. v. Πιτιαχός zurück (vgl. E. Maafs, De biographis Graecis, Philol. Unters. III, 114ff.; Erw. Rohde, Rhein. Mus. XLII, 477). Suid. setzt die Geburt des Pittakos in Ol. 32 = 652, d. h. nach der üblichen, ungefähren Schätzung der Chronographen vierzig Jahre vor der ἀχμή. Dann heifst es bei Suidas: είς και αὐτὸς τῶν ζ΄ σοφῶν ὧν. ἔγραψε νόμους, και τη μβ΄ όλυμπιαδι Μέλαγχρον τον τύραννον Μιτυλήνης άνείλε, καί Φρύνωνα στρατηγόν Αθηναίων πολεμούντα ύπερ του Σιγείου μονομαχών απέχτεινε xrà. Die Blüte fällt hier also mit der Ermordung der mytilenaeischen Tyrannen Melanchros zusammen, die Datierung bezieht sich nicht auch auf den Zweikampf sollte ter Myttlenaier Archeanax mit Steinen aus dem zerstörten Ilion setestigt naben. Zur Vertreibung der Eindringlinge wurden daher inn den Myttlenaiern Streitkrätte inter Führung des Pittakos, des Hyrrhas Sohn, nach dem Heilesponios geschickt. Nachdem wohl ein inmittelbarer Angriff mit Sigeion gescheitert war, befestigten die Myttlenaier nördlich invon den sandigen Vorsprung an der Skamandros-Mündung, der den westlichen Abschluts des Hellesponios bildet. Diese Achilleion genannte Veste schnitt die unmittelbare Verbindung der Athener mit der Meeresstraise ab. Es kam nun zu einem langen, wechselvollen Kriege, in dem Sigeion und Achilleion die Stützpunkte varen, von denen aus die Athener und Myttlenaier sich bekämpften.

nit Phrynon, denn dieser wird von den Chronographen in Ol. 43, 2 = 607 6 geestat Vgl. Euseb. Vers. Arm. Abr. 1410; Hieron. Abr. 1410 Schoene (1409 F). Vgl. Toepffer, Quaest. Pisistrateae., p. 66; Susemihl, Rhein. Mus. XLII (1887). 142, Anm. 3 S. irrt jedoch, wenn er die Ansetzung der Akme auf die Aussendung tes Pittakos gegen Phrynon bezieht: und Erw. Rohde ebenda, S. 477 [R. giebt eine im Rhein. Mus. XXXIII. 187 ausgesprochene Ansicht auf. daß die augs nach dem Zweikampfe mit Phrynon datiert wurde. Erw. Rohde hält das Datum 313 als Zeit der Ermordung des Melanchros für ein geschichtlich überliefertes, chenno die weitern apoilodorischen Daten bei Diog. Laert. I, 74 und 79, daß Pittakos 590 zum Aesymneten gewählt wurde, 560 dieses Amt niederlegte und 570 starb Das Datum des Endes der Tyrannis des Melanchros dürfte in der That aus der mytilenaeischen Prytanenliste und Chronik ebenso ungefähr richtig zu ermitteln gewesen sein, wie man an der Hand der attischen Archontenliste Drakon, solon und Peisistratos zeitlich bestimmen konnte. Der dem Schiedsspruche Pecianders vorhergehende Zweikampf zwischen Pittakos und Phrynon ist jedoch schwerlich auf Grund wirklicher Überlieferung in das Jahr 607 6 gesetzt. Nicht unverdächtig ist es, daß er gerade in die Mitte der Regierung Perianders (627 nis 586 vgl. Bd. 1, 638 und dreifsig Jahre nach dem olympischen Siege Phrynons angesetzt ist. Doch werden die Erwägungen der Chronographen von der Wahrheit nicht sehr entfernt sein. Der Krieg wird zwischen 610 und 595 ansusetzen sein.

- 1; Strab. XIII., 599. Über die Namensform Archeanax statt der in den Heischr. überlieferten Archaianax vgl. Diog. Laert. III., 31; Diod. XII., 31; Alkaios Frgm. 119 und dazu Toepffer a. a. O., S. 62, Anm. 2.
- 2, Strab. XIII, 600; Diog. Laert. I, 74; Plut. d. Herod. malign. 15, p. 858. Pittakos Υρφασιος genannt als Ύρφα παίς. Suid. s. v. Ύγφα παίς; Priscian II, p. 65 Hertz. Diese patronymische Bildung kommt auch in Thessalien vor. Man machte vielfach fälschlich den Pittakos zum Sohne des Hyrrhadios. Diog. Laert. 1, 74, 80; Suid. s. v. Πιτταχός. Vgl. dazu Toepffer a. a. O., S. 64, Anm. 4.
- 3, Hdt V, 94: Επολέμεον γὰς ἔκ τε Αχιλλήτου πόλιος όςμετομενοι και Σιγείου έπι χρόνου συχνὸν Μυτιληναϊοί τε και Αθηναϊοί. Gegen die Angabe des Timaios, Permudron Επιτειχίσαι τὸ Αχιλλείου τοῖς Αθηναϊοίς βοηθοίντα τοῖς πεςὶ Πίττακου wendet sich Demetrios von Skepsis bei Strab. XIII, 600. Vgl. noch Plin. H. N. V 191. Valer Max VI, 5 ext. 1. Der eigentliche Gegenstand des Kampfes war

em Gefechte, das für letztere unglücklich verlief, warf der Alkaios, wie er seinem Freunde Melanippos meldete, auf der ...at seinen Schild fort, den dann die Sieger im Tempel der Athena sigeion aufhingen 1. Großen Ruhm erwarb sich dagegen Pittakos, sher Phrynon im Zweikampf erschlug 2 und dadurch wesentlich dazu

Telyain. Vgl. Hdt. V, 94 (οι μὲν ἀπαιτέοντες τὴν χώρην κτλ.); Strab. XIII, 599; Pelyain. Strat. I, 25 (ἐμονομάχουν Σιγείου πέρι), Plut. de Herod. malign. 15, p. 856; Schol. Aeschyl. Eumen. 398; Suid. s. v. Πιττακός vgl. Toepffer a. a. O. 186. Nach Diog. Laert. I, 74 kämpften die Athener und Mytilenaier περὶ τῆς ἀπαλλείνιδος χώρας, Pittakos tötet Phrynon und ἀνεσωίσατο τὸ χωρίον ὕστερον μέν το φρειν ἀπολλόδωρος ἐν τοῖς χρονικοῖς διαδικασθῆναι τοὺς ἀθηναίους περὶ τοῦ μερίου πρὸς τοὺς Μιτυληναίους, Periandros sprach es den Athenern zu. Der Irrima inbezug auf den Schiedsspruch liegt auf der Hand, auch scheint die ἀχιλιίνις χώρα keine andere als die Ἰλιὰς χώρα bei Hdt. zu sein, indessen das χωρίον, in Pittakos durch seinen Sieg (aus schwerer Bedrängnis) rettet, kann doch nur in Achilleion sein, und das muſs in der Quelle des Diog. Laert. gestanden haben. Vgl. Duncker VI<sup>5</sup>, 135; Erw. Rohde, Rhein. Mus. XXXIII (1878), 216 und dargen Toepffer a. a. O. 88, gegen den sich wiederum Erw. Rohde, Rhein. Mus. IIII (1887), 477 wendet.

Alkaeos, Frgm. 32 Bergk, P. L. Gr. III<sup>4</sup>, 159 (Hdt. V, 95; Strab. XIII, 500).

<sup>2)</sup> Strab. XIII, 600; Diog. Laert. I, 74; Diod. IX, 12; Plut. de Herod. malign. 15; Polysen I, 25; Suid. s. v. Πιττακός; Schol. Aesch. Eumen. 397; Festus, P. 235 M; Jul. Africanus Ol. 36 b. Euseb. v. Schoene I, 200; Euseb. Vers. Arm. Abr. 1410; Hieron. Abr. 1410. — Was über die Art des Zweikampfes verlautet (Pittabes wirft über seinen Gegner ein Fischernetz), ist ungeschichtlich und nach dem sampfe der retiarii bei den Gladiatorenspielen erfunden. Bei Strab. XIII, 600 ersint Pittakos genau in der Bewaffnung eines retiarius. Vgl. Toepfier, Quaest. Paistrateae, p. 96 ff., der darum an der Geschichtlichkeit des Zweikampfes überleapt sweifelt, zumal Herodotos über denselben nichts sage. Indessen, wenn Hdt. desemben nicht erwähnt, so folgt daraus in diesem Falle noch nicht, dass er von maichts wasste. Es heisst bei Hdt. V, 95: πολεμεόντων δέ σφεων παντοία και tha trivero ir τησι μάχησι, ir δε δή και Αλκαίος ό ποιητής κτλ. Stein bemerkt dazu mit vollem Recht: "Bei αλλα denkt H. wohl besonders an den berühmten Zweikampf wiehen Pittakes und Phrynon". Für ungeschichtlich wird der Zweikampf auch Ra Grundner, Quo tempore atque duce bellum Salaminium etc. (Jena 1875, Diss.) 131, Anm. 2 und F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen (Stuttat 1890) S. 88, Anm. 1 erklärt, an der Geschichtlichkeit halten dagegen Erw. loade, Rhein. Mus. XLII (1887), 476 und Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 402, . 644 fest. - F. Cauer sagt: "Der Zweck dieser Erfindung wird gewesen sein, n Namen Ilizzázetov, welchen ein Grundstück bei Sigeion noch in späterer zit trug (Diog. Laert. I, 75; Plut. de Herod. malign. 15) zu erklären. Allein rgends ist angegeben, dass das xwelov Πιττάκιον bei Sigeion lag. Die Überferung über die Landschenkung an Pittakos ist eine so zersplitterte und hwankende, daß sich nichts Sicheres feststellen läßt. Nach Diod. IX, 12 verben ihm die Mytilenaier die Hälfte τζε γώρας υπέρ ης έμονομάγησε, nach Val.

sollte der Mytilenaier Archeanax mit Steinen aus dem zerstörten befestigt haben 1. Zur Vertreibung der Eindringlinge wurden von den Mytilenaiern Streitkräfte unter Führung des Pittakos Hyrrhas Sohn, nach dem Hellespontos geschickt 2. Nachdem wo unmittelbarer Angriff auf Sigeion gescheitert war, befestigten die tilenaier nördlich davon den sandigen Vorsprung an der Skamal Mündung, der den westlichen Abschluß des Hellespontos bildet. Achilleion genannte Veste schnitt die unmittelbare Verbindung Athener mit der Meeresstraße ab. Es kam nun zu einem is wechselvollen Kriege, in dem Sigeion und Achilleion die Stützp waren, von denen aus die Athener und Mytilenaier sich bekämp

mit Phrynon, denn dieser wird von den Chronographen in Ol. 43, 2 = 607 setzt. Vgl. Euseb. Vers. Arm. Abr. 1410; Hieron. Abr. 1410 Schoene (14 Vgl. Toepffer, Quaest. Pisistrateae, p. 66; Susemihl, Rhein. Mus. XLII 142, Anm. 3 [S. irrt jedoch, wenn er die Ansetzung der Akme auf die Auss des Pittakos gegen Phrynon bezieht] und Erw. Rohde ebenda, S. 477 [R seine im Rhein. Mus. XXXIII, 187 ausgesprochene Ansicht auf, dass die nach dem Zweikampfe mit Phrynon datiert wurde|. Erw. Rohde hält das 612 als Zeit der Ermordung des Melanchros für ein geschichtlich überli ebenso die weitern apollodorischen Daten bei Diog. Laert. I, 74 und 79 Pittakos 590 zum Aesymneten gewählt wurde, 580 dieses Amt niederlegte u starb. Das Datum des Endes der Tyrannis des Melanchros dürfte in de aus der mytilenaeischen Prytanenliste und Chronik ebenso ungefähr richtig mitteln gewesen sein, wie man an der Hand der attischen Archontenliste I Solon und Peisistratos zeitlich bestimmen konnte. Der dem Schiedsspruc rianders vorhergehende Zweikampf zwischen Pittakos und Phrynon ist schwerlich auf Grund wirklicher Überlieferung in das Jahr 607/6 gesetzt. unverdächtig ist es, dass er gerade in die Mitte der Regierung Perianden bis 586 vgl. Bd. 12, 638) und dreissig Jahre nach dem olympischen Siege nons angesetzt ist. Doch werden die Erwägungen der Chronographen v Wahrheit nicht sehr entfernt sein. Der Krieg wird zwischen 610 und 59t

<sup>1)</sup> Strab. XIII, 599. Über die Namensform Archeanax statt der Hdschr. überlieferten Archaianax vgl. Diog. Laert. III, 31; Diod. XII, 31; Frgm. 119 und dazu Toepffer a. a. O., S. 62, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Strab. XIII, 600; Diog. Laert. I, 74; Plut. d. Herod. malign. 15, Pittakos 'Υρράδιος genannt als "Υρρα παίς. Suid. s. v. "Υρρα παίς; Prist p. 65 Hertz. Diese patronymische Bildung kommt auch in Thessalien von machte vielfach fälschlich den Pittakos zum Sohne des Hyrrhadios. Diog. I, 74. 80; Suid. s. v. Πιττακός. Vgl. dazu Toepffer a. a. O., S. 64, Ann. 4

<sup>3)</sup> Hdt. V, 94: ἐπολέμεον γὰς ἔχ τε Αχιλληίου πόλιος όρμεόμενοι καὶ ἐπὶ χρόνον συχνὸν Μυτιληναϊοί τε καὶ Αθηναϊοί. Gegen die Angabe des T Periandros ἐπιτειχίσαι τὸ Αχίλλειον τοις Αθηναϊοις βοηθοϊντα τοῖς περί Ε wendet sich Demetrios von Skepsis bei Strab. XIII, 600. Vgl. noch Plin. V, 124; Valer. Max. VI, 5 ext. 1. Der eigentliche Gegenstand des Kamps

In einem Gefechte, das für letztere unglücklich verlief, warf der Dichter Alkaios, wie er seinem Freunde Melanippos meldete, auf der Flucht seinen Schild fort, den dann die Sieger im Tempel der Athena zu Sigeion aufhingen 1. Großen Ruhm erwarb sich dagegen Pittakos, als er Phrynon im Zweikampf erschlug 2 und dadurch wesentlich dazu

Sigeion. Vgl. Hdt. V, 94 (οι μὲν ἀπαιτέοντες τὴν χώρην κτλ.); Strab. XIII. 599; Polyain. Strat. I, 25 (ἐμονομάχουν Σιγείου πέρι), Plut. de Herod. malign. 15, p. 858; Schol. Aeschyl. Eumen. 398; Suid. s. v. Πεττακός vgl. Toepffer a. a. O. 88 ff. Nach Diog. Laert. I, 74 kämpften die Athener und Mytilenaier περὶ τῆς Αχιλλείτιδος χώρας, Pittakos tötet Phrynon und ἀνεσώσατο τὸ χωρίον ὕστερον μέν τοὶ φησιν ᾿Απολλόδωρος ἐν τοῖς χρονικοῖς διαδικασθῆναι τοὺς ᾿Αθηναίους περὶ τοῦ χωρίον πρὸς τοὺς Μιτυληναίους, Periandros sprach es den Athenern zu. Der Irrtum inbezug auf den Schiedsspruch liegt auf der Hand, auch scheint die ᾿Αχιλλείτις χώρα keine andere als die Ἰλιὰς χώρα bei Hdt. zu sein, indessen das χωρίον, das Pittakos durch seinen Sieg (aus schwerer Bedrängnis) rettet, kann doch nur das Achilleion sein, und das muſs in der Quelle des Diog. Laert. gestanden haben. Vgl. Duncker VI, 135; Erw. Rohde, Rhein. Mus. XXXIII (1878), 216 und dagegen Toepffer a. a. O. 88, gegen den sich wiederum Erw. Rohde, Rhein. Mus. XLII (1887), 477 wendet.

 Alkaeos, Frgm. 32 Bergk, P. L. Gr. III<sup>4</sup>, 159 (Hdt. V, 95; Strab. XIII, 600).

2) Strab. XIII, 600; Diog. Laert. I, 74; Diod. IX, 12; Plut. de Herod. malign. 15; Polyaen I, 25; Suid. s. v. Harraxoc; Schol. Aesch. Eumen. 397; Festus, p. 285 M; Jul. Africanus Ol. 36 b. Euseb. v. Schoene I, 200; Euseb. Vers. Arm. Abr. 1410; Hieron. Abr. 1410. — Was über die Art des Zweikampfes verlautet (Pittakos wirft über seinen Gegner ein Fischernetz), ist ungeschichtlich und nach dem Kampfe der retiarii bei den Gladiatorenspielen erfunden. Bei Strab. XIII, 600 erscheint Pittakos genau in der Bewaffnung eines retiarius. Vgl. Toepffer, Quaest. Pisistrateae, p. 96 ff., der darum an der Geschichtlichkeit des Zweikampfes überhaupt zweifelt, zumal Herodotos über denselben nichts sage. Indessen, wenn Hdt. denselben nicht erwähnt, so folgt daraus in diesem Falle noch nicht, dass er von ihm nichts wusste. Es heißt bei Hdt. V, 95: πολεμεόντων δέ σφεων παντοία καί ἄ λλα έγένετο έν τῆσι μάχησι, έν δὲ δή καὶ Αλκαῖος ὁ ποιητής κτλ. Stein bemerkt dazu mit vollem Recht: "Bei alla denkt H. wohl besonders an den berühmten Zweikampf zwischen Pittakos und Phrynon". Für ungeschichtlich wird der Zweikampf auch von Grundner, Quo tempore atque duce bellum Salaminium etc. (Jena 1875, Diss.) S. 31, Anm. 2 und F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen (Stuttgart 1890) S. 88, Anm. 1 erklärt, an der Geschichtlichkeit halten dagegen Erw. Rohde, Rhein. Mus. XLII (1887), 476 und Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 402, S. 644 fest. - F. Cauer sagt: "Der Zweck dieser Erfindung wird gewesen sein, den Namen Ilitráxeiov, welchen ein Grundstück bei Sigeion noch in späterer Zeit trug (Diog. Laert. I, 75; Plut. de Herod. malign. 15) zu erklären. Allein nirgends ist angegeben, dass das ywolov Πιττάκιον bei Sigeion lag. Die Überlieferung über die Landschenkung an Pittakos ist eine so zersplitterte und schwankende, daß sich nichts Sicheres feststellen läßt. Nach Diod. IX, 12 verliehen ihm die Mytilenaier die Hälfte της χώρας ύπερ ής έμονομάχησε, nach Val.

beitrug, dass die Mytilenaier Achilleion behaupteten <sup>1</sup>. Schließlich einigte man sich über die Beilegung der Fehde durch einen Schiedsspruch des korinthischen Tyrannen Periandros. Dieser entschied, dass beide Teile das behalten sollten, was sie thatsächlich im Besitze hätten. Infolge davon behielten die Athener Sigeion, die Mytilenaier Achilleion <sup>2</sup>. Ersteren fiel also der eigentliche Gegenstand des Kampfes zu, aber die mytilenaeische Veste versperrte ihnen die unmittelbare Verbindung mit dem Hellespontos.

g.

In Attika hatte inzwischen die wirtschaftliche und politische Entwickelung eine höchst bedenkliche Gestalt angenommen. Das hart bedrängte und bedrückte Volk erhob sich gegen die Oligarchie der Reichen, die den Staat und die Bevölkerung beherrschte und ausbeutete <sup>3</sup>. Der Habsucht fiel nicht nur der Einzelne zum Opfer, sondern sie vergriff sich auch an dem Gute der Gemeinde und der Heiligtümer <sup>6</sup>. Das Gericht gewährte dem gemeinen Manne keinen Schutz, denn die Richter gehörten zur herrschenden Klasse und fällten ungerechte Urteile <sup>5</sup>. Je schwerer der Druck auf dem Volke lastete und es erbitterte, desto mehr wuchs die Begehrlichkeit und der revolutionäre Trieb. Die Volkspartei forderte eine Landaufteilung und vollständige Umgestaltung der Verfassung <sup>6</sup>.

Max. VI, 5 Ext. 1 die Hälfte recuperati agri, er wies indessen das Geschenk zurück und veranlaste (nach Diod.) die Aufteilung desselben zu gleichen Teilen. Nach Sosikrates b. Diog. Laert. I, 75 behielt er von dem angebotenen Acker nur ein kleines Stück, ähnlich Nepos, Thrasyb. 4; Plut. de Herod. malign. 15, p. 856 und praecept. rei publ. ger. 27, p. 820 F (ἡς γὰρ ἐκτῆσατο χώρας τοῖς πολίταις κτλ.). Bei Diog. Laert. I, 75 wird dem Pittakos anscheinend zum Lohne für seine Wirksamkeit als Aisymnetes Land geschenkt, ὁ δὲ ἰερὰν ἀνῆκεν, ῆτις νῦν Πιττάκειος καλεῖται. Daraus ist zu entnehmen, daß es ein von Pittakos gestiftetes Tempelgrundstück gab. Toepffer a. a. O. 105 vermutet, daß die Landschenkung an Pittakos mit einer Landaufteilung nach dem Siege über die verbannten Oligarchen zusammenhing.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 252, Anm. 3.

Hdt. V, 95: κατήλλαξε δὲ ώδε, νέμεσθαι έκατέρους την ἔχουσι. Σίγειον μέν νυν οθτω ἐγένετο ὑπ' 'Αθηναίοισι. Vgl. S. 250 Anm.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 187 und S. 243.

<sup>4)</sup> Solon Frgm. 4, v. 12 ff.

<sup>5)</sup> Solon Frgm. 4, v. 14 ff. 37; Frgm. 36, v. 8.

<sup>6)</sup> Aristot. Αθπ. 11, 2: ὁ μὲν γὰρ δῆμος ῷετο πάντ' ἀνάδαστα ποιήσειν αὐτόν, κτλ. Plut. Solon 13: τὴν γῆν ἀναδάσασθαι καὶ ὅλως μεταστῆσαι τὴν πολιτείαν. Aristot. Αθπ. 12, 3: καὶ πάλιν δ' (ἐτέρ)ωθί που λέγει περὶ τῶν διανείμασθαι τὴν γῆν βουλομένων οἱ δ' ἐφ' ἀρπαγαῖσιν ἦλθον, ἐλπί(δ' εἶ)χον ἀφνεάν κτλ. . . . οὐδέ

Der Kampf der Parteien war hartnäckig; lange Zeit war die Bürgerschaft wie in zwei feindliche Lager gespalten <sup>1</sup>. Man stand dicht vor einem Bürgerkriege. In dieser kritischen Lage trat Solon, der infolge seiner Verdienste um die Eroberung von Salamis in allen Kreisen hohes Ansehen besaß <sup>2</sup>, immer mehr als derjenige Mann hervor, der allein imstande wäre, den Staatswagen zu lenken und in das rechte Geleise zu bringen. Er war der Sohn des Exekestides und stammte aus einem vornehmen, mit dem Königsgeschlechte der Medontiden verwandten Hause <sup>3</sup>, gehörte aber seinem Vermögen und seiner Lebensstellung nach (als Kaufmann) nicht zu den reichen Standesgenossen, welche den Staat beherrschten, sondern zum Mittelstande <sup>4</sup>.

μοι τυραννίδος | άνδάνει βία τι (ῥέξ)ειν, ούδὲ πιε(ίρα)ς χθονὸς | πατρίδος κακοῖσιν ἐσθλοὶς ἰσομοιρίαν ἔχειν. Wiederholte Hinweise auf die Begehrlichkeit des Volkes, das Solon im Zaume hielt: Solon bei Aristot. ¾θπ. 12, 4, v. 1—2; v. 47 ff. (Frgm. 36, v. 18—20) 12, 1 (Frgm. 5) und 12, 5. Die Forderung der Landaufteilung betraf wesentlich die Aufteilung der ἐπίμορτος γῆ der großen Grundherren, an die sie auf Teilbau bewirtschaftenden Hektemoroi. Vgl. S. 109. Unter Hinweisung auf den Umstand, daſs im Attischen dasselbe Wort (κλῆρος) zur Bezeichnung von Los, Erbe, Landgut dient, macht Wilamowitz, Aristoteles II, 47 die richtige Bemerkung, daſs der private Grundbesitz des herrschenden Standes durch Occupation und Aufteilung von Gemeindeland entstanden sei.

<sup>1)</sup> Aristot. Aθπ. 5, 1.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 221 Anm.

<sup>3)</sup> Darum heist Solon Κοδρίδης. Plut. Solon 1; Diog. Laert. III, 1; Suid. s. v. Κοδρίδης. Vgl. S. 127. 131 und dazu Joh. Toepffer, Att. Genealogie, S. 234, Anm. 1. Über die Bezeichnung Solons als Σαλαμίνιος vgl. S. 222 Anm. Nach Aristot. Άθπ. 5, 1 gehörte er τῆ μὲν φύσει καὶ τῆ δόξη zu den πρῶτοι (vgl. dazu Kaibel, Stil und Text der Ἡθπ., S. 132). Plut. Solon 1: οἰκίας δὲ πρῶτης κατὰ γένος. Nach Didymos b. Plut. a. a. O. stimmten alle darin überein, daſs Solons Vater Exekestides hieſs, nur ein sonst unbekannter Grammatiker Philokles hatte denselben Euphorion genannt. Ein Verwandter (aber kein Bruder. Vgl. Diog. Laert. III, 1) und naher Freund Solons war Dropides, ein Vorſahr des Oligarchen Kritias: Plut. Charm. 157 E; Tim. 20 E. Mahnung Solons an Kritias, den Sohn des Dropides: Frgm. 22. — Berührung von Platons Stammbaum (mütterlicherseits) mit Solon: Diog. Laert. III, 1. Vgl. dazu W. Petersen, Quaestiones de hist. gentium att. (Kiel 1880, Diss.) 107 ff. — Nach Herakleides Pontikos bei Plut. Solon 1 war die Mutter Solons eine Base der Mutter des Peisistratos.

<sup>4)</sup> Aristot. 'Αθπ. 5, 3: τη δ' οὐσία καὶ τοῖς πράγμασι (vgl. Kaibel, Stil und Text der 'Αθπ., S. 132) τῶν μέσων; Pol. IV. 11, p. 1296 a, v. 19. Vgl. über den μέσος und die aristotelische μεσότης, sowie über die Beurteilung Solons und seines Werkes unter diesem Gesichtspunkte, S. 25, Anm. 4. — Solon Kaufmann: S. 187, Anm. 2. Er rechnet sich nicht zu den πλούσιοι: Solon bei Aristot. 'Αθπ. 5, 3 und bei Plut. Solon 3. Immerhin muß er wohl, nach seiner Wahl zum Archon zu

Machte ihn auch dieser äußere Umstand zum Vermittler zwischen den Parteien geeignet 1, so empfahl ihn zum Staatsordner vor allem seine ganze Persönlichkeit. Seine Gedichte, welche die attische Litteratur eröffneten, zeigen ihn als eine ideal angelegte, jedoch von Schwärmerei freie Natur, als einen klar denkenden und praktisch handelnden Mann. Bis in sein hohes Alter bewahrte er Lust zum Leben und zum Lernen. Mit warmer Vaterlandsliebe und politischer Einsicht verband er eine einfache Frömmigkeit und einen festen Glauben an die göttliche, jedes Unrecht früher oder später strafende Gerechtigkeit. Er handelte nach dem Grundsatze, daß der Mittelweg der beste wäre 2, griff aber mit voller Energie ein, wenn es die Umstände erforderten, und hielt an dem, was er für richtig erkannt hatte, unerschütterlich fest.

Was er über die Lage des Staates, die Ursache des Übels und die Mittel zur Heilung dachte, that er der Bürgerschaft in Elegien kund. Es waren in großen, allgemeinen Zügen gehaltene Volksreden in Versen, deren klare und feste, rückhaltlose und eindringliche Sprache einen tiefen Eindruck machte. Am Eingange einer der bedeutsamsten Elegien 3 spricht er die Überzeugung aus, dass nach dem Willen der Götter die Stadt, über die Pallas Athena schirmend ihre Hand hielte, niemals untergehen würde, aber die Bürger selbst wollten sie in ihrem Unverstande zugrunde richten. Er brandmarkt die kein Gut und kein Recht achtende Habgier der leitenden Männer, die schon mit der Zeit ihre gerechte Strafe erleiden werden, weist auf das gemeingefährliche Parteitreiben und die verderblichen Folgen eines Bürgerkrieges hin, um dann auf die traurige Lage der Armen einzugehen. Vom Übel der Gemeinde kommt unvermeidlich auf jeden sein Teil. Das will er den Athenern vorhalten, aus Gesetzlosigkeit erwachsen der Stadt die größten Ubel, aber die Befolgung und die Herrschaft guter Gesetze führt zu Segen und Wohlstand.

Eine andere Elegie 4 beginnt mit dem Ausdruck des Schmerzes

schließen, zu den Pentakosiomedimnen gehört haben. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles II 59, 32.

<sup>1)</sup> Vgl. Plut. Solon 14.

Über die ihm zugeschriebenen Sinnsprüche (μηθὲν ἄγαν u. s. w.) vgl. Brunco, Acta Semin. Erlangens. III (1884), 337 ff.

<sup>3)</sup> Zum größern Teile und am Schlusse vollständig erhalten bei Demosth. d. f. leg. 254 (Frgm. 4). Daß es sich um eine andere Elegie handelt als um die, von der bei Aristot. A3π. 5 die Rede ist, zeigt Wilamowitz, Aristoteles II, 305 ff.

Solon bei Aristot. A3n. 5. (Es gehört dazu wahrscheinlich Frgm. 15.
 B. Keil, Die solonische Verfassung in Aristoteles' Verfassungsgesch., S. 42). Vgl.

über die Erkenntnis, daß die älteste Ionierstadt dahinschwinde. Er geißelt die Habsucht und den Übermut der Reichen, schiebt ihnen die Schuld an dem Bürgerzwiste zu und mahnt sie zur Mäßigung. Kurz und bündig erklärt er: "Wir werden uns nicht fügen, und euch wird nicht alles (wie ihr jetzt wähnt) bequem verlaufen." Aber er wandte sich auch gegen die Begehrlichkeit und die unberechtigten Forderungen der Volkspartei. "Er stritt für beide wider beide" und richtete schließlich an sie gemeinsam die eindringliche Aufforderung zum Nachgeben.

Auf Grund der unparteiisch abwägenden Stellung, die Solon trotz der scharfen Verurteilung der gewinnsüchtigen Machthaber in dieser Elegie einnahm, wurde er von den Parteien zum Archon gewählt und mit außerordentlicher Machtvollkommenheit bekleidet. Er erhielt den Auftrag, die Versöhnung zu vermitteln, die Verfassung zu ordnen und ein neues Stadtrecht einzuführen 1. Solon verhehlte sich nicht die Schwierigkeiten seiner Aufgabe 2, gab aber die bestimmte Erklärung ab, daß er ihr gerecht werden würde 3. Viele glaubten oder hofften sogar, daß er seine allmächtige Stellung benutzen würde, um sich zum Tyrannen aufzuwerfen. Es hätte in seiner Hand gelegen, sei es mit der einen oder der andern Partei, einen Staatsstreich auszuführen, allein er widerstand allen Versuchungen und machte ausschließlich das Wohl des Staates zur Richtschnur seines Handelns. Von allen Seiten mit ungestümen Forderungen bedrängt und gehetzt, blieb er unentwegt

zur Erklärung Kaibel, Stil und Text der 29n. 130 ff.; Wilamowitz a. a. O. II, 304 ff.

<sup>1)</sup> Aristot. Άθπ. 5, 2: είλοντο χοινή διαλλαχτήν καὶ ἄρχοντα Σόλωνα καὶ τ(ήν πολι)τεί(α)ν ἐπέτρεψαν αὐτῷ χτλ. 6, 1: χύριος δὲ γενόμενος τῶν πραγμάτων Σόλων κτλ. Das stand in der Atthis. Vgl. Plut. Solon 14: ἡρέθη δὲ ἄρχων μετὰ Φιλόμβροτον όμοῦ καὶ διαλλαχτής καὶ νομοθέτης (vgl. S. 41, Anm. 2). Wenn dann Plut. Solon 16 erzählt, daſs die Athener erst nach der Durchführung der Seisachtheia, deren Nutzen sie bald einsahen, τὸν Σόλωνα τῆς πολιτείας διορθωτήν καὶ νομοθέτην ἀπέδειζαν (vgl. B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 41), so handelt es sich offenbar um eine willkürliche Umgestaltung der Überlieferung durch Hermippos. (Anders urteilt freilich F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen, S. 66 und Hat Aristoteles u. s. w., S. 72.) Den Nutzen der Seisachtheia haben die Reichen nicht eingesehen, und die Volkspartei hatte mehr erwartet. — Über die διαλλαχταί im Jahre 403 vgl. Aristot. Άθπ. 38, 4; Xen. Hell. II. 4, 38.

<sup>2)</sup> Solon bei Plut. Solon 14. Vgl. B. Keil a. a. O., S. 44.

<sup>3)</sup> Solon bei Aristot. Aθπ. 11, 3: α μὲν γὰο εἶπα σὺν θεοῖσιν ἤνυσα. Frgm. 36, 15: ἔρεξα καὶ διήνυσ' ὡς ὑπεσχόμην. Was Phanias bei Plut. Solon 14 über die angeblichen Versprechungen berichtet, die Solon insgeheim den Parteien machte, hat natürlich keinen Wert und beruht wohl auf einem Schlusse aus der Enttäuschung derselben.

auf der von ihm betretenen Mittelstraße. Beide Parteien deckte er mit seinem starken Schild und duldete nicht einen unrechten Sieg der einen über die andere ¹. Über seine Absichten war man zunächst im Ungewissen. Die herrschende Klasse glaubte, daß er die alte Staatsordnung wiederherstellen oder sie höchstens wenig verändern würde, das Volk wiederum hoffte auf eine Landaufteilung ².

Gleich bei seinem Amtsantritte im Sommer 5943, erließ

<sup>1)</sup> Aristot. Άθπ. 11, 2: καὶ ἐξὸν αὐτῷ μεθ' ὁποτέρων ἐβούλετο συστό(ντι) τυραννεῖν, είλετο πρὸς ἀμφοτέρους ἀπέχθεσθαι σώσας τὴν πατρίδα καὶ τὰ βέλτιστα
νομοθετήσας. Solon bei Aristot. Άθπ. 12, 3: οἱ δ' ἐφ' ἀρπαγαῖσιν ἡλθον, ἐλπί(δ'
εἶ)χον ἀφνεάν (vgl Kaibel a. a. O. 148) | κἀδόκουν ἔκαστος αὐτῶν ὅλβον εὐρήσειν
πολύν, | καὶ με κωτίλλοντα λείως τραχὺν ἐκφανεῖν νοόν. ... οὐδέ μοι τυραννίδος |
ἀνδάνει βία τι (ῥέζ)ειν κτλ. Vgl. 12, 4, v. 49—51 und dazu Kaibel a. a. O. 151;
12, 5 und dazu Kaibel, S. 152. Bruchstücke des Gedichtes an Phokos bei Plut.
Solon 14—15 (Frgm. 32—33): Εἰ δὲ γῆς ἐφεισάμην | πατρίδος, τυραννίδος δὲ καὶ
βίης ἀμειλίχου οὐ καθηψάμην κτλ. Vgl. dazu Wilamowitz, Aristoteles II, 309 f. —
Solon Frgm. 5 (Aristot. ᾿Αθπ. 12, 1): ἔστην δ' ἀμφιβαλών κρατερόν σάκος ἀμφοτέροισι, | νικὰν δ' οὐκ εἴασ' οὐδετέρους ἀδίκως. Solon bei Aristot. Ἦθπ. 12, 5:
ἐγώ δὲ τούτων ὥσπερ ἐν μεταιχμίφ | ὅρος κατέστην. Solon ebenda 12, 4, v. 53f.
(Frgm. 37): τῶν οὕνεκ' ἀλκὴν πάντοθεν ποιεύμενος | ὡς ἐν κυοίν πολλαῖσιν ἔστράφην λύκος.

<sup>2)</sup> Aristot. 'Aθπ. 11, 2 und inbezug auf die Landaufteilung S. 254, Anm. 6.

<sup>3)</sup> Da Solon Archon war, so liefs sich an der Hand der Archontenliste das Jahr ziemlich sicher feststellen. Sosikrates bei Diog. Laert. I, 62 setzt das Archontat Solons in Ol. 46, 3 = 594/3. Tatian ad Gr. 41 und Clem. Alex. Strom. I, 65: Ol. 46. Bei Suid. s. v. Σόλων heisst es: γέγονε έπι τῆς μζ' Όλυμπιάδος (Ol. 47 = 592/89), of δε νς (Ol. 56 = 556/3). Entweder ist bei letzterer Angabe v in µ zu verändern, oder es liegt eine Verwechselung mit dem Todesjahr vor. Erw. Rohde, Rhein. Mus. XXXIII, 183. Bei Eusebios schwankt die handschriftliche Überlieferung. Vers. Arm. Abr. 1426 = 591 (Ol. 47, 2); Hieron. Abr. 1425 Schoene = 592; Hieron. Abr. 1426 A; Abr. 1421 F, aber P, wo bisweilen die richtige Überlieferung erhalten ist, hat Abr. 1423 = 594 (Ol. 46. 3). -Nach Aristot. A9n. 14 bemächtigte sich Peisistratos der Akropolis črei devrépo χαὶ τριαχοστῷ μετά τήν τῶν νόμων θέσιν ἐπὶ Κωμέου ἄρχοντος = 561/0 (vgl. weiter unten den Abschnitt über Peisistratos). Wenn, was nicht unwahrscheinlich ist, δεντέρφ aus δ' = τετάρτφ entstanden ist (Ad. Bauer, Forschungen zu Aristoteles 'A9n., München 1891, S. 45f.), so würde Aristoleles den Ansatz des Sosikrates bestätigen, andernfalls wäre Solons Archontat in Ol. 47, 1 = 592/1 setzen, eine Chronologie, die bei Suid. und anscheinend auch bei Euseb. vorliegt (H. Droysen, Zu Aristoteles Ann., Berlin 1891, S. 4 spricht sich für 591/0 aus). Dieses Schwanken um zwei Jahre erklärt sich hinreichend durch die auf die Archontenliste zurückwirkenden innern Unruhen nach Solons Gesetzgebung. Wer die beiden Anarchie-Jahre nicht mit in Rechnung zog (vgl. Bd. I2, 698 Anm.), erhielt für Solons Archontat 592/1. In jedem Falle beseitigt Aristoteles die überhaupt auf sehr zweifelhaften Stützen beruhende Hypothese L. Holzapfels, Berlin. Stud. VII (1888), 1 ff., der Solons Archontat in das Jahr 584/3 setzt. Demosth. d. f. leg.

Solon eine tief einschneidende Verordnung zur Hebung des sozialen Notstandes. Es lag ihm als Archon die Bekanntmachung ob, daß er während seiner Amtsdauer jedermann in seinem Besitze schützen und erhalten würde 1. Statt dessen erklärte er, daß alle Schulden, welche ein Grundstück belasteten oder für welche die Person des Schuldners selbst in Unterpfand gegeben war, aufgehoben wären, und daß auch die bereits in Schuldknechtschaft Geratenen frei werden sollten 2. Zu-

<sup>1</sup>³, 347; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I, 130 (I², 143); H. Landwehr, Philol. 251 sagt nämlich: ἀπὸ Σόλωνος δὲ ὁμοῦ διακόσιά ἐστιν ἔτη καὶ τετιαφάκοντα εἰς τὸν νυνὶ παφόντα χρόνον. 240 + 343 = 583. Die gelegentliche Angabe des Demosthenes kann selbstverständlich nicht zur Korrektur der attischen Chronik verwandt werden. — Ebenso unzulässig ist es, mit Th. Case, Class. Rev. II (1888), 241; F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen, S. 66; Hat Aristoteles u. s. w. 72 der Seisachtheia erst nach längerer Zwischenzeit Solons allgemeine gesetzgeberische Thätigkeit folgen zu lassen oder zwei Gesetzgebungsepochen anzunehmen. Vgl. S. 257, Anm. 1. Die Atthis beschränkte Solons Nomothesie auf die Dauer seines Archontenjahres. Sicherlich reichte diese Zeit aus, denn Solon brauchte weder juristische Studien zu machen, noch hatte er einen so verwickelten und umfangreichen Stoff zu bewältigen, wie ihn ein Bearbeiter des Stadtrechtes in demosthenischer Zeit zu bearbeiten gehabt hätte und vollends in moderner Zeit durchzuarbeiten hat. Einer der letzten Axones, der 13., datiert noch aus Solons Archontat. Plut. Solon 19.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 169, Anm. 3. — Den Zusammenhang der Seisachtheia mit der Proklamation des Archon hat mit Recht Wilamowitz, Aristoteles II, 62 bemerkt. Es blieb möglicherweise bei der einfachen mündlichen Bekanntmachung, wenigstens war den Atthidographen eine Urkunde darüber unbekannt. Vgl. S. 47, Anm. 2 auf S. 48. Die χεων ἀποκοπή und Aufhebung der Schuldknechtschaft erfolgte vor der zusammenhängenden Nomothesie. Aristot. Δθπ. 6, 1; 7, 1; 10, 1. Vgl. Solon Frgm. 36, v. 15—16; Plut. Solon 14. 16.

<sup>2)</sup> Nach Aristot. Άθπ. 6, 1: χρεών αποκοπάς έποίησε και τών ίδίων και τών δημοσίων, ας σεισάχθειαν (vgl. weiter unten S. 261, Anm. 3) καλούσιν, ως αποσεισαμένων το βάρος. Ps. Herakleides Pontikos I, 5; Hesych. s. v. σεισάχθεια; Phot. s. v. = Suid. s. v. = Apostolius XVII, 32. Vgl. dazu Kaibel, Stil und Text der 137. 134. Demnach bestand die Massregel aus einer Tilgung aller Schulden, und das war die herrschende Ansicht. Plut. Solon 15: οί δὲ πλεῖστοι πάντων όμοῦ φασι των συμβολαίων άναίρεσιν γενέσθαι την σεισάχθειαν, και τούτοις συνάθει μαλλον τά ποιήματα. Vgl. Philochoros bei Suid. Phot. s. v. σεισάχθεια (Frgm. 57); Diog. Laert. I, 45; Dionys. Hal. V, 65; Dio Chrysost. 31, 69. Androtion bei Plut. Solon 15 fasst dagegen die Seisachtheia nur als eine durch Ermäsigung des Zinses und Herabsetzung des Münzfusses erzielte Schuldenerleichterung auf. Durch die Münzreform seien 73 alte Drachmen gleich 100 neuen geworden, ώστ' αριθμά μεν τσον, δυνάμει δ' έλαιτον αποδιδόντων. Dieser Auffassung schlossen sich u. a. an: Böckh, Sth. Ath. I3, 159; E. Curtius, Gr. Gesch. I5, 318; Hultsch, Gr. und röm. Metrol.2 200, teilweise auch M. Duncker, Gesch. d. Altert. V5, 188 (Tilgung der auf der Person, Erleichterung der auf Grundstücken lastenden Schulden). Dagegen mit Recht: Grote, Gesch. Griech. II2, 77; Schömann, Gr. Altert.

gleich erließ er ein Gesetz, das für alle Zeiten die Aufnahme von Schulden auf den Leib verbot <sup>1</sup>. Auch der Verkauf der Kinder wurde untersagt <sup>2</sup>. Die Schuldentilgung war eine durchaus revolutionäre, aber nach Solons Auffassung nicht nur durch die Notlage gebotene, sondern auch insofern gerechtfertigte Maßregel, als sie wesentlich das mit Uzrecht erworbene Gut der Reichen traf.

Manche Kapitalisten verloren einen erheblichen Teil ihres Vermögens oder verarmten 3. Natürlich herrschte in diesen Kreisen eine große Erbitterung; man ließe es an bösen Worten und wohl auch an Verleumdungen 4 nicht fehlen, aber man wagte keinen offenen Widerstand. "Vermittelst der ihm anvertrauten Macht kam" Solon "Gewalt mit Recht verbindend" durch alle Schwierigkeiten "hindurch" 5. Die

Supplbd. V (1884), 130 ff.; U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. X (1885), 151 [K. bestritt bereits jeden Zusammenhang der Münzreform mit der Seisachtheis]; Polmann, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 386, Anm. 5; Hermanns, Griech. Staatsaltert.6, bearb. von V. Thumser, § 66, S. 375; Wilamowitz, Aristoteks II, 62; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 406; Beloch, Gr. Gesch. I, 323. Gegen die Ansicht Androtions polemisiert auch Aristoteles 'A9n. 10, 1, indem er be tont, dass die Münzreform nach der Seisachtheia erfolgt sei. Vgl. B. Keil, Die solonische Verfassung in Aristot. Verfassungsgesch., S. 45 und 163 ff. Ganz richtig macht Plutarchos (Hermippos) geltend, dass für die Ansicht der meisten die Ge dichte Solons selbst sprächen. Solon bezeugt als Wirkung der Seisachtheia die Beseitigung der Hypothekensteine und die Befreiung der Schuldsklaven. Frgm. 36 (Aristot. 'Αθπ. 12, 4): Γη μέλαινα, της έγω ποτε | ορους ανείλον πολλαχή πεπην τας ... τούς δ' ένθάδ' αύτοῦ δουλίην ἀεικέα | ἔχοντας, ἤθη δεσποτοῦν τρομευμένους έλευθέρους ἔθηκα. Das wäre durch eine bloße Zinsermäßigung und Erleichterung der Schulden um 27 Proz. nicht erreicht worden. Nach Plut. Solon 15 müßte mas annehmen, dass Solon auch die aus Handels- und sonstigen Geschäften erwachsenen Verbindlichkeiten gelöst hat. Allein davon redet, wie Ed. Meyer, Gesch. d. Alter-II, § 406 Anm., S. 652 bemerkt, Solon nirgends, und es ist auch ein solcher, durch die Umstände nicht gebotener, den ganzen Geschäftsverkehr aufs schwerste störender Eingriff an sich höchst unwahrscheinlich.

<sup>1)</sup> Aristot. 13π. 6, 1; 9, 1; Plut. Solon 15. Während Aristoteles das Verbot voranstellt und darauf die Seisachtheia folgen läst, sagt Plutarchos: τοῦτο γὰς ἐποιήσατο πρῶτον πολίτευμα, γράψας τὰ μὲν ὑπάρχοντα τῶν χρεῶν ἀνεῖσθαι, πρὰς δὲ τὸ λοιπὸν ἐπὶ τοῖς σώμασι μηθένα δανείζειν. Letztere Reihenfolge ist die natürliche und auch aus andern Erwägungen (vgl. S. 259, Anm. 1) sicherlich richtige. Vgl. B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 45.

Plut. Solon 13, 23 (vgl. dazu S. 246, Anm. 1). Nur eine entehrte Tochter durfte verkauft werden.

<sup>3)</sup> Aristot. Άθπ. 13, 3: οἱ μὲν ἀρχὴν καὶ πρόφασιν ἔχοντες τὴν τῶν χρεών ἀποκοπήν, συνεβεβήκει γὰρ αὐτοῖς γεγονέναι πένησιν.

<sup>4)</sup> Über die Verleumdungen Solons in der oligarchischen Überlieferung vgl. S. 42 Anm. Erbitterung: Aristot. 11, 1; Plut. Solon 16.

<sup>5)</sup> Solon Frgm. 36, 13 f.: ταύτα μέν κράτει | όμου βίαν το καὶ δίκτυ συναφ-

Hypothekensteine auf den Äckern der Bauern wurden zerschlagen, und die Schuldsklaven erhielten ihre Freiheit <sup>1</sup>. Diejenigen Bürger, welche durch Flucht sich der Schuldknechtschaft entzogen hatten, konnten furchtlos zurückkehren. Solon fand auch Mittel und Wege, viele als Sklaven ins Ausland verkaufte Bürger loszukaufen und dem Vaterlande wiederzugeben <sup>2</sup>. Das Volk brachte ein Dankopfer dar und feierte die "Bürdenabschüttelung" (Seisachtheia) <sup>3</sup>.

Die Schuldentilgung hatte die verschuldeten Bauern entlastet, sowie die in Knechtschaft verfallenen Hektemoroi 4, Handwerker und Gewerbetreibenden persönlich frei gemacht, allein die Befreiten waren zunächst mittellos, und an den kümmerlichen wirtschaftlichen Bedingungen der Hektemoroi hatte die Seisachtheia nichts geändert. Offenbar waren es diese nach bäuerlicher Selbständigkeit verlangenden Hektemoroi, die im Verein mit der mittellosen und begehrlichen Menge eine Landaufteilung forderten und auf Erfüllung ihrer Forderung hofften 5. Sie waren arg enttäuscht, als Solon die großen Güter des Adels nicht antastete und damit die Grundlage der sozialen und politischen Stellung desselben aufrecht erhielt 6. Mit den wirtschaftlichen Verhältnissen der

μόσας | ἔφεξα και διῆλθον ως ὑπεσχόμην. Vgl. dazu Kaibel, Stil und Text der '49π., S. 151.

- 2) H. Landwehr, Philol. Supplbd. V, 135, dem sich V. Thumser, Hermanns, Gr. Staatsaltert.<sup>6</sup>, § 66, S. 377 anschließt, meint, Solon habe nur durch Aufhebung der Schuldverträge vielen, die der Knechtschaft entflohen waren, die gesetzliche Möglichkeit zur Rückkehr gewährt. Aber Solon sagt Frgm. 36, 6: πολλους δ' ᾿Αθήνας, πατρίδ' ἐς θεόχτιτον ἀνήγαγον πραθέντας κτλ. Vgl. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 143, Anm. 2. Wie der Loskauf erfolgte, ist unbekannt. Loskauf und Staatskosten nehmen an Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 158 und Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 406. Wilamowitz, Aristoteles II, 62, Anm. 36 bemerkt, daß Auslösung von Bürgern auch eine gewiß vielfach von einzelnen erfüllte Menschenpflicht gewesen wäre.
- 3) Nach Plut. Solon 16 hiefs das Dankopfer σεισάχθεια: ἔθνσαν τε χοινῆ σεισάχθειαν τὴν θνοίαν ὀνομάσαντες. Nach Androtion bei Plut. Solon 15 hätten die Armen die ihnen zuteil gewordene Erleichterung σεισάχθεια genannt. Mit einem die Angabe Androtions berücksichtigenden ως ἔοικε giebt Plutarchos an, daß Solon selbst sich dieser Bezeichnung für seine Maßregel bedient habe. Ebenso Diog. Laert. I, 79; Hesych. s. v. σεισάχθεια. Aristoteles ἀθπ. 6, 1 sagt: χρεων ἀποκοπὰς ἐποίησε ... ας σεισάχθειαν (ὰ σεισάχθεια überliefert von erster Hand) καλοῦσι, ως ἀποσεισαμένων τὸ βάρος. Vgl. dazu Kaibel, Stil und Text der ἀθπ., S. 134. Wilamowitz, Aristoteles II, 62, Anm. 37 hält es für möglich, daß das Dankopfer τὰ σεισάχθεια hieß und eine dauernde Einrichtung war.
  - 4) Vgl. S, 246. Anm. 1.
  - 5) Vgl. S. 254, Anm. 6.
- 6) Solon bei Aristot. Άθπ. 12, 5 sagt daher mit Recht: ὅσοι δὲ μείζους καὶ βίαν ἀμείνονες | αἰνοῖεν ἄν με καὶ φίλον ποιοίατο.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 259, Anm. 2.

Hektemoroi hat sich allerdings seine Gesetzgebung beschäftigt, doch ist es leider unbekannt, welche Anordnungen von ihm getroffen wurden! Einer übermäßigen Ausdehnung des Großgrundbesitzes zog er Schranken, indem er ein Gesetz erließ, welches dem Einzelnen die Erwerbung von Grundbesitz über einen bestimmten Umfang hinaus verbot? Ferner erließ er das strenge Verbot, die Erzeugnisse der Bodenwirtschaft mit Ausnahme des Oles auszuführen Dadurch wurde dem städtischen Markt reichlicher Getreide zugeführt, der Preis desselben gedrückt und der Unterhalt der Handwerker und Gewerbetreibenden erleichtert. Den von den Hypotheken und Zinsen befreiten Bauern durfte Solon eine Verminderung des Preises ihrer Bodenerzeugnisse zumuten. Das Gesetz traf außerdem hauptsächlich den Großgrundbesitz 4. Anderseits hat Solon den Geldverkehr nicht behindert und die Höhe des Zinsfußes vollständig dem Belieben des Darleihers überlassen 5.

Von großer Tragweite für die Entwickelung des attischen Handels war die Neuordnung des Münz-, Maß- und Gewichtssystems. In Athen galt die aeginaeische Münzwährung, Maß und Gewicht war mit dem peloponnesisch- aeginaeischen (pheidonischen) identisch oder stand ihm so nahe, daß es mit ihm identifiziert werden konnte. Indem Solon zum euboeischen System überging, lockerte er die merkantile Verbindung und Abhängigkeit Athens von den feindlichen Nachbaren Aegina und Megara und bahnte einen engern Anschluß an das weite Kolonial- und Handelsgebiet der Chalkidier und auch der Korinthier an, denn die korinthische Währung unterschied

<sup>1)</sup> Pollux VII, 151: ἐπίμοςτος δὲ γῆ παςὰ Σόλωνι ἡ ἐπὶ μέςει γεωργονμέτη, καὶ μοςτὴ τὸ μέςος τὸ ἀπὸ τῶν γεωργοῦν. Für die revolutionäre Masse, welche Landaufteilung forderte, hatte Solon keine Sympathie. Vgl. Solon bei Aristot. 13π. 11, 3: οἱ δ' ἐφ' ἀρπαγαῖσιν ἦλθον, κτλ. . . οὐδὲ πιε(ἰρα)ς χθονός | πατρίδες κακοῖσιν ἐσθλούς ἰσομοιρίαν ἔχειν. Dazu gehörten auch die Hektemoroi. Vgl. S. 254, Anm. 6. Solon dürfte ihnen aber wohl einige Erleichterungen gewährt haben.

Solonisches Gesetz bei Aristot. Pol. II. 7, p. 1266 b, v. 17: ος πωλέω πτασθαι γιν, όπόσην ἄν βούληται τις.

<sup>3)</sup> Das Gesetz gehörte zum zusammenhängenden Stadtrecht und stand auf dem ersten Axon, welcher die νόμοι des Archon enthielt. Demselben lag die Fürsorge für die Befolgung des Gesetzes ob. Vgl. S. 170, Anm, 1 und S. 244, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 244, Anm. 1.

<sup>5)</sup> Unter den "alten Gesetzen Solons", die Lysias X (g. Theomn.), 16 τατ lesen läßt, befindet sich auch das Gesetz: Τὸ ἀργύριον στάσιμον εἶναι ἐφ΄ ἐπόσφ ἄν βούληται ὁ δανείζων. Lysias bemerkt: Τὸ στάσιμον τοῦτό ἐστιν, οἱ βέλτιστε, οἱ ζυγῷ ἐστάναι ἀλλὰ τόπον πράττεσθαι ὁπόσον ἄν βούληται. Vgl. dazu Böckh, Sth. Ath. I³, 163.

sich von der chalkidischen nur durch die Einteilung des Staters 1. Ge-

1) Über die Bedeutung der solonischen Münz-, Maß- und Gewichtsordnung vgl. U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. X (1885), 151 ff. Über die aeginaeische, euboeisch-attische und korinthische Münzwährung vgl. Bd. I², 496 ff. Über das vorsolonische Maß- und Gewichtssystem vgl. Bd. I², 622 ff. und über den Beginn ginn der attischen Prägung, S. 200.

Fest steht, dass Solon ein neues Münz-, Mass- und Gewichtssystem einführte und dieses System das euboeisch-chalkidische war. Vgl. Hultsch. Gr. und röm. Metrol.<sup>2</sup> 199 ff. und die daselbst angeführte Litteratur. C. F. Lehmann, Hermes XXVII (1892)), 535 ff.; vgl. auch die S. 200, Anm. 6 angeführten Schriften. -Psephisma des Teisamenos bei Andok. Myst. 83: πολιτεύεσθαι 'Αθηναίους κατά τά πάτρια, νόμοις θε χρήσθαι τοῖς Σόλωνος καὶ μέτροις καὶ σταθμοῖς. Nach Androtion bei Plut. Solon 15 hätte die Zinsermäßigung die Armen zufriedengestellt zah rijv άμα τούτω γενομένην των τε μέτρων έπαύξησιν και τοῦ νομίσματος τιμήν. Έκατον γάς έποίησε δραχμών την μνάν πρότερον έβδομήκοντα χαὶ τριών οὖσαν, ώστ' ἀριθμῷ μὲν ἴσον, δυνάμει δ' ἔλαττον ἀποδιδόντων. Es wurden also 73 alte Münzdrachmen gleich 100 neuen, was dem Verhältnisse der aeginaeischen Münz- und Gewichtseinheit zur attisch-euboeischen entspricht. Vgl. Bd. II, 497; CIA. II, 476; C. F. Lehmann a. a. O. 552. Irrtümlich ist jedoch die Ansicht, dass die Mine selbst etwas Feststehendes war, und die alte Mine nicht 100, sondern nur 73 Drachmen enthielt. Vgl. F. Cauer, Jahrb. f. kl. Philol. CXLVII (1893), 117; Wilamowitz, Aristoteles Ι, 42. — Aristoteles 'Αθπ. 10 hat, wie F. Cauer und Wilamowitz mit Recht annehmen (anders B. Keil, Die solonische Verfassung 164), inbezug auf die Münzreform offenbar dieselbe Quelle benutzt, wie Hermippos (Plutarchos), obschon er den von Androtion behaupteten Zusammenhang der Reform mit der Seisachtheia bestreitet. Er teilt die Auffassung Androtions, dass die Münz-, Mass- und Gewichtsordnung eine volksfreundliche Massregel war, und sagt: προ δε της νομοθεσίας ποιή σαι την των χρεω(ν ἀπο χοπήν, και μετά ταθτα τήν τε τών μέτρων και σταθμών και την τοῦ νομίσματος αθξησιν' έπ' έχείνου γάρ έγένετο χαί τα μέτρα μείζω των Φειδωνείων, χαί ή μνα πρότερον (άγ)ουσα πα(...) έβδομήχοντα δραχμάς άνεπληρώθη τοῖς έχατόν. ήν δ' ὁ ἀρχαῖος χαρακτήρ δίδραχμον. (Über den Text vgl. Kaibel, Stil und Text der 19π. 145.) Hier kehrt also auch die μέτρων αύξησις wieder und ebenso findet sich das Mifsverständnis, als ob die vorsolonische Mine weniger als 100 Drachmen gehabt hätte. Bei Plutarchos wird aber die solonische Drachme für kleiner betrachtet als die vorsolonische, während sie bei Aristoteles gleich bleibt, so daß infolge der Vermehrung der Drachmenzahl die Mine größer werden muß. Die σταθμά hat Plutarchos übergangen, die ἐπαύξησις bezieht sich bei ihm nur auf die uérea, die Hohlmasse, nicht auch, wie bei Aristoteles, auf die Münze. Nach den Ausführungen C. F. Lehmanns a. a. O. nimmt man jetzt ziemlich allgemein an (vgl. Bd. II, S. 621 Anm.), dass sich Aristoteles geirrt hat. Vgl. B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 163 ff.; Wilamowitz, Aristoteles I, 41 ff.; Beloch, Gr. Gesch. I, 216; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 344, S. 546 Anm. H. Nissen, Rhein. Mus. XLIX (1894), 1ff. sucht jedoch die Angaben des Aristoteles durch eine eigenartige, freilich nicht überzeugende Erklärung aufrecht zu erhalten. (Mit den Worten: ήν δ' δ ἀρχαῖος χαρακτήρ δίδραχμον hätte Aristoteles den attischen Thaler, das Tetradrachmon gemeint, hinter dem auch

fördert durch das neue System, erlangten die Handelsbeziehungen Athens zu Italien und Sicilien bald große Bedeutung.

ť.

Nach der Durchführung der Seisachtheia ging Solon an die Neuordnung der Verfassung und den Entwurf eines neuen Rechts heran.

das schwerste peloponnesische Courantstück, der Stater, zurückgestanden wäre. Androtion hätte die vor Solon in Athen geltende aeginaeisch-pheidonische Währung nach dem Kurse bestimmt, der vom attischen Schatzamt seiner Zeit für das seit einigen Menschenaltern reduzierte boeotische und peloponnesische Courant zu Grunde gelegt worden wäre). Aristoteles fährt fort: έποίησε δὲ καὶ σταθμά προς το νόμισμα τ(ρ)εῖς καὶ ἐξήκοντα μνᾶς το τάλαντον ἀγούσας καὶ ἐπιδιενεμήθησαν (αί γ — nur der die Ziffer bezeichnende Strich ist sichtbar) μναὶ τῷ στατῆρι καὶ τοῖς ἄλλοις σταθμοίς. Vermutlich handelt es sich bei diesen drei Minen, ebenso wie bei der μέτρων έπαύξησις des Androtion, um einen Zuschlag zum Talent des Handelsgewichtes um 1/20, der auf die Unterabteilungen desselben verteilt wurde. Ein solcher Zuschlag, eine erhöhte Norm neben der gemeinen, kommt auch in Babylonien und sonst im vordern Oriente, sowie in abgeleiteten Systemen vor. Vgl. C. F. Lehmann, Hermes XXVII (1892), 546, Ann. 1; 551, Ann. 1; 558, Ann. 3; Verhdl. d. Berl. anthropol. Gesellsch. 1892, S. 582. - In dem um 100 v. Chr. erlassenen Gesetz über Maß und Gewicht CIA. II, 476 wird für gewisse Früchte ein größeres Hohlmaß, sowie für den Handel ein Zuschlag zum Gewicht (oon) vorgeschrieben. Führte Solon einen solchen Zuschlag ein, so "bekam der Athener wirklich mehr als eine Metze Feigen und ein Pfund Salz" (Wilamowitz) und die Massregel konnte als eine volksfreundliche gelten. Darauf dürfte die Überlieferung über die μέτρων έπαύξησις zurückzuführen sein, von einer νομίσματος αθέησις redet Androtion nicht. Indessen Sicheres läßt sich noch nicht feststellen, zumal der Text von Aristot. 'Αθπ. 10 vielfach zweifelhaft ist. - Auch die seit Böckh herrschende Ansicht, dass die aeginaeische Mine trotz ihrer Beseitigung in der Münzwährung im Handel als μνα έμπορική zu 138 Münzdrachmen im Gebrauch blieb (Hultsch, Gr. und röm. Metrologie? 201) ist von Nissen, Rhein. Mus. XLIX (1894), 14 mit Grund angezweifelt worden. Nissen vermutet, dass die CIA. II, 476 erwähnte Handelsmine durch den achaeischen Bund in Athen eingeführt wurde.

Die solonische Mine wog 436,6 g (Bd. I², 498) und war gleich <sup>4</sup>/<sub>5</sub> der leichten babylonischen Silbermine gemeiner Norm. C. F. Lehmann, Das altbabylonische Maſs- und Gewichtssystem (Leyden 1893) 56. Zu derselben fügte Solon den Fuſs von 0,297 m, der jedenfalls kleiner als der pheidonische Fuſs war, bei dessen Berechnung man zwischen 0,321 und 0,330 m schwankt. Vgl. Bd. I², 622, Anm. 4 und dazu C. F. Lehmann a. a. O. 80. Der solonische Medimnos enthielt etwa 52 Liter (der aeginaeische etwa 74 L.), der Metretes 39 L. (der aeginaeische 55 L.) vgl. Bd. I², 622; Hultsch, Gr. und röm. Metrologie², 505; H. Nissen, Gr. und röm. Metrologie in Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. I², Tabelle XI. — Eine Choinix oder ¹/48 Medimnos (= 1,09 L.) enthielt das Maſs an Getreide, das nach griechischer Aufſassung ein Mann zu seiner täglichen Nahrung brauchte. Od. XIX, 27; Hdt. VII, 187; Thuk. IV, 16; Bullet. d. corr. bell. XIV, 480; vgl. Dumont, Rev. archéol. XXIV (1872), 297 ff.

Die Satzungen Drakons mit Ausnahme des Blutrechts hob er auf und ersetzte sie durch andere <sup>1</sup>. Eine systematische Verfassungsurkunde hat er nicht aufgesetzt. Vielmehr stellte er die Gesetze nach den einzelnen Behörden zusammen, welche sie zu handhaben hatten. Er gab also Gesetze des Archon, des Basileus, der Tamiai, der Naukraren und der übrigen Organe der Verwaltung und Gerichtsbarkeit <sup>2</sup>. Staatliche Einrichtungen, die er vorfand und unverändert liefs, setzte er in den Gesetzen einfach als bestehend voraus <sup>3</sup>.

Die timokratische Grundlage der Staatsverfassung behielt Solon bei, ebenso die nominelle Höhe des Census der vier Schatzungsklassen der Pentakosiomedimnoi, Hippeis, Zeugitai und Thetes, welche für die staatlichen Rechte und Pflichten der einzelnen Bürger maßgebend waren 4.

<sup>1)</sup> Aristot. Άθπ. 7, 1: πολιτείαν δε κατέστησε και νόμους έθηκε άλλους, τοὶς δὲ Δράκοντος θεσμοῖς ἐπαὐσαντο χρώμενοι πλὴν τῶν φονικῶν. Vgl. 7, 2. διέταξε τὴν πολιτείαν τόνδε τὸν ιρόπον. Plut. Solon 17: πρῶτον μὲν οὖν τοὺς Δράκοντος νόμους ἀνεῖλε πλὴν τῶν φονικῶν ἄπαντας κτλ. Vgl. Aelian. V. H. VIII, 10; Demosth. XXIII (g. Aristokr.), 66. Die Gesetze Solons hießen ursprünglich ebenso, wie diejenigen Drakons, θεσμοί. Vgl. S. 173, Anm. 2 und S. 224, Anm. 1. Über die Ansicht Nieses, daß Solons gesetzgeberische Thätigkeit sich nicht auf die Verfassung (πολιτεία), sondern nur auf das materielle Recht (νόμοι) erstreckt hätte, vgl. S. 46, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 48, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 47, Anm. 2.

 <sup>4)</sup> Über die Höhe des Census der vier Abteilungen oder Steuerklassen (τέλη), in welche die Bürger ihrem eingeschätzten Vermögen (τίμημα) nach eingeteilt waren, stand daher nichts in den solonischen Gesetzen. Vgl. S. 47, Anm. 2. Über die τέλη und die wahrscheinliche Zeit ihrer Ausbildung (um die Mitte des 7. Jahrhunderts) vgl. S. 180 und 227. Zu der S. 180, Anm. 1 angeführten Litteratur sind hinzugekommen die Werke von Wilamowitz, Ed. Meyer und Beloch. Wilamowitz, Aristoteles und Athen II, 52 setzt die Ausbildung der τέλη ebenfalls vor 650. Er bemerkt II, 305, daß Solon nach seinen eigenen Außerungen (Frgm. 15) die Plutokratie perhorresziere. Es ware daher kurzsichtig gewesen, ihm die Klasseneinteilung, die sogenannte Timokratie als neue Erfindung zuzuschreiben. Beloch, Gr. Gech. I, 374 schreibt sie dagegen dem Solon zu, ebenso Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 408, S. 653ff. Letzterer meint jedoch, "es sei höchst unwahrscheinlich, daß Solon einen wirklichen Census der Bürgerschaft eingeführt habe, dazu fehle in seiner Verfassung jedes Organ. M. nimmt nur eine Abstufung der Besitzenden nach Vollbauern und Rittern an; aus den Rittern habe Solon die "Fünfhundertscheffler, die Besitzer eines Landgutes von 200 bis 250 Morgen, als die Reichsten ausgesondert. Die Einkünfte der drei Klassen zu rund 500, 300 und 200 Scheffel wären zum Zwecke der Eisphora, der außerodentlichen, namentlich für den Krieg erhobenen Vermögenssteuer angesetzt worden. Von diesen Sätzen wäre ein jedesmal durch Volksbeschluss bestimmter Prozentsatz gesteuert worden. Die Angabe des Thukydides (III, 19: καὶ αὐτοὶ ἐσενεγκόντες τότε

Obwohl Solon gerade die Reichen für die schlimme Lage des Staates verantwortlich machte und offen erklärte, das Reichtum sich

πρώτον έσφοράν κτλ.), dass die Athener zuerst im Herbst 428 eine Eisphora erhoben hätten, wäre irrtümlich, denn inschriftlich käme sie schon früher vor. CIA. I, 25; IV, p. 9. - Die Inschrift, auf welche sich Ed. Meyer beruft, enthält Bruchstücke eines um die Mitte des 5. Jahrhunderts gefaßten Volksbeschlusses, der das Verhältnis Athens zu Hestiaia betrifft. Es ist mindestens fraglich, ob man die erhaltenen Worte [(περί) θε τών χρημάτων έσφο(ρᾶς μή εί)ναι έπιψη(φίζειν)] . . ον (ων) έὰμ μή ληστῶ(ν χ)συλλήψ ] auf eine von der athenischen Bürgerschaft zu erhebende Eisphora beziehen darf. Ebenso steht der Wortlaut des Thukydides der Auffassung (Ad. Kirchhoff, Abhdl. d. Berl. Akad. 1876, S. 27; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 408, Anm. 3) entgegen, als ob er nur die Zeit des peloponnesischen Krieges im Auge hätte. Abgesehen von den naukrarischen Leistungen (vgl. S. 189), wird der Staat in Kriegszeiten gewiß schon im 6. Jahrhundert zur Ausschreibung außerordentlicher, unmittelbarer Steuern gezwungen gewesen sein. Indessen, da die Peisistratiden alljährlich eine Steuer von einem Zwanzigstel der Ernte erhoben, so dürfte wohl auch eine außerordentliche Kriegssteuer vor den Perserkriegen nach Massgabe der Jahresernte und der τέλη auferlegt worden sein. Das würde dann aber eine von der spätern elapopa oder Vermögens steuer (vgl. S. 181 Anm.) verschiedene Einkommensteuer gewesen sein und Thukydides recht haben, wenn er die είσφορά von 428 als die erste bezeichnet. Vgl. übrigens Böckh, Staatsh. Ath. I3, 556.

Ein wirklicher, wenn auch noch so einfacher Census war in der solonischen Verfassung durchaus erforderlich, da die staatlichen Rechte und Pflichten der Bürger von der Zugehörigkeit zu den einzelnen τέλη abhingen. Die Grenze zwischen den Theten und Zeugiten, den Zeugiten und Rittern, den Rittern und Pentakosiomedimnoi mufste gesetzlich durch ein Merkmal festgelegt sein, denn inbezug auf die Größe der Grundstücke und den Wirtschaftsbetrieb gab es natürlich zahlreiche, allmähliche Übergänge. Es wäre ohne ein solches Merkmal in vielen Fällen nicht leicht zu erkennen und entscheiden gewesen, ob jemand etwa zu den Rittern oder zu den Pentakosiomedimnoi gehörte und das höchste Staatsamt bekleiden durfte oder nicht. Die Abschätzung nach der Größe des Grundbesitzes ist ganz problematisch und kommt in der Überlieferung über die Schatzungsklassen nicht vor. Ein Grundstück in der fruchtbaren "Ebene" konnte einen mehrfach höheren Wert haben und einen weit größern Ertrag abwerfen als ein gleich großes in den magern Landesteilen. Noch problematischer wird die Abschätzung nach der Größe durch das Hinzutreten des für die Bodenproduktion so wichtigen Ölbaus. Eine natürliche und einfache Abschätzung der Grundbesitzer war die nach dem durchschnittlichen Brutto-Ertrage der Ernte. Ferner ist Ed. Meyers Behauptung, dass es in der solonischen Verfassung an einem Organ für den Census fehlte, mindestens nicht zu beweisen. Wir kennen die Verfassung nur ungenügend, und es ist sogar wahrscheinlich, daß die Naukraren dieses Organ bildeten. Vgl. S. 192.

Ed. Meyer bemerkt: "Für die Zeugiten wird ein Ertrag von 200 Scheffeln, also ein Gut von 70 bis 100 Morgen angegeben. Ist diese Angabe richtig, so waren alle Mittel- und Kleinbauern, selbst wenn sie einen Hof von 50 bis 60 Morgen besaßen, mit der besitzlosen Masse zusammengeworfen und zählten zu der

oft bei Schlechten, Tüchtigkeit bei Armen fände, so war er doch kein Demokrat. Ebenso wenig wie er der Masse der "Gemeinen" gleichen

Klasse der Tagelöhner. Das erscheint indessen kaum denkbar". Auf die Kriegsdienste der Mittel- und Kleinbauern hätte der Staat nicht verzichten können, sonst wäre das Hoplitenheer auf eine winzige Truppe zusammengeschmolzen. -Es ist allerdings schwer denkbar, dass Solon die Mittel- und Kleinbauern mit der besitzlosen Masse der Hektemoroi und Tagelöhner zusammengeworfen haben sollte. Indessen diese Schwierigkeit läfst sich doch noch in anderer Weise als durch die Annahme heben, dass die überlieferten Censuszahlen nur mit der Steuererhebung zusammenhängen. Ed. Meyer geht von der Voraussetzung aus, das das τέλος der Theten alle diejenigen umfaste, die nicht aus eigenem Besitz, sondern durch Arbeit für andere ihr Brot verdienten, also namentlich auch die Hektemoroi, und dass Solon, indem er den Theten bürgerliche Rechte verlieh, alle Attiker zu Bürgern von Athen machte (vgl. Ed. Meyer, Forsch. zur alten Geschichte, Halle 1892, S. 305 und dazu S. 110, Anm. 4). Ein ähulicher Gedanke findet sich schon bei Philippi und E. Curtius, vgl. S. 122, Anm. 4. Auch Wilamowitz, Aristoteles II, 63 sagt: "Alle Athener - Adaptatot anartes, wie der Ausdruck wohl schon jetzt lautete - erhielten an der Staatsverwaltung Anteil". Das ist gewifs nicht richtig. Die Angaben des Aristoteles in der Aθπ. 20 und 21 über die Neubürger des Kleisthenes und die Aufnahme "aller" in die Phylen, δπως μετάσχωσι πλείους της πολιτείας erhalten bei Ed Meyer II, § 493 keine befriedigende Erklärung.

In Solons Gedichten findet sich ferner keine Angabe, dass er die πενιχεοί, die nicht zum dijuos gehörten (vgl. S. 110, Anm. 4), zu Bürgern machte. Ein solche Massregel, die von ebenso tief einschneidender Bedeutung, wie die Schuldentilgung und Aufhebung der Schuldknechtschaft gewesen wäre, hätte Solon nach seiner Art zweifellos mit Nachdruck wiederholt hervorgehoben. Die Hektemoroi erhielten offenbar erst durch Kleisthenes bürgerliche Rechte (vgl. S. 22 Anm. a. E.; S. 108ff. und 185) nachdem sie durch Peisistratos selbständige Bauern geworden waren. Die um die Mitte des 7. Jahrhunderts ausgebildeten τέλη umfalsten keineswegs alle Attiker, sondern nur diejenigen, die im Besitze der bürgerlichen Rechte waren, und ihre Namen deckten sich nicht völlig mit dem Begriffe, den man gewöhnlich mit ihnen verband. Vgl. S. 184. Zum rélog der Theten gehörten daher nicht die besitzlosen von den bürgerliehen Rechten ausgeschlossenen Gemeinen, sondern einerseits die Bauern, die vom eigenen Grundbesitz weniger als 200 Mass ernteten und die, falls ihre Landstelle nicht zum Unterhalt ausreichte, vielfach auch bei Gelegenheit ländliche Lohnarbeit verrichteten, anderseits die Angehörigen des Standes der Demiurgen, der die gewöhnlichen gewerblichen Lohnarbeiter und Kleinkrämer nicht umfaste. Vgl. S. 110. 185. - Es ist endlich schwerlich richtig, dass bei einem Verzicht auf die Kriegsdienste der Mittel- und Kleinbauern im Sinne Ed. Meyers das Hoplitenheer auf eine winzige Truppe zusammengeschmolzen wäre. Die Zahl der selbständigen Bauern, die eine Brutto-Ernte von weniger als 200 Mass hatten, war damals schwerlich beträchtlich, denn viel weniger konnte ein Bauer nicht ernten, wenn er allein von den Erträgen seiner Wirtschaft sich und seine Familie unterhalten wollte. Wer unter 100 Mass erntete, war sicherlich schon auf Nebenverdienst angewiesen. Vgl. Busolt, Müllers Handb. d. klass.

Anteil wie den Edlen am fetten Boden der Heimat gewähren und den Großgrundbesitz aufteilen wollte, lag es in seinem Sinne, jenen gleichen Anteil an der Staatsverwaltung zu geben. Bei seinem maßvollen Wesen ging er nicht auf eine vollständige Umgestaltung der Staatsordnung aus, sondern auf eine von der politischen Lage geforderte und den Umständen angemessene Reform. Konservativ hielt er an dem bestehenden Census nach dem Ertrage vom eigenen Grundbesitz fest,

Altertumsw. IV1, 147, Anm. 5. Man darf annehmen, dass im 5. Jahrhundert, wo allerdigs bereits eine Herabsetzung des Census und eine Entwertung des Gelds im Vergleiche zur Zeit Solons stattgefunden hatte, die kleinere Hälfte der Bürgeschaft zu den obern Schatzungsklassen, die größere zu den Theten gehörte. Vgl. Beloch, Die Bevölkerung der gr.-röm. Welt (Leipzig 1886) 25. 70. Von den reichlich 40 000 Bürgern im Jahre 431 waren etwa 16 000 zum Hoplitendiest verpflichtet, und es gehörten 18 bis 19000 zu den oberen Klassen. Vgl. Belock a. a. O. 59. 66. 72. 74 und Busolt a. a. O. 199 (Wilamowitz, Aristoteles II, 2091) schätzt die Zahl der Bürger auf 60 000. Diese Schätzung ist jedoch mit den über lieferten Angaben nicht gut vereinbar). Bei Plataiai fochten nach Hdt. IX, # nicht mehr als 8000 athenische Hopliten. — Ein gewöhnliches Bauerngrundstäck ist naturgemäß ein solches, das mit einem Gespann bewirtschaftet wird und zu Unterhaltung desselben ausreicht. Nichts steht der Annahme entgeges, dass die Hauptmasse der attischen Bauernschaft ursprünglich aus Zeugiten bestand, die ein solches Grundstück besassen und zwischen 200 und 300 Mass ernteten.

1) Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 408, S. 655 und 657 erklärt freilich de herrschende Annahme, dass Solon alle Nichtgrundbesitzer den Theten zugewiese habe, für ganz unbegründet. Die reichen Fabrikanten und Kaufleute, die keinen Grundbesitz gehabt hätten, wären offenbar nach ihrem Einkommen den Klasses zugewiesen worden, wobei man nach dem damaligen Marktpreise (Plut. Solon 22 Vgl. S. 244, Anm. 1) den Scheffel zu einer Drachme gerechnet hätte. Das bet schon Pöhlmann, Müllers Handb. d. kl. Altert. III, 388 ausgesprochen und Abs liches nahmen u. A. auch Grote, Gesch. Griech. II2, 93 und H. Landwehr, Philol Supplbd. V, 137 ff. an, dagegen F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen (Stuttgart 1890) 58 f.; Hat Aristoteles u. s. w. (Stuttgart 1891) 68 f.; V. Thumser, Hermanns, Gr. Staatsaltert.6, § 68, S. 386; G. Gilbert, Grisch Staatsaltert. I2, 144. 148; Beloch, Gr. Gesch. I, 324. Die Ansicht Ed. Meyers ist eine der Überlieferung der Atthidographen, also der am besten unterrichteten Quelle, widersprechende Hypothese. Aristoteles  $^{2}49\pi$ . 7, 9 sagt klar und deutlich, das die τέλη diejenigen Bürger umfasten, welche eine bestimmte Anzahl von Massen έκ τῆς οίκειας, vom eigenen Grund und Boden, ernteten. Wenn Ed. Meyer sagt: "Anthemion (A3n. 7, 4; Pollux VIII, 137. Vgl. dazu Kaibel, Stil und Text der Asn., S. 138) ist gewiss nicht durch Ankauf eines Landgutes, sondern durch den Ertrag seiner Arbeit vom Theten zum Ritter avanciert", so ist das eine bloße Vermutung. Es ist nicht abzusehen, warum nicht Anthemion für den Ertrag seiner Arbeit sich ein Rittergut gekauft haben sollte. B. Keil, Die solonische Verfassung (Berlin 1892), 68 schliefst aus dem Umstande (auf den auch Ed. Meyer hinweist), dass um 580 zwei "Fabrikanten" das Archontat erlangten, das Solos desselben um über ein Viertel, so dass viele, die bisher zur Abteilung der Theten gehörten, in die der Zeugiten übergingen und damit das Recht zur Bekleidung von Ämtern erhielten. Ebenso erweiterten sich die für die Befähigung zu den höchsten Staatsämtern gezogenen Schranken 1). Späterhin wurden die Censussätze in Geld umgesetzt. Bei der Einschätzung berücksichtigte man seitdem nicht bloss den Grundbesitz, sondern das gesamte Vermögen, so dass ein wohlhabender Mann nicht mehr zu den Theten gehören konnte. Wahrscheinlich erfolgte zugleich eine Kapitalisierung der Censussätze und eine Herabsetzung derselben für die beiden untern Klassen der Besitzenden. Es ist überliefert, dass die Pentakosiomedimnen ein Talent, die Hippeis dreitausend Drachmen, die Zeugiten eintausend Drachmen zu versteuern hatten 2.

die τέλη nicht nach dem Ertrage des Bodens, sondern nach dem Nutzwerte des ganzen Vermögens festgestellt habe, da eine Änderung der Verfassung in der kurzen Zwischenzeit nicht nur nicht überliefert, sondern auch an sich unwahrscheinlich sei. Solon habe die vorhandenen Censussätze nach dem Bodenertrage in Geld umgerechnet und sie durch Anwendung des leichtern euboeischen Geldes ermäßigt. — Allein die Wahl jener beiden "Fabrikanten" (vgl. S. 108, Anm. 2) erfolgte nach längern, wiederholt zur Anarchie führenden Parteikämpfen, nach der Usurpation des Damasias und auf Grund einer besondern Vereinbarung der Stände. Man darf also aus dieser Wahl, welche einer Epoche der Reaktion gegen die solonische Verfassung angehört, nicht schließen, daß sie nach den solonischen Gesetzen gestattet war. Eher ist das Gegenteil daraus zu folgern.

1) Vgl. Busolt, Philol. (1891), 395; B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 71.

<sup>2)</sup> Pollux VIII, 130: Τιμήματα δ' ην τέτταρα, πενταχοσιομεδίμνων, Ιππέων, ζευγιτών θητικών, οι μέν έκ τοῦ πεντακόσια μέτρα ξηρά και ύγρά ποιείν κληθέκτες ανάλισχον δ' είς το δημόσιον τάλαντον οι δε τήν Ιππάδα τελούντες . . . έποίουν δε μέτρα τριαχόσια, ανάλισχον δε ήμιταλαντον. οι δε το ζευγήσιον τελούντες από διαχοσίων μέτρων χατελέγοντο, ανάλισχον δέ μνας δέχα. οί δέ το θητικόν οὐδεμίαν ἀρχήν ήρχον, οὐδὲ ἀνάλισκον οὐδέν. Die Summe von einem Talent erklärt sich am einfachsten dadurch, dass der Kapitalwert des Grundstückes gemäß einem niedrig bemessenen Durchschnittssatze der Grundrente von 81 % (vgl. Böckh, Staatsh. Ath. I3. 178; IIB Anhang, S. 37, Anm. 229) zum zwölffachen Ertrage berechnet wurde. Nach diesem Satze müßten die Inneig mit 3600 Drachmen, die Zeugiten mit 2400 steuerbaren Drachmen angesetzt sein, sie sind es aber nur mit 3000 und 1000 Drachmen. Möglicherweise steht die Zeugiten-Schatzung mit einer Herabsetzung des Minimalertrages eines Zeugiten-Grundstückes von 200 auf 150 Mass in Beziehung. Nach dem bei Ps. Demosth. XLIII (g. Makart.) 54 eingelegten, echten (Wachholz, De litis instrumentis in Demosth. quae fert. orat. in Macartatum, Kiel 1878, Diss.) Gesetze über die Ausstattung der Erbtöchter aus dem Thetenstande durch die nächsten Anverwandten soll der Pentakosiomedimnos 500 Drachmen, der Hippeus 300 Drachmen, der Zeugites 150 Drachmen zahlen. Das Verständnis der Pollux-Stelle hat Böckh angebahnt. Vgl. Sth. d. Ath. 13, 578 ff. und dazu V. Thumser, De civium Atheniensium muneribus

Da man trotz der fortwährenden Steigerung des Preises der Lebensbedürfnisse und der Arbeit, sowie des bedeutenden Sinkens des Geldwertes an den einmal angenommenen Sätzen festhielt, so gingen die Stufen der Schatzungsklassen thatsächlich immer tiefer herunter. Es kam schließlich dahin, daß ganz arme Bürger zu den Pentakosiomedimnoi gehörten 1. Damit verloren die Schatzungsklassen ihre politische Bedeutung und wurden, abgesehen von gewissen privat- und strafrechtlichen Fällen, zu einer Antiquität von wesentlich formellem Wert 2.

Die Angehörigen der drei obern Klassen waren zum regelmäßigen Kriegsdienst in der Bürgerwehr als Schwerbewaffnete oder Reiter verpflichtet, während die Theten nur für den irregulären Dienst als Leichtbewaffnete und zur Bemannung der Kriegsschiffe herangezogen wurden <sup>3</sup>. Die Reichen hatten außerdem verschiedene öffentliche Leistungen

<sup>(</sup>Wien 1880), S. 29 ff. Doch ist Böckhs Konstruktion einer progressiven Vermögenssteuer eine bloße Hypothese. Schon Grote, Gesch. Griech. II², 92, Anm. 49 hat bemerkt, daß Böckhs System zu verwickelt wäre. Zu den einfachen Verhältnissen der solonischen Zeit paßt es auf keinen Fall. Das zeigt Beloch, Hermes XX (1885), 245 vgl. XXII, 371; Neumann, Conrads Jahrb. 1880, S. 521; F. Cauer, Hat Aristoteles u. s. w., S. 69; Hermanns Gr. Staatsaltert.<sup>6</sup>, bearb. von V. Thumser, § 68, S. 387. Beloch weist darauf hin, daß die Peisistratiden, die doch gerade die ärmeren Klassen begünstigen mußten, keine progressive Steuer erhoben, sondern gleichmäßig den Zwanzigsten von der Ernte. Freilich war das, wie Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, 656 Anm. hervorhebt, keine außerordentliche Kriegssteuer, sondern eine jährliche Abgabe. Aber wenn überhaupt eine progressive Besteuerung für eine direkte Abgabe bestanden hätte, so würden doch wohl die Peisistratiden dieselbe auch für ihre regelmäßigen Auflagen angewandt haben.

<sup>1)</sup> Aristot. 'Αθπ. 47, 1 sagt von den ταμίαι der Athener: κλ(ηρούται) δ' εἶς έκ τῆς φυλῆς, ἐκ πεντακοσιομεδίμνων κατὰ τὸν Σόλωνος νόμ(ον — ἔτι γὰρ ὁ ν)όμος κύριός ἐστιν — ἄρχει δ' ὁ λαχών κᾶν πάνυ πένης ἢ. Über die allmähliche demokratische Wirkung des Festhaltens an dem ταχθὲν πρῶτον τίμημα bei gleichzeitiger Preissteigerung von Besitz und Erwerb, sowie Verminderung des Geldwertes vgl. Aristot. Pol. V. 6, p. 1306 b, v. 9 und V. 8, p. 1308 a, v. 35 ff. Näheres bei B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 72 ff.

<sup>2)</sup> Über die Frage ποῖον τέλος τελεῖ, welche denjenigen, die an der Erlosung eines Amtes teilnehmen wollten, und dann auch bei der Dokimasie vorgelegt wurde, vgl. Aristot. 'Αθπ. 7, 4; 55, 3; Pollux VIII, 85. 86; Deinarch. Aristog. 17. Über die Bedeutung der τέλη für das Stellen von Bürgen und Abmessung gewisser Strafen vgl. S. 181 Anm. und S. 227 Anm. Über die Beiträge zur Ausstattung einer Erbtochter aus der Thetenklasse nach Maßgabe des τέλος vgl. S. 269, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Antiphon und Aristophanes b. Harpokr. s. v. 3ητες. Die Theten nicht im Katalog und in den τάξεις der Hopliten: Thuk. VI, 43; vgl. III, 87; VII, 16; IV, 94: ψιλοί δὲ ἐπ παρασκευῆς μὲν ώπλισμένοι οὖτε τότε παρησαν, οὖτε ἐγένοντο τῷ πόλει. Vgl. II, 13. Die Theten nahmen an Auszügen mit allem Volk (παν-

(λητουργίαι) 1 zu übernehmen und im Verbande der Naukrarien für die

σημεί) teil. Thuk. II, 31; IV, 90. 91. In den Phylenregimentern dienten sie nur in außerordentlichen Fällen nach der sicilischen Katastrophe. Vgl. Usener, Jahrb. f. klass. Philol. CVII (1873), 162; Böckh, Sth. d. Ath. I³, 325 ff. 351; H. Schwartz, Ad Atheniensium rem militarem studia Thucydidea, Kiel 1877, Diss. — Im 5. Jahrhundert gab es eine aus Bürgern der Thetenklasse gebildete, nach Phylen gegliederte und auch im Frieden besoldete Truppe von 1600 Bogenschützen (τοξόται), die in der Stadt Wachtdienste leisteten, zu den Besatzungen in den Bundesstädten und zu Seeexpeditionen herangezogen wurden. CIA. I, 9. 54. 55. 79. 433. 446; II, 959; Bullet. d. corr. hell. XIV (1890), 51; Thuk. II, 13; IV, 129; V, 84; VI, 25, 43; Aristot. Aθπ. 24; vgl. Hdt. IX, 22. 60; Plut. Them. 14. Weiteres bei Wernicke, Hermes XXVI (1891), 74 ff.; Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV², 309.

1) λητουργία ist nach den Inschriften die ältere Form, λειτουργία erscheint stets seit Beginn des 3. Jahrhunderts. CIA. II Add., Nr. 554 b, v. 14 (386 v. Chr.); Nr. 556, v. 5. 6 (Zeit des Demosthenes); Nr. 172, 4 (340-322 v. Chr.). vgl. Meisterhans, Grammatik d. att. Inschriften², S. 29, Anm. 174. Die ältere Form auch in der 'Δθπ. 27, 3; 29, 5, 56, 3. Vgl. Bekker, Anecd. gr. 277, 19. Der Name bezeichnet einen Dienst für das Gemeinwesen (λαός, λάϊτος, λήϊτος. Vgl. Hdt. VII, 197). G. Curtius, Gr. Etym., p. 362, Nr. 335. Die Bürger, die einen bestimmten Census hatten, waren dazu in einem gewissen Turnus verpflichtet. Im 4. Jahrhundert verpflichtete im allgemeinen ein Vermögen von über zwei Talenten. Isaios III, 80; XI, 40; Demosth. XXVII (g. Aphob. I) 64: Isokr. XV, 154.

Regelmäßig wiederkehrende (ἐγχύκλιοι) Leiturgien waren im 5. und 4. Jahrhundert namentlich die Choregie (Außtellung, Einübung, Unterhaltung und Ausstattung der Chöre für die lyrischen und dramatischen Agone), Gymnasiarchie (Unterhaltung der an den Fackelwettläufen Teilnehmenden), Hestiasis (Speisung der Phylengenossen an einzelnen Staatsfesten), Architheoria (Übernahme von Festgesandtschaften) und eine Art der Hippotrophia (Stellung von Luxus - und Rennpferden zu den 'Aufzügen und Wettkämpfen an gewissen Festen. Vgl. Xen. Oik. II, 6; Lykurg. g. Leokr. 139 und dazu Martin, Les cavaliers Athéniens, Paris 1886, p. 295 ff. 302 ff.; K. F. Hermanns, Gr. Staatsaltert. bearb. von Thumser, § 112, S. 643). Außerordentliche Leiturgieen waren die Trierarchie und (seit 378/7) die Proeisphora oder vorschußweise Steuerzahlung. Näheres über die Leiturgien bei Böckh, Sth. d. Ath. I³, 533 ff.; V. Thumser, De civium Atheniensium muneribus, Wien 1880; Hermanns, Gr. Staatsaltert. I², 401 ff.

In welchem Umfange und in welcher Form die Leiturgieen in der Zeit Solons vorkamen, läfst sich nur teilweise bestimmen. Die Kosten für die Ausrüstung von Kriegsschiffen hatten die Vermögenden als Mitglieder der Naukrarien aufzubringen, ebenso wurden aus Naukrarie-Geldern die Kosten für Festgesandtschaften bestritten. Vgl. S. 189, Anm. 1 und S. 191. 192. Die Hestiasis hieß vermutlich in der Zeit der Peisistratiden φυλαφχία. Vgl. Ps. Aristot. Oik. II. 2, p. 1347 a, v. 11 und dazu Wilamowitz, Philol. Unters. I, 223.

Ausrüstung von Kriegsschiffen beizusteuern, sowie Reiterei zu stellen. Die Theten waren steuerfrei <sup>1</sup>.

Den Verpflichtungen der Begüterten entsprachen, wie in der bisherigen Verfassung, staatliche Vorrechte. Nur die Angehörigen der drei obern Klassen waren berechtigt, Staatsämter zu bekeiden und zwar je nach ihrer Klasse höhere oder niedere Ämter. Zum Ar-

<sup>1)</sup> Über die Naukrarien und naukrarischen Leistungen vgl. S. 190ff. Nach Pollux VIII, 108: ναυχοαρία έκάστη δύο Ιππέας παρείχε καὶ ναῦν μίαν. Wilamowitz, Aristoteles II, 163, Anm. 48 vermutet, dass dvo aus deza verschrieben wäre und dass also die Naukrarien 480 Reiter gestellt hätten. Die Zahl 96 wäre eine lächerliche Ungereimtheit. Vgl. jedoch S. 191, Anm. 3. - Wie die Schiffsausrüstung (die spätere Trierarchie), so war auch die Unterhaltung eines Pferdes zum Reiterdienst, die Innorgogia, eine persönliche Leistung der Vermögenden für das Gemeinwesen und insofern eine Aproveyla, doch unterschied sich diese Leistung von den übrigen Leiturgieen dadurch, dass sie nicht in einem Turnus abwechselte, sondern allen Bürgern oblag, die einen bestimmten Census hatten und persönlich zum Reiterdienste tauglich waren. Vgl. M. Fränkel in Böckhs Sth. d. Ath. II3 Anh., S. 110, Anm. 755 (anders V. Thumser, Hermanns, Gr. Staatsaltert.6, § 112, S. 643, Anm. 10). Ursprünglich hatten gewiß alle inneis Reiterdienste zu leisten (vgl. S. 182. 183 Anm. und 184), über die Regelung dieser Verpflichtung durch Solon ist nichts bekannt, doch beliefs er sie im Rahmen der Naukrarien. Im 4. Jahrhundert, wo man ein Pferd nicht unter 300 Drachmen kaufen konnte (Isaios V, 43) und für ein gutes Reitpferd 1200 Drachmen zahlte (Aristoph. Wolk. 21; Lys. VIII, 10), war der Census des τέλος der ἐππεὶς für den Ritterdienst zu niedrig. Vgl. S. 269, Anm. 2 und 270, Anm. 1. Über die damalige Verpflichtung zum Ritterdienst sagt Xen. Hipparch. I, 9: τοις μέν τοίνυν ἐππέας δήλον δτι καθιστάναι δεί κατά τον νόμον τους δυνατωτάτους καλ χρήμασι και σώμασι ή εισάγοντα εις δικαστήριον ή πείθοντα. Zur Zeit des Aristoteles (Αθπ. 49, 2) hatten zehn vom Volke alljährlich erwählte καταλογείς aus den in das dienstpflichtige Alter eingetretenen Bürgern die zum Reiterdienst Verpflichteten und Geeigneten auszumustern. Sie übergaben ein Verzeichnis derselben den Phylarchen und Hipparchen, und diese legten es dem Rate vor. Im Rate wurde dann der Ritterkatalog revidiert. Nachdem die körperlich nicht mehr Tauglichen gestrichen waren, erfolgte eine Prüfung der von den καταλογεῖς aufgesetzten Liste. Wer von den Ausgemusterten eidlich versicherte, μή δύνασθαι τῷ σώματι Ιππεύειν ή τή ovota, wurde entlassen, die übrigen wurden auf ihre Tauglichkeit hin geprüft und entweder in den Katalog eingetragen oder ebenfalls entlassen. - Verschiedenheit des Ritter- und Hoplitenkatalogs: Lys. XV, 5; XVI, 6, 13. Vgl. Aristoph. Ritter 1369. Der ordentlich bestellte Ritter durfte nicht als Hoplit ausgehoben werden (Lys. XV, 7), wer dagegen ohne ordnungsmäßige Eintragung in den Ritterkatalog Ritterdienste leistete, verfiel in Atimie. Lys. XIV, 8-10; vgl. XV, 11; XVI, 13. Näheres bei Böckh, Sth. d. Ath. I3, 317; V. Thumser, De civium Atheniensium muneribus (Wien 1880) 80 ff.; Lejeune-Dirichlet, De equitibus atticis, Königsberg 1882, Diss.; Martin, Les cavaliers athéniens, Paris 1886; Hermanns, Gr. Staatsaltertum6, bearb. von Thumser, § 112; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 358 ff. -Theten steuerfrei: Pollux VIII, 130.

chontat waren nur Pentakosiomedimnoi befähigt; ebenso war dieser Klasse das Amt der Schatzmeister der Athena auf der Burg vorbehalten. Den Theten, die keine politischen Rechte besessen hatten, verlieh Solon die Berechtigung, an der Volksversammlung und an dem Volksgericht teilzunehmen! Sie erhielten damit grund-

Dass die Theten bis auf Solon keine politische Rechte besassen, war die Ansicht der Atthis und ebenso des Oligarchen (Kritias), der dem Drakon eine Verfassung zuschrieb. Vgl. S. 225 Anm. Es spricht auch sonst alle Wahrscheinlichkeit dafür, dass die politische Berechtigung vorher auf die Besitzenden beschränkt war, welche sich aus eigenen Mitteln als Hopliten wassen konnten und zum Dienste in der Bürgerwehr verpflichtet waren. Auf die Verleihung der beiden politischen Grundrechte an die Theten bezieht sich offenbar, wie auch Wila-

<sup>1)</sup> Aristot. 49π. 7, 3: τὰς μ(ἐν οὐ)ν ἀρχὰς ἀπένειμεν ἄρχειν ἐκ πεντακοσιομεδίμνων και Ιππέων και ζευγιτών, τους έννέα ἄρχοντας και τους ταμίας και τους πωλη(τάς) και τοὺς ενθεκα και τοὺς κωλακρέτας, εκάστοις ἀνάλογον τῷ μεγέθει τοῦ τιμ(ή)μ(ατο)ς αποδιδούς τ(ήν αξ)χήν τοῖς δὲ τὸ θητικόν τελούσιν έκκλησίας και δικαστηρίων μετέδωκε μόνον. 7, 4: τούς δ' άλλους θητικόν, ου δεμιάς μετέχοντες άρχης. Vgl. Aristoteles bei Harpokr. s. v. θητες (Aristot. Frgm. 388 Rose<sup>3</sup>). Dass die Theten nicht zu den Amtern berechtigt waren, stand auch in der von Aristoteles und Hermippos benutzten Atthis (Androtion). Plut. Solon. 18: Δεύτερον δε Σόλων τας μέν άρχας απάσας, ώσπερ ήσαν, τοίς εὐπόροις απολιπείν βουλόμενος, την δ' αλλην μίξαι πολιτείαν, ης δ δημος ου μετείχεν κτλ. Οι δε λοιποί πάντες έκαλούντο θήτες, οίς ουδεμίαν άρχειν έδωπεν άρχην, άλλα τῷ συνεπκλησιάζειν και δικάζειν μόνον μετείχον τῆς πολιτείας. Vgl. Aristot. Pol. II. 12, p. 1273 b, v. 35 ff.: ἔνιοι glauben, Σόλωνα νομοθέτην γενέσθαι σπουδαΐον : όλιγαρχίαν τε γάρ καταλύσαι λίαν ἄκρατον ούσαν, και δουλεύοντα τον δήμον παύσαι, και δημοχρατίαν καταστήσαι την πάτριον, μίξαντα καλῶς τὴν πολιτείαν. (Vgl. über "die Mischung": Wilamowitz, Aristoteles I, 68. 74) ... ἔοιχε θὲ Σόλων ἐχεῖνα μὲν ὑπάρχοντα πρότερον οὐ καταλύσαι, τήν τε βουλήν (την έν 'Αρείφ πάγφ) και την των άρχων αίρεσιν κτλ. Σόλων γε ξοικε την αναγκαιοτάτην αποδιδόναι τῷ δήμφ δύναμιν, τὸ τὰς ἀργάς αιρείσθαι και εύθύνειν κτλ, τάς δ' άρχας έκ των γνωρίμων και των εὐπόρων κατέστησε ἀπάσας, ἐκ τῶν πεντακοσιομεδίμνων καὶ ζευγιτῶν καὶ τρίτου τέλους τῆς καλουμένης ἐππάθος (vgl. über diesen Ausdruck Wilamowitz, Aristoteles I, S. 69, Anm. 41) το δε τέταρτον θητικόν, οίς ουδεμιάς άρχης μετην. Aristot. Pol. III. 11, p. 1281. v. 32: διόπερ και Σόλων και των άλλων τινές νομοθετών τάπτουσιν (το πλήθος των πολιτών) έπί τε τας άρχαιρεσίας και τας εύθύνας τῶν ἀρχόντων, ἄρχειν δὲ κατά μόνας οὐκ έῶσιν. Die Verwandtschaft der Quelle, welche Aristoteles für diese Stellen der Politika benutzte, mit derjenigen, der Hermippos (Plutarchos) und Aristoteles in der 'Aθπ. folgten, tritt deutlich hervor, ebenso aber auch die Verschiedenheit inbezug auf die Art der Bestellung der Beamten und die Teilnahme an dem δικάζειν. Vgl. darüber weiter unten S. 275, Anm. 1 und S. 286, Anm. 1. - Vgl. Pollux VIII, 130; Plat. Nom. III. 14, p. 698 B: Zur Zeit als der Angriff der Perser erfolgte, nohitela te ην παλαιά και έκ τιμημάτων αρχαί τινες τεττάρων. Isokr. Panath. 147 und dazu Keil, Die solonische Verfassung, S. 87 ff.

sätzlich Einflus auf die Entscheidungen der Volksgemeinde, die Wahl der Archonten und die Rechtspflege.

Die Verleihung politischer Rechte an die Thetenklasse machte aber keineswegs alle Attiker zu athenischen Bürgern, denn die Schatzungsabteilungen  $(\tau \ell \lambda \eta)$  umfaßten nur die Bürgerschaft oder den in die Phylen und Phratrien sich gliedernden Demos, zu dem die Hektemoroi und die vom Stande der Demiurgoi ausgeschlossenen Lohnarbeiter nicht gehörten. Erst Kleisthenes hat diese Klassen in die Bügerschaft aufgenommen, nachdem die Hektemoroi unter den Peisistratiden selbständige Bauern geworden waren 1.

Was die Art der Bestellung der Beamten betrifft, so fanden die Atthidographen in den solonischen Gesetzen nur die Bestimmung, dass die Schatzmeister aus den Pentakosiomedimnoi erlost werden solten. Diese Erlosung der Schatzmeister war also etwas Neues, während Solon im übrigen an dem bisherigen Verfahren festhielt. Als Aristoteles die Politika verfasste, war er der Ansicht, dass Solon an der bestehenden Wahl der Beamten nichts geändert hätte 3, in der Schrift vom Staat der Athener schreibt er ihm jedoch die Einführung eines

mowitz, Aristoteles I. 71 annimmt, der Ausspruch Solons bei Aristot. 19π. 12, 1 und Plut. Solon 18 (Frgm. 5): δήμφ μὲν γὰς ἔδωκα τόσον γέςας (Plut.: κράτος), ὅσσον ἀπαρκεῖ | τιμῆς οὐτ' ἀφελών οὕτ' ἐπορεξάμενος. Vgl. dazu Kaibel, Stil und Text der 19π. 147.

Über die ἀπὸ τιμημάτων πολιτεία vgl. S. 185, Anm. 5. Über die Bestellung der Tamiai aus den Pentakosiomedimnoi nach Soless περί τῶν ταμιῶν νόμος vgl. Aristot. 'Αθπ. 8, 1; 47, 1.

Da das Amt der ταμίαι der ersten Klasse vorbehalten war, und Solon die Befähigung zu den Amtern entsprechend τῷ μεγέθει τοῦ τιμήματος abstufte, so ist von vornherein anzunehmen, dass das höchste Staatsamt, das Archontat, nur den Pentakosiomedimnoi zugänglich war (Gilbert, Gr. Staatsaltert. 12, 145, Anm. 1 meint unter Berufung auf die angebliche Verfassung Drakon 'Aθπ. 4, 2 auch den inneis). Nach Aristot. 'Aθπ. 26, 2 waren alle vor dem Jahre 457/6 gesetzmäßig gewählten Archonten Pentakosiomedimnoi und Hippeis, erst von da an erhielten die Zeugiten Zutritt zum Archontat. Der in der athenisches Verfassungsgeschichte bewanderte Demetrios von Phaleron führte nach Plat Aristeid. 1 als Beweis für die Wohlhabenheit des Aristeides an the énure άρχήν, ην ίρξε τῷ πυάμφ λαχών έπ τῶν γενῶν τῶν τὰ μέγιστα τιμήματα πέπτ μένων, οθς πενταχοσιομεδίμνους προσηγόρευον. Es ist nicht unwahrscheinlich, des die Befähigung zu den drei obern Archontenstellen (mit Rücksicht auf die sakralen und familienrechtlichen Obliegenheiten) außerdem an die Zugehörigkeit zu den Eupatriden geknüpft war. Jedenfalls haben diese Ansprüche auf deren auf schliessliche Bekleidung erhoben. Vgl. S. 179, Anm. 1 a. E.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 267, Anm. und den Abschnitt über die Peisistratiden.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 47, Anm. 2 und S. 43, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 20, Anm. 2 und S. 273, Anm. 1.

Losung und Wahl vereinigenden Verfahrens zu 1. Die vier Phylen hätten für jedes Amt aus denjenigen, welche dazu nach ihrem Census berechtigt waren, je eine bestimmte Anzahl, je zehn für das Archontat, durch Vorwahl designiert und die Vorgewählten dann um das betreffende Amt gelost. Allein diese Angabe des Aristoteles über die Ämterbesetzung in der solonischen Verfassung beruht bloß auf Kombinationen und Rückschlüssen, nämlich erstens aus der zu seiner Zeit stattfindenden Erlosung der Archonten aus zehn von jeder Phyle vorgelosten Kandidaten, zweitens aus der noch im 5. Jahrhundert üblichen Vorwahl, drittens aus dem solonischen Gesetz über die Erlosung der Schatzmeister. Es sind das aber Rückschlüsse, die mindestens inbezug auf das Archontat nicht zwingend sind 2. Thatsächlich hat die Ämterbesetzung durch Vorwahl und Losung längere Zeit hindurch nach der Reform des Kleisthenes bestanden, und es ist möglich, daß schon lange vorher die gewöhnlichen Ämter in dieser Weise besetzt wurden 3. In-

<sup>1) &#</sup>x27;Αθπ. 8, 1: τὰς θ' ἀρχὰς ἐποίησε κληρωτὰς ἐκ προκρίτων, οὕς (ἐκάστ)η προκρίνειε τῶν φυλῶν. προύκρινεν θ' εἰς τοὺς ἐννέα ἄρχοντας ἐκάστη θέκα, καὶ τού(τοις) ἐ(πεκ)λήρουν ' δθεν ἔτι θιαμένει ταῖς φυλαῖς τὸ θέκα κληροῦν ἐκάστην, εἶτ' ἐκ τούτων κυαμεύε(ιν). σημεῖον θ' ὅτι κληρωτὰς ἐποίησεν ἐκ τῶν τιμημάτων ὁ περὶ τῶν ταμιῶν νόμος, ῷ χρωἰμενοι (θιατελο)ῦσιν ἔτι καὶ νῦν ' κελεύει γὰρ κληροῦν τοὺς ταμίας ἐκ πεντακοσιομεθίμνων. Vgl. Kap. 47, 2. — Gegen die Versuche P. Meyers, Des Aristoteles Politik und die 'Αθπ. (Bonn 1891) 44 und K. Niemeyers, Jahrb. f. kl. Philol. CXLIII (1891), 408, denen sich G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², S. 150, Anm. 1 anschließt, den Widerspruch zwischen den Politika und der 'Αθπ. zu beseitigen, vgl. S. 20, Anm. 2. Auch Wilamowitz, Aristoteles I, 72 ff. bestreitet einen Widerspruch. Er beruft sich zum Beweise dafür, daß αἰρεῖσθαι auch von einem κληροῦν ἐκ προκρίτων gesagt werden könne, auf 'Αθπ. 26, 2; Isokr. Areop. 22; Plat. Nom. 756 E; Hypereid. Euxen. 26, übergeht aber die für den Sprachgebrauch in den Politika entscheidende Stelle, Pol. IV. 14, p. 1298 b, v. 8: ἐἀν δ' ἐνίων μὲν αἰρετοὶ ἐνίων δὲ κληρωτοί, καὶ κληρωτοί ἢ ἀπλῶς ἢ ἐκ προκρίτων κτλ.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 47, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Isokr. VII (Areopag) 16 empfiehlt έχείνην τὴν δημοχρατίαν ἀναλαβεῖν, ἣν Σόλων μὲν ὁ δημοτιχώτατος γενόμενος ένομοθέτησε, Κλεισθένης δ' ὁ τοὺς τυράννους ἐχβαλών καὶ τὸν δῆμον καταγαγών πάλιν έξ ἀρχῆς κατέστησεν. § 22: οὐκ έξ ἀπάντων τὰς ἀρχὰς κληφοῦντες ἀλλὰ τοὺς βελτίστους καὶ τοὺς ἱκανωτάτους ἐφ' ἔκαστον τῶν ἔργων προκρίνοντες κτλ. Im Panathenaikos 130 ff. versetzt dagegen Isokrates die staatlichen und sozialen Zustände, welche er im Areopagitikos der von Solon ausgehenden Verfassungsepoche zugeschrieben hatte, in die Zeit μέχρι τῆς Σόλωνος μὲν ἡλικίας, Πεισιστράτου δὲ δυναστείας. § 145: περὶ δὲ τοὺς αὐτοὺς χρόνους καθίστασαν ἔπὶ τὰς ἀρχὰς τοὺς προκριθέντας ὑπὸ τῶν φυλετῶν καὶ δημοτῶν κτλ. Vgl. dazu B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 78 ff. Allein Demen in staatsrechtlicher Bedeutung gab es erst seit Kleisthenes, und was Isokrates hier über die πρόκρισις sagt, deckt sich mit dem im Jahre 487/6 eingeführten Verfahren für die Bestellung der Archonten (Aristot.

dessen die Einführung der (nach dem Wortlaute des Gesetzes durch keine Vorwahl beschränkten) Losung für das Schatzamt beweist noch nichts für das Archontat. In der Zeit zwischen Solon und der Herrschaft des Peisistratos waren die Archonten sicherlich Wahlbeamte 1. Gewählt wurden die Archonten auch unter den Peisistratiden 2 und in der darauf folgenden Epoche bis zum Jahre 487/6, wo die Losung unter Kandidaten eingeführt wurde, welche von den Demen vorgewählt waren 3. Daher finden sich unter den wenigen Archonten, die aus der Zeit zwischen Solon und 486 bekannt sind, gerade politisch hervorragende oder zu den leitenden, großen Geschlechtern gehörende Persönlichkeiten, die späterhin selten vorkommen 4. Alle Wahrscheinlichkeit spricht dagegen, daß die Athener nach solonischer Bestimmung Beamte, die damals mit weitgehenden Befugnissen an der Spitze der

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Aθπ. 22, 5). — Vgl. Ps. Demosth. LIX (g. Neaira) 75; Demosth. XX (g. Lept.), 90.

<sup>1)</sup> Aristot. Άθπ. 13, 2: Δαμασίας αίρεθεὶς ἄρχων κτλ. εἰτ' ἔδοξεν αὐτοῖς διὰ τὸ στασιάζειν ἄρχοντας ἐλέσθαι δέκα κτλ. Es ist allerdings ein freierer Sprachgebrauch möglich, und es läſst sich nicht feststellen, ob sich Aristoteles an den Wortlaut der Atthis anschloſs. ᾿Αθπ. 26, 2 braucht er den Ausdruck αἵρεσις für die Erlosung ἐκ προκρίτων, während er 22, 5 αἰρετοί im Gegensatze zu derselben sagt. — Wenn damals eine Erlosung ἐκ προκρίτων stattgefunden hätte, so würde es doch ein höchst merkwürdiger Zuſall sein, wenn das Los gerade während des megarischen Krieges, wo man einen tüchtigen Heerführer brauchte, den Peisistratos zum Polemarchos gemacht hätte. Vgl. S. 221 Anm. In dieser Epoche sind ferner mindestens zwei Angehörige des mächtigen Geschlechtes der Philaiden Archonten gewesen. Vgl. weiter unten Anm. 4.

<sup>2)</sup> Thuk. VI, 54: τὰ δὲ ἄλλα αὐτὴ ἡ πόλις τοῖς πρὶν κειμένοις νόμοις ἐχρῆτο, πλὴν καθ' ὅσον ἀεί τινα ἐπεμέλοντο σφῶν αὐτῶν ἐν ταῖς ἀρχαῖς εἶναι καὶ ἄλλοι τε αὐτῶν ἦρξαν τὴν ἐνιανσίαν ᾿Αθηναίοις ἀρχὴν καὶ Πεισίστρατος ὁ Ἰππίου κτλ. Eine Erlosung ἐκ προκρίτων ist dabei doch ausgeschlossen.

<sup>3)</sup> Aristot. 'Αθπ. 22, 5: ἐπὶ Τελεσίνου ἄρχοντος ἐπυάμευσαν τοὺς ἐννέα ἄρχοντας κατὰ φυλάς, ἐκ τῶν προκριθέντων ὑπὸ τῶν δημοτῶν πεντακοσίων, τότε μετὰ τὴν τυραννίδα πρῶτον, οἱ δὲ πρότεροι πάντες ἦσαν αἰρετοί. Also, nach dem Sturze der Tyrannis erloste man damals zum erstenmal die Archonten aus Vorgewählten, d. h. man kehrte zum solonischen Verfahren zurück, das während der Tyrannis außer Übung gekommen und durch reine Wahl ersetzt worden war.

<sup>4)</sup> Dahin gehören Damasias, die Philaiden Tisandros und Hippokleides (im Jahre 566. Vgl. Hellanikos bei Marcellin, Leb. Thuk. 3; Euseb. Vers. Arm. Abr. 1451 Schoene II, 94 und dazu Joh. Toepffer, Att. Genealogie 278f.) und ein Miltiades (Dion. Hal. VII, 3), dann Isagoras (im Jahre 508/7. 149n. 21; Dionys. Hal. I, 74), Hipparchos, der Führer der Peisistratiden-Partei (im Jahre 496/5. 149n. 22; Dionys. Hal. V, 77; VI, 1); Themistokles (Thuk. I. 93, 3); Aristeides (489; Demetrios von Phaleron b. Plut. Aristeid. 1. 5; Marm. Par. Ep. 49).

Staatsverwaltung standen, aus vierzig vorgewählten Männern erlost und es dem glücklichen Zufalle überlassen haben sollten, ob das Los einen für den Oberbefehl des Heeres geeigneten Mann traf. Die Einführung der Losung aus Vorgewählten war erst möglich, nachdem die selbständige Verwaltungsthätigkeit der Archonten durch die administrative Wirksamkeit des Rates der Fünfhundert eingeschränkt und die Heerführung thatsächlich zehn erwählten Strategen übertragen war <sup>1</sup>.

An der Organisation der Verwaltung hat Solon wenig geändert. Die Phylen- und Naukrarienverfassung hat er beibehalten und nur mancherlei, wie das Verfahren bei Streitigkeiten um
das Amt des Naukraros, neu geregelt <sup>2</sup>. Die Archonten blieben die
höchsten Staatsbeamten <sup>3</sup>, doch faste sie Solon in gewissem Umfange als
Collegium zusammen, indem er ihnen gemeinsame Amtsgeschäfte, wie
die Auslosung der Richter, übertrug <sup>4</sup> und dafür als gemeinsames Amtshaus das Thesmotheteion zuwies <sup>5</sup>. Die von Aristoteles außer den
Archonten und Naukraren ausdrücklich namhaft gemachten Beamten
fanden wohl die Atthidographen in den ihnen bekannten solonischen
Gesetzen erwähnt. Aristoteles nennt die Tamiai <sup>6</sup> und das sie be-

<sup>1)</sup> Die S. 47, Anm. 2 auf S. 48 geltend gemachten Bedenken gegen eine Erlosung der Archonten ἐκ προκρίτων in solonischer Zeit haben jetzt auch Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 409, S. 659 Anm. und Beloch, Gr. Gesch. I, 361, Anm. 1 hervorgehoben (vgl. auch F. Cauer, Hat Aristoteles die Schrift u. s. w., Stuttgart 1891, S. 60). An der Angabe des Aristoteles halten dagegen fest: Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 150; V. Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert. π, § 72, S. 407 und Wilamowitz, Aristoteles I, 49. 73; II, 63.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 189, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 153 ff.

<sup>4)</sup> Auslosung der Volksrichter, die es erst seit Solon gab: Aristot. Aθπ 59, 7; 63, 1. Die neun Archonten hatten ferner bei der Versteigerung der Güter der vom Areopag Verbannten (vgl. S. 233, Anm. 7) und anderer Verurteilter den Zuschlag zu erteilen. Aθπ. 47, 2: καὶ τὰς οὐσίας τῶν ἐξ Αρείου πάγου φευγόντων καὶ τῶν .... ἐν(αντίον τῆς β)ουλῆς πωλοῦσιν (die Poletai), κατακυροῦσι δ' οἱ ἐννέα ἄρχοντες. Die Lücke ist wahrscheinlich durch ἄλλων auszufüllen. Vgl. Kaibel, Stil und Text der Αθπ. 211. — Beaufsichtigung der heiligen Ölbäume: Lys. VII, 22. — Sonst ist über die gemeinsame Amtsthätigkeit der neun Archonten nichts bekannt. Vgl. G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I, 279, Anm. 3 und Wilamowitz, Aristoteles I, 243.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 161, Anm. 1 auf S. 162 und dazu Diog. Laert. I, 58 mit den Bemerkungen Kaibels a. a. O., S. 125.

<sup>6)</sup> Über den περὶ τῶν ταμιῶν νόμος vgl. S. 48, Anm. 1. Die Tamiai (ταμίαι, ταμίαι τῆς θεοῦ, τ. τῶν τῆς θεοῦ, τῶν ἰερῶν χρημάτων τῆς Αθηναίας) sind inschriftlich bereits in der ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts nachweisbar. CIA. IV. 3, p. 199, Nr. 373. 238: Οἱ ταμίαι τάθε χάλχια . . . | συνλέξαντες Διὸς χρατερ(όφρονι χούρη) . . . | ἀναξίων καὶ Εὐθίκος καὶ Σ . . . | καὶ ἀνθοκίθης

treffende Gesetz, dann die Poleten<sup>1</sup>, die Elfmänner und Kolakreten<sup>2</sup>.

xai Λυσιμαχ . . . | Nach der Stellung der Stiftlöcher standen auf der Erztafel vermutlich acht Namen. Vgl. CIA. IV. 3, p. 199, Nr. 373 237. Volksbeschluß oder Volksbeschlüße betreffend die Aufsicht und Verwaltung des Hekatompedon oder alten Athena-Tempels und der Burg durch die Tamiai: CIA. IV. 3, p. 137—139 (vgl. H. Lolling, Εκατόμπεδον, Athen 1890). Die Inschrift stammt wahrscheinlich aus dem Jahre 485/4. In derselben kommt wiederholt ein πρύτανις der Tamiai vor. Einen Obmann des Kollegiums gab es auch späterhin, wie die Formeln ἐπὶ τῆς τοῦ δεῖνος ἀρχῆς καὶ ξυναρχόντων, ὁ δεῖνα καὶ ξυνάρχοντες (CIA. I, 273; I, 118 ff. 188) erkennen lassen. Die Schatzmeister hatten nicht bloß die heiligen Geräte, Weihgeschenke und Barbestände des Tempelschatzes, sowie die unter der Obhut der Göttin deponierten Staatsgelder (vgl. Bekker, Anecd. gr. 306, 7; Suid. s. v. ταμίαι, Art. 1) in Gewahrsam, sondern es unterstand überhaupt der Athena-Tempel und die ganze Akropolis ihrer Aufsicht, CIA. IV, 3, p. 137—139; vgl. CIA. II, 61; Mitt. d. arch. Inst. II, 291. Sie bewahrten ferner das von den heiligen Ölbäumen gewonnene Öl auf. Aristot. Μθπ. 60, 3.

- 1) Seit Kleisthenes gab es zehn Poletai. Sie verpachteten in Gegenwart des Rates die im Staatsbesitze befindlichen Bergwerke, Zölle und sonstigen Gefälle und führten darüber Buch. Ferner verdangen sie die öffentlichen Arbeiten, darunter auch die Inschriftensteine. Ihnen wurden ferner die eingezogenen Grundstücke und Häuser gerichtlich Verurteilter, sowie die dem Staate verfallenen Güter zahlungsunfähiger Staatsschuldner und Steuerzahler zum Verkauf überwiesen. Aristot. Aθπ. 47. 52; CIA. IV. 2, p. 66, Nr. 53 a; Nr. 274—281; II, Nr. 777—783. 782 b; Bullet. d. corr. hell. XIII (1889), 435. 458; XIV (1890), 177. Inschriftlich sind sie seit der Mitte des 5. Jahrhunderts nachzuweisen. CIA. I, 20; IV. 3, p. 140, Nr. 26a; IV. 1, p. 9 zu Nr. 27; I, Nr. 61; Bullet. a. a. O. Näheres bei Christ, De publicis pop. Athen. rationibus (Greifswald 1879) p. 6 sqq.; P. Panske, De magistratibus atticis etc. (Leipzig 1890) 10 ff.; Böckh, Sth. d. Ath. I<sup>a</sup>, 188 ff.; Hermanns Gr. Staatsaltert. , bearb. von V. Thumser, § 111, S. 619; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>a</sup>, 266.
- 2) Über die Kolakreten vgl. S. 193. Die Elfmänner (of Erdena) sind ebenfalls eine Behörde von hohem Alter. Ihre Zahl ist erst in späterer Zeit mit der jüngern der zehn Phylen ausgeglichen worden (Aristot. Adn. 52; Pollux VIII, 102 und dazu Wilamowitz, Aristot. I, 222, Anm. 70). Vielleicht steht sie, wie der 51 Epheten und 6 Thesmotheten, mit einer Verteilung unter die drei Stände im Zusammenhang. Vgl. S. 179, Anm. 1. Sie übten eine selbständige Gerichtsbarkeit aus und fungierten außerdem als gerichtliche Vollziehungsbeamte. Ihre Gerichtsbarkeit betraf die zazoveyos im engern Sinne (d. h. Räuber, Diebe, Einbrecher, Zauberer u. s. w.) und vollzog sich in den Prozessformen der Apagoge und Endeixis, bei denen das Verfahren mit der Verhaftung der Schuldigen begann (Meier und Schömann, Att. Prozess\*, bearb. von H. Lipsius 270ff.). Außer der Apagoge der xaxovoyou gehörte vor die Elfmänner auch die der in Atimie Verfallenen, welche sich die Rechte epitimer Bürger angemasst hatten. Der für schuldig befundene zazoveyos wurde von ihnen hingerichtet. In späterer Zeit fällte das Volksgericht unter dem Vorsitze der Elfmanner das Urteil über den seine Schuld bestreitenden zazoreyos. Dieselben

Daneben schuf aber Solon nach der attischen Chronik eine neue Behörde, den Rat der Vierhundert, in dem die vier Phylen gleichmäßig mit je einhundert Mitgliedern vertreten waren 1. Aristoteles sagt weder etwas über die Art der Bestellung der Ratsherren, noch über die Befugnisse des Rates. Es verlautet ferner in der folgenden Zeit bis auf Kleisthenes nichts über die Wirksamkeit desselben. Trotzdem wird man an der Richtigkeit der Angabe der Atthis nicht zweifeln dürfen 2, es ist jedoch mindestens fraglich, ob Solon bereits dem Rate die Vorberatung übertrug und, wie es bei Plutarchos heißt, bestimmte, daß in der Volksversammlung über keinen Antrag ohne Vorbeschluß des Rates verhandelt werden sollte 3. Vermutlich stellt der solonische Rat nur eine Umbildung oder Weiterentwickelung des alten Naukraren-Rates dar, der über die den Naukrarien obliegenden administrativen, finanziellen und maritimen Angelegenheiten zu beraten und zu beschließen hatte 4.

führten ferner die Aufsicht über das Gefängnis, nahmen im Auftrage anderer Behörden oder nach gerichtlichem Urteil Verhaftungen vor, entließen aus der Haft und vollzogen durch ihre Amtsdiener (παραστάται) die Todesstrafen. Aristot. 19π. 52. Näheres bei Meier und Schömann a. a. O. 81 ff. 86. 275 ff.; Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 286.

<sup>1)</sup> Aristot. 'A3π. 8, 4: (βουλ) ην δ' έποίησε τετρακοσίους έκατον έξ έκάστης φυλης. Plut. Solon 19: δευτέραν προσκατένειμε βουλην ἀπό φυλης έκάστης, τεττάρων οὐσῶν, έκατον ἄνδρας ἐπιλεξάμενος, οῦς προβουλεύειν ἔταξε τοῦ δήμου καὶ μηδὲν ἐᾶν ἀπροβούλευτον εἰς ἐκκλησίαν εἰσφέρεσθαι. Oligarchischer Verfassungsentwurf bei Aristot. 'Α3π. 31, 1: βουλεύειν μὲν τετρακοσίους κατὰ τὰ πάτρια, τετταράκοντα ἐξ ἐκάστης φυλης, ἐκ προκρίτων οῦς ᾶν ἔλωνται οἱ φυλέται τῶν ὑπὲρ τριάκοντα ἔτη γεγονότων.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 46, Anm. 2, wo jedoch der letzte Satz zu streichen ist. Nieses (Hist. Zeitschr. 1892, Bd. LXIX, S. 60. 62) Zweifeln an der Einsetzung des Rates der Vierbundert durch Solon schließt sich Beloch, Gr. Gesch. I, 324 an. Für solonisch halten den Rat: V. Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert. 6, § 68, S. 387; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 151; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 409, S. 657 und Wilamowitz, Aristoteles I, 53. 72, Anm. 46; II, 63.

<sup>3)</sup> Möglicherweise ist die bezügliche Angabe Plutarchs (Anm. 2) bloß ein Zusatz des Hermippos zur Atthis. In der aus der Atthis stammenden Erzählung von der Verhandlung über den Antrag des Aristion, dem Peisistratos eine Leibwache zu gestatten, ist vom Rate gar nicht die Rede. Plut. Solon 19; Aristot. 19π. 14, 1; vgl. Hdt. I, 59. Auch der etwa in die Zeit des Kleisthenes fallende Volksbeschluß über Salamis CIA. IV. 2, p. 57, Nr. 1a trägt nur den Vermerk: ἐδοξεξτῷ δήμφ (nicht auch καὶ τῷ βουλῆ) an der Spitze. Vgl. U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IX (1884), 118 und CIA. IV. 3, p. 139.

<sup>4)</sup> Das vermutet Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 409, S. 659 Anm. Über den Naukraren-Rat vgl. S. 188. 196. — Da die fünfzig Mitglieder, welche jede Phyle für den kleisthenischen Rat der Fünfhundert zu stellen hatte, auf die einzelnen Demen verteilt waren, so denkt Ed. Meyer an eine Wahl des solonischen

Den Rat vom Areopag setzten die solonischen Gesetze als bestehende Einrichtung voraus; sie änderten also nichts an seiner Zusammensetzung. Er behielt die Aufsicht über die Staatsverwaltung und wachte über die Beobachtung der Gesetze, sowie über die bürgerliche Ordnung. Zur wirksamen Handhabung dieser Aufsicht stand ihm, wie bisher, eine ausgedehnte Strafgerechtigkeit bei allen Vergehen zu, welche die Gemeinde als solche oder deren Beamte angingen. So hatte er denn die Befugnis, nicht nur gesetzwidrige Handlungen von Beamten und Privatleuten zu bestrafen, sondern auch Busen bei Vergehen zu verhängen, durch welche die öffentliche Ordnung und Zucht gestört oder gefährdet wurde. Die Strafgelder führte er nach der

Rates durch die Naukrarien, die Vorgänger der Demen. Wilamowitz, Aristoteles I, 72, Anm. 46 meint dagegen, dass die Oligarchen des Jahres 411, welche für die Bestellung ihres Rates der Vierhundert πρόχρισις (Aufstellung der Vorschlagsliste) durch die Phylen, nicht durch die Demen anordneten, auf den Wahlmodus Solons zurückgriffen.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 47, Anm. 2 auf S. 48.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 144, Anm. 1 und S. 147, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 144, Anm. 1; S. 147, Anm. 1 und S. 176. Aristot. A9n. 8, 4: καὶ τοὺς άμαρτάνοντας ηὖθυνεν χυρία οὖσα (καὶ ζή)μι(οῦν) καὶ κολάζειν κτλ. Die Worte τους αμαρτάνοντας ηθθυνέν bezieht B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 119 mit Unrecht auf die Rechenschaftsabnahme der Beamten durch den Arcopag, denn die Rechenschaftspflichtigen waren doch als solche noch nicht dungravovres. Hätte Aristoteles die Rechenschaftsabnahme der Beamten im Sinne gehabt, so würde etwa apţurraç der zutreffende Ausdruck gewesen sein. Vgl. Kaibel, Stil und Text der 'A3n. 142, Anm. 2 und Wilamowitz, Aristoteles I, 49, Anm. 14. Letzterer bemerkt: "άμαρτάνειν zeigt, dass kein άδικείν verstanden ist, sondern ein Verstoß contra bonos mores, die Beamten kann man nur hineinphantasieren." Nun definiert Aristoteles Eth. Nik. V. 10, p. 1135 die Bedeutung von duaprineur, αμάρτημα und αδικείν, αδίκημα. Demnach versteht er unter αμαρτήματα die αδικα, die sich jemand uer' ayrolus und arev zazias zuschulden kommen lässt, zum Wesen des άθίκημα gehört das έκούσιον und προβουλεύειν. Ebenso unterscheidet er beide Begriffe Pol. III. 10, p. 1281 b, v. 26, wo es heisst, dass es ouz dequales sei, die Menge an den größten Amtern teilnehmen zu lassen die te yao adixiav καλ δι' άφροσύνην τὰ μεν άδικεῖν αν τὰ δ' άμαρτάνειν αὐτούς. W. legt also in άμαφτάνειν im Unterschiede von άδικείν einen Begriff hinein, den das Wort bei Aristoteles nicht hat. Es ist selbstverständlich, dass Aristoteles 19n. 8, 4 nicht blos ein εύθίνειν von Fehltritten μετ' άγνοίας oder δι' άφροσύνην meint; mithin braucht er den Ausdruck αμαφτάνειν in dem weitern Sinne des Fehlgehens und Vergehens überhaupt (vgl. Δθπ. 41, 2), in welchem es das άδικεῖν mitumfaſst und sich auch auf die παρεκβάσεις der Beamten bezieht. Vgl. Eth. Nik. V. 10, p. 1135b, v. 22: ταύτα γάρ βλάπτοντες και άμαρτάνοντες άδικοῦσι μέν και άδικηματά έστιν κτλ. Ferner sagt Aristot. Άθπ. a. a. O.: την δε των Αρεοπαγιτών [βουλήν] ἔταξεν έ(πὶ τὸ) νομοφυλακεῖν, ώσπες ύπζοχεν καὶ πρότερον ἐπίσκοπος οὐσα

Burg in die Kasse der Schatzmeister der Göttin ab, ohne dabei anzugeben, aus welchem Grunde dieselben eingezogen waren <sup>1</sup>. Unter diesen Umständen war er unzweifelhaft befugt, die Kassenverwaltung einer genauen Kontrolle zu unterwerfen und ihr wohl auch Anweisungen über die Verwendung von Geldern zu geben <sup>2</sup>.

Da der Areopag Wächter der bestehenden Staatsordnung war, so wurden vor ihm diejenigen belangt und abgeurteilt, welche sich zum Umsturze derselben und zur Aufrichtung einer Alleinherrschaft zu-

τῆς πολιτείας καὶ τὰ τε ἄλλα τὰ μέγιστα τῶν πολιτ(ιχ)ῶν διετήρει καὶ τοὺς ἀμαφτάνοντας κτλ. Da der Areopag also die Aufsicht über die πολιτεία und die πολιτικά führte, so beschränkte sich sein damit verbundenes Strafrecht nicht bloß auf Verstöße contra bonos mores, sondern erstreckte sich auch auf Vergehen der Beamten. Mit den Worten ισπερ ὑπῆρχεν καὶ πρότερον weist außerdem Aristoteles auf ἀθπ. 4, 4 hin, wo es (nach atthidographischen Quellen; vgl. S. 144, Anm. 1 und S. 145, Anm. 4 auf S. 146) heißt: ἡ δὲ βουλῆ ἡ ἑξ ἀρείου πάγου φύλαξ ἦν τῶν νόμων καὶ διετήρει τὰς ἀρχάς ὅπως κατὰ τοὺς νόμους ἄρχωσιν κτλ. Vgl. den von Teisamenos beantragten Volksbeschluß bei Andok. Myst. 84: ἐπειδάν δὲ τεθῶσι οἱ νόμοι ἐπιμελείσθω ἡ βουλὴ ἡ ἐξ ἀρείου πάγου τῶν νόμων, ὅπως ἀν αὶ ἀρχαὶ τοῖς κειμένοις νόμοις χρῶνται, Weiteres S. 144ff.

<sup>1)</sup> Aristot. Άθπ. 8, 4: καὶ τὰς έκτίσεις ἀνέφερεν εἰς πόλιν ούκ έπιγράφουσα τήν πρόφασι(ν τοῦ εὐθύν)εσθαι oder vielleicht (τοῦ έ)κτ(tν)εσθαι. Vgl. Kaibel, Stil und Text der '49π. 142. — πόλις ist die ältere, zur Zeit des Aristoteles nicht mehr gebräuchliche Bezeichnung für die Akropolis. Vgl. S. 90, Anm. 1. έν ἀκροnóles erscheint inschriftlich im amtlichen Stil zuerst CIA. II, 14 (im Jahre 387/6). Vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 54, Anm. 18. Zu ἀνέφερεν κτλ. vgl. Andok. v. Frdn. 7 = Aesch. d. f. leg. 175; Hypereid. g. Demosth. I, 5; V, 13 Blas: rac γάρ ἀποφάσεις (vgl. S. 148, Anm. 2) ταύτας τὰς ὑπὲρ τῶν χρημάτων 'Αρπάλου πάσας όμοίως ή βουλή πεποίηται - και ούδεμιζ προσέγραφεν διά τι έκαστον άποφαίνει, άλλ' έπι πεφαλαίου γράψασα όπόσου έπαστος εξληφεν χουσίου. Die Angabe des Aristoteles stützt sich offenbar auf Abrechnungen der Schatzmeister der Göttin (an deren Kasse auch Wilamowitz, Aristoteles II, 190 denkt), in denen der Name des Bestraften die und Strafsumme vermerkt, sowie die Angabe enthalten war, dass der Areopag die betreffenden Summen eingezahlt hatte. Im 5. und 4. Jahrhundert wurden häufig Handlungen gegen Volksbeschlüsse in denselben mit Geldstrafen bedroht, welche der Athena anheimfallen (ἰερας τη 'Αθηναία) sollten. CIA. I, 37, v. 18; IV. 2, p. 65, Nr. 35c, v. 21; I, 77; II, 11. 115b, v. 51, p. 410. 203, 809 b, v. 6; Demosth. XXIV (g. Timokr.) 22 u. s. w. Bei Einziehung des ganzen Vermögens fiel der zehnte Teil desselben der Göttin zu. CIA. I, 31. 37 Frgm. f-m, v. 21; Andok. Myst. 96; Xen. Hell. I. 7, 10; Ps. Demosth. XLIII (g. Makart.) 71; Ps. Plut. Vit. Antiph. 27, p. 1016 u. s. w. Auch die Einschreibung der dem Staate schuldigen Summen erfolgte auf einer Tafel, die im Athena - Tempel auf bewahrt wurde. Ps. Demosth. XXV (g. Theokr.), 70; LVIII (g. Theokr.), 48; Harpokr. = Suid. s. v. ψευδεγγραφή und ψευδέγγραgos dixn.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 195, Anm. 4.

sammenthaten 1. Außerdem fungierte er als Blutgerichtshof bei Mordprozessen 2.

Im Hinblicke auf die bürgerlichen Unruhen, von denen der Staat oft erfüllt gewesen war, erließ Solon ein Gesetz, daß derjenige, welcher bei einer Bürgerfehde nicht gewaffnet auf die eine oder andere Seite träte, bürgerlich ehrlos sein und aus der staatlichen Gemeinschaft ausscheiden sollte. Bei einer Störung des bürgerlichen Friedens und gewaltsamen Erschütterung der staatlichen Ordnung sollte niemand gleichgültig bleiben und müßig zuschauen, wie etwa die Entscheidung fallen mochte. Solon erwartete wohl, daß die dem Parteitreiben abholden, ruheliebenden Bürger sich gegen die Störenfriede wenden und deren Niederwerfung erleichtern würden, wenn sie gesetzmäßig zur Parteinahme gezwungen wären 3.

Über die Rechte der Volksversammlung sind wir nur ungenügend unterrichtet. Ihre Kompetenz wird jedoch keine ausgedehnte gewesen sein, denn es nahmen an ihr die Theten teil, und Solon verlieh diesen nur mäßige Rechte 4. In der Schrift vom Staate der Athener sagt Aristoteles nichts von den Befugnissen der Ekklesie, in den Politika bezeichnet er die Wahl und Rechenschaftsabnahme der Beamten als die Rechte, welche das Volk, damit es nicht zum Feinde der bestehenden Staatsordnung würde, notwendig haben müßte. Deshalb hätten auch Solon und einige andere Gesetzgeber dem Volke diese Rechte verliehen. Die Rechenschaftsabnahme erfolgte aber nach der Vorstellung des Aristoteles, wie in späterer Zeit, vor dem Volksgericht 5. So bleibt denn

<sup>1)</sup> Aristot. Aθπ. 8, 4: καὶ τοὺς ἐπὶ καταλύσει τοῦ θήμου συνισταμένους ἔκρινεν, Σόλωνος θέντ(ος) νόμον (εἰσαγγ)ελίας) περὶ αὐτῶν. Das Wort εἰσαγγελίας ist nicht sicher. Vgl. Kaibel, Stil und Text der Αθπ. 143. Auch die Ausdrucksweise würde befremdend sein. Wilamowitz, Aristoteles I, 53, Anm. 2. Vgl. zu dieser Kompetenz des Areopags Αθπ. 25 (Themistokles und Ephialtes) und im übrigen S. 45, Anm. a. E.; S. 161 Anm.; S. 162, Anm. 2; S. 208, Anm. 6; Wilamowitz, Aristoteles I, 53, Anm. 22; II, 190.

<sup>2)</sup> S. 150 und 232 ff.

Aristot. <sup>2</sup>Δθπ. 8, 5; Plut. Solon 20; Praecept. ger. reip. 32, p. 823 F.; de sera num. vind. 4, p. 550 B; Cic. ad Att. X. 1, 2.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 273, Anm. 1 auf S. 274.

<sup>5)</sup> Aristot. 'Αθπ. II. 12, p. 1273 b, v. 41: ἔοιχε δε Σόλων έχεῖνα μὲν ὑπάρχοντα πρότερον οὐ καταλῦσαι, τήν τε ρουλὴν καὶ τῶν ἀρχῶν αἴρεσιν, τὸν δὲ δημον καταστήσαι, τὰ δικαστήρια ποιήσας ἐκ πάντων. . . . Σόλων γε ἔοικε τὴν ἀναγκαιστάτην ἀποδιδόναι τῷ δήμ ψ δύναμιν, τὸ τὰς ἀρχὰς αἰρεῖσθαι καὶ εὐθύνειν κτλ. III. 11, p. 1281 b: διόπερ καὶ Σόλων καὶ τῶν ἄλλων τινὲς νομοθειῶν τάττουσι (τὸ πλῆθος τῶν πολιτῶν) ἐπί τε τὰς ἀρχαιρεσίας καὶ τὰς εὐθύνας τῶν ἀρχόντων. Vgl. VI. 2, p. 1317 b, v. 25: τὸ δικάζειν πάντας καὶ ἐκ

nur die Wahl der Archonten und anderer Beamten übrig, die nicht aus den phylenweise (etwa von den Naukrarien) Vorgewählten erlost wurden <sup>1</sup>. Die Äußerung des Aristoteles über das Mindeste an Rechten schließt aber nicht aus, daß die solonische Volksversammlung noch andere Befugnisse hatte. Namentlich wird ihr die Entscheidung über Krieg und Frieden, neue staatliche Einrichtungen, die Verleihung besonderer Vorrechte an einzelne Bürger, dann über außerordentliche Auflagen und andere die ganze Volksgemeinde betreffende Angelegenheiten zugestanden haben <sup>2</sup>.

Drei Dinge, sagt Aristoteles in der Schrift vom Staate der Athener, sind in der solonischen Verfassung am meisten volksfreundlich: erstens das Verbot, auf den Leib zu borgen, zweitens die Bestimmung, die es jedem Bürger gestattete, wegen einer an einem andern begangenen Rechtsverletzung (sofern sie mittel- oder unmittelbar die Gemeinde anging) klagbar zu werden 3, drittens die Berufung an das Volks-

πάντων και περί πάντων ή περί των πλείστων και των μεγίστων και των κυριωτάτων, οἶον περί εὐθυνων και πολιτείας κτλ. Über die Ansicht von Wilamowitz, welcher das εὐθυνειν im weitern Sinne auffaßt und dem Solon auch bereits die Einführung der Epicheirotonie der Beamten (vgl. S. 285 Anm.) zuschreibt, vgl. weiter unten S. 286, Anm. 4.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 275 und S. 279, Anm. 4.

<sup>2)</sup> Altes, wahrscheinlich nach dem Sturze der Vierhundert aufgezeichnetes Gesetz CIA. I, 57, v. 36: (ἄνευ τοῦ δήμου τοῦ Ἀθηναίων πληθύοντ)ος μη εἶναι πό-λεμο(ν). Vgl. Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 137. — Zu neuen staatlichen Einrichtungen gehörte z. B. die Begründung von Kleruchien. Vgl. CIA. IV. 2, p. 57, Nr. 1 a. Ein besonderes Vorrecht erteilte der von Aristion beantragte Volksbeschluß, welcher dem Peisistratos das Halten einer Leibwache gestattete. Vgl. S. 279, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Aristot. Αθπ. 9, 1: Επειτα το έξειναι το βουλομένω (τιμωρείν) ύπερ των άδιχουμένων. Plut. Solon. 18: οδόμενος δεῖν έπαρχεῖν τῆ τῶν πολλῶν ἀσθενεία, παντί λαβείν δικήν ύπερ τοῦ κακῶς πεπουθότος ἔδωκε. Das stand also in der Atthis. Es handelt sich um das Recht eines jeden epitimen Bürgers in denjenigen Fällen klagbar zu werden, wo die Rechtsverletzung zwar den einzelnen unmittelbar, aber mittelbar auch den Staat, oder letztern unmittelbar, erstern mittelbar traf. Bei den dizat govezat waren jedoch nur die Anverwandten des Getöteten oder Verwundeten zur Erhebung der Klage berechtigt und verpflichtet. Vgl. S. 230. Zu den öffentlichen Klagen, die jedermann anstrengen konnte, gehörten auch die gaizλήρων zαχώσεως (vgl. Ps. Demosth. g. Makart. 54; Meier und Schömann, Att. Prozefs<sup>2</sup> 355). Dem solonischen Gesetze περί ἐπικλήρων hatte aber die Atthis, welche Aristoteles benutzte, besondere Aufmerksamkeit geschenkt. Ann. 9, 2; 35, 2; Plut. Solon 20. Außerdem dachte ihr Verfasser namentlich an die γραφαί υβρεως. Plut. Solon 18. Vgl. Meier und Schöman a. a. O., S. 395. Näheres über das Klagerecht bei Meier und Schömann a. a. O., S. 197 ff. 753 ff.; H. Lipsius, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. 1891, S. 42; Wilamowitz, Aristoteles I, 60 ff. -Vgl. auch S. 175.

gericht, wodurch, wie man meint, die Macht der Menge am meisten erstarkt sei. Denn wenn das Volk Herr der gerichtlichen Urteile ist, so wird es zum Herrn über den Staat. Da außerdem die Gesetze nicht immer einfach und deutlich abgefaßt waren, und darum vielfach verschiedene Auslegungen erfuhren, so hatten die Volksgerichte in allen öffentlichen und privaten Rechtshändeln gleichsam als Kampfrichter zu entscheiden.

Nach der Atthis (Androtion), der Aristoteles in der Schrift vom Staate der Athener folgte, hatte das Volksgericht nur die Befugnis, über Berufungen gegen Rechtserkenntnisse von Beamten zu entscheiden ', und zwar konnte es, wie ein Bruchstück eines solonischen Gesetzes

1) Aristot. Άθπ. 9, 1: ή είς τὸ δικ(αστήρι)ον ἔφεσις. Vgl. dazu Kaibel, Stil und Text der Άθπ. 144. Plut. Solon 18: καὶ γὰρ ὅσα ταῖς ἀρχαῖς ἔταξε κρίνειν, ὁμοίως καὶ περὶ ἐκείνων είς τὸ δικαστήριον ἐφέσεις ἔδωκε τοῖς βουλομένοις. λέγεται δὲ καὶ τοὺς νόμους ἀσαφέστερον γράψας καὶ πολλὰς ἀντιλήψεις ἔχοντας κτλ. Aristoteles und Plutarchos (Hermippos) folgen derselben Atthis (Androtion). Vgl. S. 42 Ann.

Neuere Litteratur. Die richtige Ansicht, das Solon das Volksgericht als Berufungsinstanz gegen Erkenntnisse der Beamten einsetzte, findet sich (nach Plut. Solon 18) schon bei C. F. Hermann, De iure et auctoritate magistr. apud Athen. (Heidelberg 1824), p. 63 und Gr. Staatsaltert. § 107. Vgl. auch Th. Bergk, Verhall. d. Jen. Philol. Vers. 1846, S. 40 und Droysen, Schmidts Zeitschr. VIII, 387. Da man den Quellenwert der Angabe Plutarchs zu erkennen außer Stande war, so konnte Grote, Gesch. Griech. II3, 98ff.; III, 272ff. die Richtigkeit derselben bestreiten und den Nachweis versuchen, daß die Einrichtung der Volksgerichte erst von Perikles herrühre. Grote meint, daß Solon dem Volke nur das Recht gegeben habe, die Beamten wegen ihrer Rechtspflege in einer Heliaia genannten Versammlung zur Rechenschaft zu ziehen, und dass sich diese Versammlung von der gewöhnlichen Ekklesie nur durch die besondere Aufgabe unterschieden habe. Em. Müller, Jahrb. f. kl. Philol. LXXV (1857), 746 ff. und W. Oncken, Athen und Hellas I (1865), 149; Staatslehre des Aristoteles II, 439 ff. 492 ff. haben die Ansicht Grotes (die sich auch bei G. Perrot, Droit public d' Athènes, Paris 1867, p. 212 sqq. findet) weiter ausgeführt und angenommen, das das Volk bei der Rechenschaftsabnahme auch die Urteilssprüche der Beamten einer Revision unterziehen konnte. M. Fränkel, Die attischen Geschworenengerichte (Berlin 1878) 58 ff. steht ebenfalls auf dem Boden Grotes. Bis auf Perikles wäre die Rechtsprechung wesentlich in den Händen der Beamten geblieben, Solon hätte der Volksgemeinde nur in bestimmten Fällen das Recht eingeräumt, deren Erkenntnisse zu verwerfen. Über Rechenschaftsklagen wäre vom Areopag entschieden worden. Eine selbständige Gerichtsbarkeit bei schweren Staatsverbrechen hätte die Volksgemeinde durch Kleisthenes erhalten.

Gegen Grote und dessen Nachfolger trat für den solonischen Ursprung des Volksgerichts namentlich G. F. Schoemann ein. Verfassungsgesch. Athens (1854) 33 ff.; Jahrb. f. kl. Philol. CXIII (1866) 585 ff.; Gr. Altert. I<sup>3</sup>, 351 ff. Nach Sch. richteten seit Solon die Volksgerichte in Privatprozessen als Berufungsinstanz,

ergiebt, nicht bloß die Erkenntnisse der Beamten bestätigen oder verwerfen, sondern auch auf Zusatzstrafen erkennen 1. Von einer gerichtlichen Rechenschaftsabnahme der Beamten durch das Volksgericht, von der Aristoteles, ohne förmliche Erwähnung des Rechtes der Berufung, in den Politika redet, sagt er in Übereinstimmung mit der Atthis in

in Kriminalsachen in einziger. Duncker, Gesch. d. Altert. VI., 179 vertritt die Ansicht, dass bei dem Volksgericht nach solonischer Bestimmung in allen schweren Fällen gegen das Urteil der Archonten Berufung eingelegt und nach Ablauf der Amtszeit wegen Überschreitung der Amtsbefugnis Klage geführt werden konnte. Dann zeigte Pilippi, Der Areopag und die Epheten (1874) 272 ff., dafs die Grote-Onckensche Ansicht in der Überlieferung keine genügende Stütze hat, während R. Schoell, De synegoris atticis (Jena 1876) nachwies, dass so weit die Uberlieferung reicht, die Beamten nicht vor der Volksversammlung, sondern vor einem Gerichtshofe Rechenschaft abgelegt haben. Weitere Gründe für das Vorhandensein des Volksgerichts vor Kleisthenes brachte dann Wilamowitz, Philol. Unters. I, 89 ff. bei. Namentlich wies er auf das "alte solonische Gesetz" bei Lys. X, 16 hin (vgl. S. 46, Anm. 2 auf S. 47 und die folgende Anm.). Ein Eisangelie-Verfahren vor dem Volksgericht kommt bereits in dem thasischen Prozesse Kimons vor, der sich vor den Reformen des Ephialtes und Perikles abspielte. Plut. Kimon 14 und Perikl. 10 nach Stesimbrotos und Theopompos. Bei Plut. Kimon 15 (daraus Plut. Perikl. 9) ist nach Theopompos bei der Reform des Ephialtes nicht von der Einsetzung der Volksgerichte die Rede, sondern von der Erweiterung ihrer Kompetenz und der Einführung des Richtersoldes; sie werden, wie in der '43n. 25, 2 als bereits bestehend betrachtet.

Abgesehen von B. Niese (vgl. S. 46, Anm. 2), der es für wahrscheinlich hält, daß die Volksgerichte beim Sturze des Areopags durch Ephialtes eingeführt wurden, betrachtet man es jetzt im allgemeinen als Thatsache, dass es sich um eine Einrichtung Solons handelt. Verschieden urteilt man jedoch noch darüber, ob das Volksgericht nur als Berufungsinstanz gegen Erkenntnisse der Beamten fungierte oder auch über die Rechenschaftsprozesse derselben entschied. B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 118 ff. 152 ist (wie schon M. Fränkel a. a. O.) der Ansicht, daß die Rechenschaftsablegung der Beamten nicht vor dem Volksgericht, sondern vor dem Areopag erfolgte. Ebenso urteilt Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 409, S. 658, während Wilamowitz, Aristoteles I, 49. 69 ff.; II, 63 nachzuweisen sucht, dass der Volksversammlung eine Kontrolle der Beamten während ihrer Amtszeit durch die Epicheirotonie (die in bestimmter Frist sich wiederholende Volksabstimmung über ihre Amtsführung) zugestanden habe. Im Falle einer Suspension der Beamten durch Volksbeschluss wären sie von den Thesmotheten vor das Volksgericht gestellt worden. Nach Ablauf des Amtsjahres hätte jeder Bürger gegen einen abgetretenen Beamten eine Beschwerde bei den & vou. einer Ratskommission, erheben können, die dann erforderlichenfalls die Sache ebenfalls vor das Volksgericht brachte.

1) "Altes solonisches Gesetz" bei Lys. X, 16: δεδέσθαι δ' ἐν τῆ ποδοκάκκη ἡμέρας πέντε τὸν πόδα, ἐἀν προστιμήση ἡ ἡλιαία (vgl. S. 46, Anm. 2 auf S. 47). Über das προστιμημα und die in späterer Zeit vorkommenden Strafverschärfungen bei einer Berufung an das Volksgericht vgl. Meier und Schömann, Att. Prozefs², S. 219. 947. 990.

der Politeia gar nichts <sup>1</sup>. Es dürfte auch in der solonischen Verfassung eine Rechenschaftsablegung der Beamten vor dem Volksgericht in der That nicht stattgefunden haben, da der Rat vom Areopag eine mit ausgedehnten strafrechtlichen Befugnissen verbundene Aufsicht über die Amtsführung der Behörden führte und Klagen wegen Gesetzesverletzungen derselben entgegennahm <sup>2</sup>.

Es liegt auf der Hand, daß wenn gegen richterliche Erkenntnisse der Beamten Berufung an das Volksgericht eingelegt werden konnte und dieses endgültig entschied, die Rechtsprechung der Beamten mit der wachsenden Zahl der Fälle, die an das Gericht kamen, immer mehr an Bedeutung verlor, und daß die weitere Entwickelung der Demokratie schließlich dahin führen mußte, die strafrechtliche Kompetenz der Beamten auf bloße Ordnungstrafen bis zu einer bestimmten Höhe und ihre eigentliche richterliche Thätigkeit auf die Leitung der Volksgerichtshöfe zu beschränken.

Aristot. Pol. II. 12, p. 1273 b, v. 41 ff. und III. 11, p. 1281 b, v. 25 (Ausgezogen S. 282, Anm. 5) heifst es, dass Solon τῷ δήμψ verliehen habe τὸ τὰς ἄρχάς αίρεισθαι και ευθύνειν, τὰς ἀρχαιρεσίας και τάς ευθύνας των άρχοντων. Wilamowitz, Aristoteles I, 71 meint, dass Aristoteles mit dem Ausdrucke εὐθύνειν nicht blofs die Rechenschaftsabnahme durch das Volksgericht, sondern auch die Kontrolle der Beamten (vgl. S. 285 Anm.), das Gerademachen von σχολιεί θέμιστες, habe bezeichnen wollen, was das Wort zunächst heiße. Allerdings braucht Solon selbst zv 3 úvzzv im Sinne des Gerademachens schiefer Urteilssprüche (Frgm. 4, v. 35: εὐθύνειν θίχας σχολιάς), aber das beweist noch nichts für den Sprachgebrauch des Aristoteles, der an diesen Stellen der Politika ohne Zweifel mit εύθυνα das ausdrücken wollte, was man darunter zu seiner Zeit in Athen verstand: die Rechenschaftsablegung der Beamten vor dem Volksgericht. Der von Wilamowitz versuchte Ausgleich zwischen den Politika und der Politeia läßt sich nicht durchführen. In der Politeia ist ausschließlich von der Egeois an das Dikasterion die Rede. Dasselbe sollte freilich schiefe Erkenntnisse der Beamten gerade machen und insofern eine zv3vva im eigentlichen Sinne des Wortes ausüben, indessen Aristoteles hätte schwerlich ein so überaus wichtiges Recht, wie das der gerichtlichen Rechenschaftsablegung (εὐθυνα im staatsrechtlichen Sinne) -- oder gar der Beamtenkontrolle durch Volk und Volksgericht (εύθυνα im weitern Sinne) - mit Stillschweigen übergehen können, wenn er es noch für solonisch gehalten hätte. Seine Übereinstimmung mit Plut. Solon 18, wo auch nur von der ἔφεσις die Rede ist (vgl. S. 284, Anm. 1), zeigt deutlich, daß er die Überlieferung der Atthis wiedergiebt, welche von einer sogen der Beamten durch das Volksgericht im staatsrechtlichen Sinne nichts wußte. Das εὐθύνειν der Beamten in der Weise, wie es in Sparta den Ephoren zustand (Aristot. Pol. II. 9, p. 1271 a, v. 8), die eine mit strafrechtlichen Befugnissen verbundene, weitgehende Kontrolle ausübten (Bd. I2, 564), lag in der solonischen Verfassung sicherlich dem Areopag ob.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 280.

Über die Organisation des Volksgerichts, die sich mit ihrer wachsenden Bedeutung allmählich entwickelte, fehlt es für die solonische Zeit an Quellenangaben. Wir wissen auch nicht, ob die Richter, wie in späterer Zeit, aus allen denjenigen über dreißig Jahre alten Bürgern, die sich zum Richteramte meldeten, einfach erlost wurden oder ob der Losung eine Vorwahl voranging 1. Nur so viel darf als gewiß gelten, daß es damals einen einzigen Volksgerichtshof gab, der Heliaia hieß, ein Name, der ursprünglich wohl nur die Versammlung der Richter bezeichnete, dann aber auch auf das Lokal überging, wo die Richter zu Gericht saßen 2.

Das ganze materielle Recht mit Ausnahme des drakontischen Blutrechtes wurde von Solon einer durchgreifenden Revision unterzogen <sup>3</sup>. Das Familienrecht blieb der Hauptsache nach unverändert, doch verbot Solon grundsätzlich den Verkauf von Töchtern und Schwestern <sup>4</sup> und gewährte Bürgern, die keine ehelichen Kinder besaßen, Testierfreiheit. Bisher war das Vermögen eines kinderlosen Bürgers

<sup>1)</sup> Die Tadler Solons bei Aristot. Pol. II. 12, p. 1274a, v. 5 haben augenscheinlich einfache Erlosung angenommen (χύριον ποιήσαντα τὸ διχαστήριον πάντων, κληρωτὸν ὄν), übertrugen aber gewiß nur das Verfahren ihrer Zeit auf die solonische. Einfache Erlosung der Richter zur Zeit der Einführung der Besoldung durch Perikles nach denjenigen, welche diese Maßregel für verderblich erklärten: Aristot. Ann. 27, 4. Eine Erwählung der Richter nahm Wilamowitz, Philol. Unters. I, 95 an, für die Erlosung: Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>6</sup>, 179; Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 153, Anm. 2 u. A.

<sup>2)</sup> Lys. X, 16 (vgl. S. 285, Anm. 1) vgl. Aristot. 19π. 9, 2 und Plut. Solon 18 (το δικαστήριον; vgl. 19π. 25, 2: το δικαστήριον). Meier und Schömann, Att. Prozes² 176; C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 360. — Gegen die Erklärung von ήλιαία als "sonnige Halle" oder "sonniger Platz" bei Wilamowitz, Philol. Unters. I, 89 wendet sich mit Recht C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 363 und E. Curtius, Stadtgesch. Athens, S. 62. In Argos hieß die Volksversammlung άλιαία (eine Weiterbildung von άλία). Vgl. Ed. Meyer, Rhein. Mus. XLV, 187; Forschungen zur alten Gesch. I, 104. Im CIA. IV. 1, Nr. 27a, v. 74 und bei Antiphon Chor. 21 steht ή ήλιαία ή τῶν θεσμοθετῶν, was nur die unter dem Vorsitze der Thesmotheten tagende Heliaia bedeuten kann. Vgl. Andok. Myst. 28: το τῶν θεσμοθετῶν δικαστήριον. Vgl. auch Ps. Demades im Hermes XIII (1878), 494: α δὲ τῶν έλαιτόνων δικαστηρίων, α δὲ τῆς ἡλιαίας. — Das Volksgericht tagte unter freiem Himmel auf einem durch Schranken eingefriedigten Platz an der Agora. Näheres bei C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 358 ff. 368 ff.

<sup>3)</sup> Plut. Solon 20—24 aus Didymos, der höchst wahrscheinlich aus Demetrios von Phaleron schöpfte. Vgl. S. 59. Zusammenstellung solonischer Gesetze bei Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 198ff. Vgl. auch Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 410.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 260, Anm. 2.

ohne Weiteres an die erbberechtigte Verwandtschaft gefallen <sup>1</sup>. Es waren das Bestimmungen, die wie die Aufhebung der Schuldknechtschaft und das Verbot, auf den Leib zu borgen, die Freiheit und Selbständigkeit des Individuums dort gegen die Kapitalisten, hier gegen das Haupt der Familie und die blutsverwandte Sippschaft schützten oder verstärkten. Ein wahrscheinlich bereits von Drakon herrührendes, von Solon aber aufgenommenes Gesetz bestrafte den Müssiggang, der die Erhaltung des Erbgutes und die materielle Existenz der Familie in Frage stellte, mit Atimie <sup>2</sup>.

Eine Reihe von Gesetzen betraf die bürgerliche Zucht. Dahin gehört das Verbot, einem Verstorbenen Schlechtes nachzusagen und bei den Heiligtümern, Amtsgebäuden, Gerichtshöfen oder an öffentlichen Festen gegen einen andern Schimpfreden zu führen<sup>3</sup>. Namentlich trat Solon dem Prunke des Adels entgegen. Genaue Verordnungen sollten den Luxus der Frauen einschränken, andere richteten sich mit Erfolg gegen das übermäßige Gepränge bei den Leichenbegängnissen<sup>4</sup>.

<sup>1)</sup> Plut. Solon 21; Demosth. XX (g. Lept.) 102; Ps. Demosth. XLVI (g. Steph. II), 14. Die grundsätzliche Testierfreiheit war jedoch durch Klauseln eingeschränkt. Nur diejenigen volljährigen Bürger, die keine παίδες γνήσιοι besalsen, sollten Testierfreiheit haben, deren Willensfähigkeit nicht durch Wahnsinn oder Alter beeinträchtigt war. Ebenso sollte ein Testament ungültig sein, das durch Überredung seitens einer Frau oder körperlichen Zwang zustande gekommen war. Aristot. A3n. 9, 2; 35, 2; Plut. Solon 21; Isaios VI (Philokt. Erb.) 9; II (Menekl. Erb.) 1; IX (Astyph. Erb.) 37; Lys. Frgm. 74 (Suid. s v. διάθεσις); Demosth. a. a. O. und XLVIII (g. Olymp.), 56. Weiteres bei Meier und Schömann, Att. Prozess 572 ff. (daselbst auch die neuere Litteratur). Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 410, S. 660 sagt: "Solon traf das Gentilrecht in seiner Wurzel und zersprengte die materielle Geschlossenheit der Geschlechter." Aber es ist sehr zweifelhaft, ob das yévos oder Geschlecht im rechtlichen Sinne überhaupt ein Erbrecht besaß. (Das folgt auch nicht aus Plut. Solon 21. Vgl. S. 112 Anm.) Meier und Schömann a. a. O. 588. Erbberechtigt war zunächst die auch zur Blutsühne berufene Verwandtschaft, die αγχιστεία (in erster Linie οι έγγυτάτω γένει τῆς ἀγχιστείας: Demosth. g. Lept. 102), welche nach älterer Bezeichnung τριαχάς hiefs und μέχρι ἀνεψιῶν παίδων, den Kindern der Geschwisterkinder, reichte. Vgl. S. 112 Anm. Die συγγενεῖς waren aber keineswegs identisch mit den γεννηται, den Mitgliedern der γένη, zu denen nur der Adel gehörte. Vgl. S. 113.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 242, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Plut. Solon 21.

<sup>4)</sup> Plut. Solon 20. 21. Nur Angehörige sollten Klagegeheul erheben dürfen. Einschränkung des Frauengefolges auf über sechzigjährige Frauen πλην ὅσσα ἐντὸς ἀνεψιαδῶν είσι. Ps. Demosth. XLIII (g. Makart.) 62; vgl. Cic. d. leg. II. 23, 25. Das lange Gefolge von gemieteten und gutshörigen Klageweibern hörte damit auf. Virksamkeit der Gesetze Solons inbezug auf die Vereinfachung der

Besondere Aufmerksamkeit schenkte Solon den wirtschaftlichen Verhältnissen. Durch seine Münz-, Maß- und Gewichtsordnung beförderte er die Entwickelung des attischen Handels und lenkte ihn in neue Bahnen 1. Dem geschäftlichen Leben legte er nur einige, durch die Umstände gebotene Schranken auf. Dahin gehört das Verbot des unbegrenzten Landaufkaufes und der Ausfuhr der Bodenerzeugnisse mit Ausnahme des Oles 2. Geld konnte aber jeder zu beliebig hohen Zinsen ausleihen 3. Ebenso gestattete Solon die Bildung von Genossenschaften aller Art und bestimmte, dass die Satzungen einer Genossenschaft für deren Mitglieder verbindlich sein sollten, es sei denn, daß sie den Staatsgesetzen widersprächen 4. Zur Hebung der bürgerlichen Erwerbsthätigkeit erließ er ein Gesetz, das einen Sohn, den der Vater kein Handwerk hatte erlernen lassen, ebenso wie den mit einer Hetäre erzeugten, von der Verpflichtung entband, ihn im Alter zu ernähren 5. Ferner bestimmte er, dass Fremde, die nach Athen übersiedelten, nur in dem Falle das Bürgerrecht erhalten sollten, dass sie sich daselbst mit ihrer ganzen Familie zum Betriebe eines Gewerbes niederließen oder daß sie auf ewige Zeiten aus ihrer Heimat verbannt wären 6. Dieses Gesetz hat jedenfalls zahlreiche fremde Gewerbetreibende nach Athen gezogen und zur Entwickelung der attischen Industrie, sowie zur Umwandelung Athens in eine Handels - und Industriestadt wesentlich beigetragen 7.

Inbezug auf die Landwirtschaft erliefs Solon eingehende feldpolizeiliche Vorschriften zum Grenzschutze und zur Verhütung irgendwelcher Schädigungen eines Grundstückes durch die Nachbaren §. Indem er die Benutzung eines Gemeindebrunnens auf den Umkreis von
vier Stadien beschränkte und bestimmte, daß auf entferntern Grundstücken eigene Brunnen anzulegen wären, beförderte er den für das
wasserarme Land so wichtigen Brunnenbau. Durch verhältnismäßig
hohe Preise auf die Erlegung von Wölfen suchte er die Herden zu
schützen §.

Bestattung vgl. Brückner, Jahrb. d. arch. Inst. VII (1892) Beiblatt, Arch. Anzeig., S. 20.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 263, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 262, Anm. 2 und 3.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 262, Anm. 5.

<sup>4)</sup> Gaius Digest. XLVII, 22, 4. Vgl. dazu S. 117 Anm.

<sup>5)</sup> Plut. Solon 22. Vgl. Xen. Mem. II. 2, 13.

<sup>6)</sup> Plut. Solon 24.

<sup>7)</sup> Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, 213.

<sup>8)</sup> Plut. Solon 23.

<sup>9)</sup> Plut. Solon a. a. O.

In der fortlaufenden Reihe der Gesetze befand sich endlich das Amnestie-Gesetz, das allen denen, die vor dem Archontat Solons is beschränkte oder volle Atimie verfallen waren, die bürgerlichen Rechts zurückgab und nur diejenigen ausschloß, welche unter dem Vorüts der Könige vom Arcopag, den Epheten oder vom Prytancion aus wegen Mord, Totschlag oder Tyrannis verurteilt worden waren. Infolge daves konnten die verbannten Alkmeoniden zurückkehren, während die Eyloneier und deren Nachkommen in der Verbannung blieben 1.

Die Gesetze sollten einhundert Jahre in Kraft bleiben! Sie wurden zunächst auf viereckigen, in eine drehbare Walze eingelassenen Holztafeln aufgezeichnet; diese (geweißten) Walzwerke warn numeriert und hießen in den Gesetzen selbst Axones! Man be-

<sup>1)</sup> Vgl. S. 208 und S. 209, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Aristot. Aθπ. 7, 2; Plut. Solon 25 (also aus der Atthis, wahrscheinlich nach einer Bestimmung in den Gesetzen selbst); vgl. Gellius, N. A. II, 12. Zein Jahre nach Hdt. I, 29. Vgl. dazu B. Niese, Hist. Unters. f. Arn. Schaefer (Bess 1882) S. 9.

<sup>3)</sup> Die amtliche Bezeichnung war αξονές. CIA. I, 61: πρώτος αξων (τή-S. 159, Anm. 1). Demosth. XXIII (g. Aristokr.) 31: " of by to deput deput, wnstr. Mehrfache Citate nach der Zahl der Axones bei Plut. Solon nach Distr mos. Die höchste überlieferte Zahl eines Axon ist die des sechszehnten, auf des der Opfertarif stand (Plut. Solon 23). Das achte Gesetz auf dem 13. enthiek 🛎 Amnestie. Plut. Solon 19. — Die Antiquare und Kommentatoren gaben daher auch ihren Werken den Titel περι αξόνων, nicht περι πύρβεων. So Acklepiades: των αξόνων έξηγητικά (Etym. Magn. und Gud. s. v. κύρβεις), Didymos: περί τῶν αξόνων Σόλωνος (Plut. Solon 1), Seleukos: ὑπομνημα τῶν Σόλωνος αξόνων (Sal. s. v. οἰργεῶνες, vgl. S. 44, Anm. 1). Viereckige Holzpfeiler: Plut. Solon 25: \*\*\*\*\*\* γράφησαν είς ξυλίνους άξονας έν πλαισίοις πεμέχουσι στρεφομένους, ών πι καθ' ήμας εν Πουτανεί ω λείψανα μικοά διεσώζετο. — Harpokr. s. v. afen. d Σόλωνος νόμοι έν ξυλίνοις ήσαν άξοσι γεγραμμένοι. — — ήσαν δέ, ως φησι 💵 λέμων έν τοῖς πρὸς Έρατοσθένην, τετράγωνοι τὸ σχῆμα, διασώζονται δὲ ἀν τῷ Προταν είω, γεγραμμένοι κατά πάντα τὰ μέρη· ποιούσι δ' ένίστε φαντασίαν τείγωνον, όταν έπὶ τὸ στενὸν κλιθώσι τῆς γωνίας (vgl. Schol. Aristoph. Vog. 1854: κατά δὲ ἐνίους ἄξονες τρίγωνοι). Aristophanes von Byzantion b. Suid. s. v. κέρβεις Art. 2: πλινθίον τι μέγα, ανδρόμηκες, ήρμοσμένα έχον τε τράγωνα ξύλα τάς πλευράς πλατείας έχοντα και γραμμάτων πλήρεις, έκατέρωθεν δε κνώδακας ώση κινείσθαι και μεταστρέφεσθαι ύπο των άναγινωσκόντων. Bekker, Aneed. gr. I 413, 15. ἄξονες ξύλα τετράγωνα ἦν, ἀπὸ τοῦ ἐδάφους μέχρι τοῦ ἐρόφου ἐφί ποντα και διά τινος περόνης στρεφόμενα. Vgl. Schol. Plat. Politik. 298 D; Schol Apoll. Rhod. IV, 280; Pollux VIII, 128 (τετράγωνοι χαλκοί); Gellius N. A. II, L' (axibus ligneis). — Die Gestalt eines Axon hat Kumanudis Equa. dermei 1885, p. 217 auf Grund eines Bruchstückes eines aus der Zeit des Ephialtes stan menden Steines (CIA. IV. 2, p. 125, Nr. 559) rekonstruiert. Der Stein war d dreiseitiges Prisma, dessen Durchschnitt ein gleichschenkeliges Dreisek bildet und bei dem die am spitzen Winkel desselben befindliche Kante abgestumpft wa

wahrte sie noch nach Jahrhunderten im Prytaneion, dem Gemeindehause<sup>1</sup>, auf, wo sie wahrscheinlich von vorneherein untergebracht worden waren<sup>2</sup>. Wenn Aristoteles sagt, daß die Athener die Gesetze Solons auf den Kyrbeis aufzeichneten und in der Königshalle aufstellten, so bezieht sich diese Angabe auf die amtlichen Kopieen, welche von den leicht der Verwitterung ausgesetzten Originalen genommen und in aufrechtstehende Steinsäulen eingegraben waren<sup>3</sup>. In und vor der

Die Schrift läuft zu der Kante parallel, die eine Fläche ist von oben nach unten, die andere von unten nach oben beschrieben. Die Überreste der Inschrift sind so gering, daß sich über den Inhalt nicht mehr sagen läßt, als daß wahrscheinlich ein Gesetz oder Volksbeschluß aufgezeichnet war. Nach der Rekonstruktion von Kumanudis hätte ein Axon aus vier prismatischen Tafeln bestanden, die in eine Walze eingelassen waren. Die Nachbildung eines Axon in Stein zur Zeit des Ephialtes war, wie Wilamowitz, Aristoteles I, 45, Anm. 7 bemerkt, ein sehr unpraktischer Archaismus.

- 1) Vgl. S. 156.
- 2) Im Prytaneion: Polemon und Plutarchos a. a. O.; Paus. I. 18, 3. Didymos sagte nach Harpokr. s. v. ο κάτωθεν νόμος (Suid. s. v.; vgl. Pollux VIII, 128) zur Erklärung des bei Demosth. g. Aristokr. 28 vorkommenden Ausdruckes ("das unten folgende Gesetz"): ή έπει τους άξονας και τους κύρβεις άνωθεν έκ τής άκροπόλεως είς το βουλευτήριον και την αγοράν μετέστησεν Εφιάλτης, ως φησιν Αναξιμένης έν Φιλιππιχοῖς. Diese Angabe des Anaximenes, deren Richtigkeit U. Köhler, Hermes VI, 98, Anm. 2 bezweifelte, wird gewöhnlich wörtlich genommen und für geschichtlich gehalten. E. Curtius, Att. Studien II, 66; Gr. Gesch. Hb, 165. Stadtgesch. Athens 175; M. Duncker, Gesch. d. Altert. VI6, 198; VIII, 263; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 535; II, 348, Anm. 4; V. Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert. , § 67, S. 379. Allein da Anaximenes Rhetor war, und die zug-Beis sicherlich stets vor der Königshalle gestanden haben (vgl. die nächstfolgende Anm.), so handelt es sich unzweifelhaft, wie Wilamowitz, Aristoteles I, S. 45, Anm. 7 bemerkt, um eine bloße rhetorische Phrase, welche ausdrücken sollte, daß Ephialtes den Rat der Fünfhundert und die Volksgerichte zu den im Staatsleben maßgebenden Faktoren machte. Allerdings standen Steine mit Volksbeschlüssen im 5. und 4. Jahrhundert vor dem Buleuterion (Andok. Myst. 95; CIA. II, Nr. 258, v. 19f., vgl. Lykurg. g. Leokr. 124. 126), aber daraus folgt nichts für die Gesetze Solons.
- 3) Άθπ. 7, 1. In der ältern Litteratur heißen die solonischen Gesetztafeln allgemein χύρβεις, offenbar deshalb, weil der Bürger die Gesetze auf denselben zu lesen pflegte, von ἄξονες ist nur in den Gesetzen selbst und bei Antiquaren die Rede (vgl. S. 290, Anm. 3). Kratinos b. Plut. Solon 25; Aristoph. Wolk. 447; Vög. 1354; Lys. XXX (g. Nikom.) 17. 18. 20: ὡς χρη θύειν τὰς θνσίας τὰς ἐχ τῶν χύρβεων καὶ τῶν στηλῶν κατὰ τὰς συγγραφάς κτλ. οἱ τοίνυν πρόγονοι τὰ ἐχ τῶν χυρβεων θύοντες. Plat. Politik., p. 298 D: γράψαντες ἐν κύρβεσί τισι καὶ στήλαις; Athen. VI, 234 e: ἐν τοῖς κύρβεσι τοῖς περί τῶν Δηλιαστῶν οῦτως γέγραπται. Vgl. anch die Inschrift aus Amorgos in der Εφημ. ἀρχαιολ. 1862, Sp. 77 (= Recueil, Des inscript. jurid., p. 116, Nr. 64): ὅρος χωρίων ... καὶ τῶν ἐπικύρβεων ἐνεχύρων ὑποκειμένων. Der Ausdruck κύρβις war eines der altattischen Worte, die noch der lebendigen Sprache des 6. Jahrhunderts angehörten, aber aus der durch die

Königshalle wurden auch späterhin Steine mit Gesetzen aufgestellt oder auf den Wänden derselben aufgezeichnet. Es geschah das gewiß aus

Litteratur nivellierten des 5. Jahrhunderts ausschieden. Vgl. B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 59 Anm. - Über die Bedeutung von zύρβις sagte Apollodoros nach Harpokr. s. v. χύρβεις (Frgm. 24 M); είναι δ' αὐτούς λίθους έστωτας, ούς από μεν της στάσεως στήλας, από δε της είς ύψος ανατάσεως, διά το κεχορυφώσθαι, χύρβεις έχάλουν, ώσπες χαι χυρβασίαν την έπι της χεφαλής τιθεμένην, Vgl. Suid. s. v. χύρβεις, Art. 1 und 3; Phot. s. v., Art. 1; Schol. Aristoph. Wolk. 447: Απολλόδωρος δέ φησι πάσαν δημοσίαν γραφήν και νόμους κύρβιν καλείσθαι ότι οι άργαιοι λίθους Ιστάντες, το δύξαν ανέγραφον, ούς από μέν της στάσεως στήλας πτλ. Vgl. noch Lex. Demosth. Patm. Bull. d. corr. hell. I (1877), 150, πύρβεις (woraus sich, wie auch aus Phot. Art. 1, ergiebt, dass Apollodoros noch die Möglichkeit einer andern, allerdings verkehrten Erklärung zuließ: ήτοι ἀπό του κεκορυφώσθαι ή κατεσχιρώσθαι ο έστι λελευχάνθαι). Diese Erklärung ist der Hauptsache nach richtig. κύρβις gehört zu κυρβασία (Hahnenkamm), Κύρβαντες, Κορύβαντες (worauf schon Theophrastos und Apollodoros verfielen. Phot., Art. 1; Suid., Art. 3; Lex. Demosth. Patm. a. a. O.), κόρση, κέρας, cornu. Gegen B. Keil a. a. O., der κύρβις mit Rücksicht auf Κορύβαντες als etwas Drehbares deutet, vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 45, Anm. 7 der auf den hohen Haarwulst, das zépas (vgl. Bd. I. 83, Anm. 7), der Korybanten hinweist und das Emporragen oder Aufragen über dem Boden als die Grundbedeutung des Ausdruckes erklärt.

Über das Verhältnis der χύρβεις zu den ἄξονες war man sich schon im Altertum nicht im Klaren. Eratosthenes hielt χύρβεις nur für einen andern Namen der ἄξονες (Scholl. Apoll. Rhod. IV, 280; Schol. Aristoph. Wolk. 447) ebenso Didymos b. Plut. Solon 25 unter irrtümlicher Berufung auf Aristoteles Ἦθη. Diese Auffassung findet sich auch bei Neuern. Vgl. Gilbert, Gr. Staatsaltert. 1², 155. Ganz unhaltbar ist die von Aristophanes von Byzantion (Suid. s. v. χύρβεις, Art. 2) und andern vertretene Ansicht, daß die Kyrbeis die Bestimmungen über die θνσίαι oder die Gesetze περί τῶν ἰερῶν, die Axones die übrigen Gesetze enthielten. Vgl. Plut. Solon 25 (nach Didymos); Schol. Aristoph. Wolk. 447; Schol. Plat. Politik. 298D = Phot. s. v. χύρβεις, Art. 2 = Suid. s. v., Art. 1. Auf den Axones stand das ganze solonische Recht, einschließlich der Bestimmungen über die Opfer (Plut. Solon 23). Die Ansicht beruht wohl nur auf einem irrigen Schlusse aus Lys. g. Nikom. 17 ff. und ähnlichen Stellen Vgl. V. Rose, Aristoteles Pseudepigraphus, p. 414; Philppi, Der Areopag 356 ff.; Wilamowitz, Philol. Unters. I, 208.

Die Axones und Kyrbeis unterscheiden Anaximenes und Euphorion bei Harpokr. s. v. ὁ κάτωθεν νόμος. Im Unterschiede von den viereckigen Axones werden die Kyrbeis als dreieckig und pyramidenförmig bezeichnet. Pollux VIII, 128: κύρβεις δὲ τρίγωνοι σανίδες πυραμοειδεῖς ... ἄξονες δὲ τετράγωνοι κτλ. Bekker, Anecd. gr. I, 274, v. 25 (κύρβεις): διαφέρουσι δὲ τῶν ἀξόνων, ὅτι ἐκεῖνοι μὲν τετράγωνοι είσιν, οὖτοι δὲ τρίγωνοι, πυραμίδι ὅμοιοι. Lex. Demosth. Patm. im Bullet. d. corr. hell. I, 150. Phot. Suid. s. v. κύρβεις, Art. 1 und 2; Schol. Plat. Politik. 298 D. Eratosthenes, der von den Originalen nichts wußte, hielt die Kyrbeis für die Axones und erklärte darum letztere für dreieckig, wogegen sich auf Grund besserer Kenntnis Polemon wandte. Eratosthenes bei Suid. s. v. κύρβεις, Art. 2 und Polemon bei Harpokr. s. v. ἄξονι. Vgl. Phot. s. v. κύρβεις, Art. 1: τρίγωνοι ἄξονες.

dem Grunde, weil die Königshalle das Amtshaus "des Königs", des Vorsitzenden des Areopags war, der über die Beobachtung der Gesetze zu wachen hatte ¹.

Nach Aristoteles wurden alle Bürger auf die Gesetze vereidigt. Das wird richtig sein. Aristoteles sagt ferner nach der Atthis: die neun Archonten schwuren aber an dem Schwursteine (bei der Königshalle) <sup>2</sup> einen feierlichen Eid, daß sie eine goldene Bildsäule weihen würden, falls sie ein Gesetz überträten; daher schwören sie auch jetzt noch in dieser Weise. Es handelt sich um den Eid der Archonten bei ihrem Amtsantritte, in dem sie sich verpflichteten, gerecht und den Gesetzen gemäß ihres Amtes zu walten und keine Bestechung anzunehmen, wenn sie aber etwas annähmen, eine goldene Männerbildsäule "von gleichen Maßen" (d. h. in Lebensgröße) nach Delphi zu weihen. Diese Formel des Amtseides rührt unzweifelhaft nicht erst von Solon her, sondern ist von ihm beibehalten worden <sup>3</sup>.

Wer die Axones und Kyrbeis für identisch hielt, konnte natürlich auch die Angabe, dass erstere aus Holz beständen, auf letztere beziehen. Bekker, Aneed. gr. I. 274, 24 (χύρβεις): χατασχενάσματα ξύλινα χτλ., ebenso Lex. Demosth. Patm. a. a. O. Apollodoros bezeichnet die χύρβεις als aufrechtstehende Steinsäulen, ebenso stellen Lysias und Platon χύρβις und στήλη zusammen. Das past auch allein zu der eigentlichen Bedeutung des Wortes. Die Axones waren weder aufrechtstehende Pfeiler, noch bestanden sie aus Stein. Die richtige Ansicht, dass die χύρβεις in Stein gehauene Kopieen der auf den Axones aufgezeichneten Gesetze waren, die sich zu diesen ebenso verhielten, wie die stets auf besondern Volksbeschlus hergestellten Stelen mit öffentlichen Urkunden zu den σανίδες λελευχωμέναι σχοπεῖν τῷ βουλομένῳ und den Originalen im Archiv und in den Amtsgebäuden, haben begründet C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 535; Wilamowitz, Aristoteles I, S. 45, Anm. 7; vgl. auch B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 58, Anm. 1; V. Thumser, Hermanus Gr. Staatsaltert. § 67, S. 379.

Ältere Zusammenstellungen und Untersuchungen: Preller, Polemonis Frgm. (Leipzig 1838) 87 ff.; F. Vermooten-Weijers, Lys. Or. Nikom. (Leyden 1839) 47 ff.; Dietrich, Philol. I, 227 ff.; Hullmann, Misc. philol. Amst. I (1850), 57 ff.; Val. Rose, Aristoteles Pseudepigraphus (Leipzig 1863) 413 ff.; Kampen, De parasitis apud Graecos etc. (Göttingen 1867) 52 ff.; Philippi, Der Areopag und die Epheten (Berlin 1874) 356 ff.

1) Vgl. S. 147, Anm. 1 und S. 154, Anm. 4.

Vgl. S. 154, Anm. 4; S. 164, Anm. 1 und dazu Wilamowitz, Aristoteles I,
 46, Anm. 9.

<sup>3)</sup> Άθπ. 7, 1: καὶ ὤμοσαν χρήσεσθαι πάντες (vgl. die Vereidigung der ganzen Bürgerschaft bei der Wiederherstellung der demokratischen Verfassung im Jahre 410: Andok. Myst. 98). οἱ δ' ἐννέα ἄρχοντες ὅμνυντες πρὸς τῷ λίθῳ κατεφάτιζον ἀναθήσειν ἀνθριάντα χρυσοῦν ἐάν τινα παραβῶσι τῶν νόμων' ὅθεν ἔτι καὶ νῦν οῦτως ὁμνύουσι. Ἡθπ. 55, δ: ἀναβάντες δ' ἐπὶ τοῦτον (τὸν λίθον) ὁμνύουσιν θικαίως ἄρξειν καὶ κατὰ τοὺς νόμους, καὶ δῶρα μὴ λήψεσθαι τῆς ἀρχῆς ἔνεκα, κἄν τι λάβωσι,

Obwohl Solon die organischen Bestandteile des Staates im wesentliehen unberührt ließ und den Begüterten den maßgebenden Einfluß sicherte, so galt er doch als der erste Volksführer und Begründer der Demokratie<sup>1</sup>. Er hat in der That den Boden für die demokratische

ανθριάντα άναθήσειν χουσούν. Vgl. Ps Herakleid. Pont. I, 11; Pollux VIII, 86. Eine Bestimmung über die Vereidigung stand wohl in den solonischen Gesetzen selbst, aber die altertümliche Formel des Eides, in dem sich auch die Archonten verpflichteten, die ögzia so wie unter Akastos zu vollziehen, ist sicherlich vorsolonisch. Solon würde eine Geldstrafe festgesetzt haben. Vgl. S. 154, Anm. 4; S. 164, Anm. 2 und dazu Wilamowitz, Aristoteles I, S. 46, Anm. 8. - Plut. Solon 25 übergeht die Vereidigung des ganzen Volkes und lässt an Stelle dessen den Rat schwören, ίδιον δ' έχαστος των θεσμοθετών (wie im gewöhnlichen Sprachgebrauche des 4. Jahrhunderts bisweilen die neun Archonten hießen. Vgl. S. 172, Anm. 2; έν άγορα πρός τῷ λίθφ καταφατίζων, εῖ τι παραβαίη τῶν θεσμῶν ἀνδοιάντα χουσούν Ισομέτρητον άναθήσειν έν Δελφοίς. Vgl. dazu Plat. Phaidr. 11, p. 235D: καί σοι έγω, ωσπερ ολ έννέα άρχοντες, υπισχνούμαι χρυσήν είκονα Ισομέτρητον είς Δελφούς άναθήσειν, οὐ μόνον έμαυτοῦ άλλά και σήν. Τh. Bergk, Rhein. Mus. XIII, 448 erklärt die Worte ardeuerra zrl. in der Weise, dass der einer Bestechung Überwiesene eine goldene Statue weihen sollte, die gleich schwer war, wie die als Bestechung angenommene Summe in Silber. Es wäre das eine altertümliche Formel für die bei Bestechungen übliche zehnfache Busse, denn das alte Wertverhältnis von Gold und Silber stände wie 10:1. Diese Erklärung hat Beifall gefunden. C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 352; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. 13, 246. Einwendungen dagegen von W. Hofmann, De iurandi apud Athenienses formulis (Strafsburg 1886, Diss.) 42, entschiedener Widerspruch von Wilamowitz, Aristoteles I, S. 47, Anm. 10. Ισομέτρητος bedeutet nicht von gleichem Gewicht, sondern von gleichen Massen und zwar bei Platon a. a. O. von gleichen Maßen wie das Original. Vgl. auch Suid. s. v. χουσή εἰκών. Wenn sich Th. Bergk auf Deinarch. g. Demosth. 60 und g. Aristog. 17 (vgl. Demosth. g. Timokr. 112. 127) beruft, wonach Bestechlichkeit mit dem Tode oder mit dem Zehnfachen des angenommenen Betrages bestraft wurde (vgl. Meier und Schömann, Att. Prozess 445), so beziehen sich diese Stellen auf den gewöhnlichen, von den Logisten instruierten Rechenschaftsprozess der damaligen Zeit, wie sich aus Aristot. 'Aθn. 54, 2 ergiebt. Deinarch. g. Demosth. 60: άλλ' οἱ νόμοι περὶ μέν των άλλων αδικημάτων των είς αργυρίου λόγον ανηκόντων διπλήν την βλάβην όφλεϊν χελεύουσι, περί δὲ τῶν δωροδοχούντων δύο μόνον τιμήματα πεποιήχασιν χτλ. Ebenso wurde Unterschlagung öffentlicher Gelder mit dem Zehnfachen der unterschlagenen Summe bestraft.

1) Aristot. Άθπ. 28, 2: έξ ἀρχῆς μὲν γὰρ καὶ πρῶτος ἐγένετο προστάτης τοῦ δήμου Σόλων κτλ. 41, 2: τρίτη δ' ή μετὰ τὴν στάσιν ή ἐπὶ Σόλωνος, ἀφ' ῆς ἀρχῆ δημοκρατίας ἐγένετο. Vgl. Άθπ. 9; Pol. II, 12, p. 1274. Über die aristotelische Beurteilung Solons als μέσος, βέλτιστος νομοθέτης und Staatsretter vgl. S. 25, Anm. 4. Aristoph. Wolk. 1187: ὁ Σόλων ὁ παλαιὸς ἢν φιλοδημος τὴν φύσιν. Isokτ. Areop. 16: ἐκείνην τὴν δημοκρατίαν ... ἢν Σόλων μὲν ὁ δημοτικώτατος γενόμενος ἐνομοθέτησε, Κλεισθένης δ' ὁ τοὺς τυράννους ἐκβαλων καὶ τὸν δῆμον καταγαγών πάλιν ἐξ ἀρχῆς κατέστησεν. Antid. 232: ἐκεῖνὸς τε

Entwickelung vorbereitet, indem er allen Bürgern unterschiedslos das Recht verlieh, bei der Wahl der Beamten und den Beschlüssen der Volksgemeinde ihre Stimme in die Wage zu legen, öffentliche Klagen anzustrengen, bei dem Volksgericht, das als neues Organ in den Staatskörper eintrat, Berufung einzulegen und durch Teilnahme an demselben bei der richterlichen Entscheidung über Beamtensprüche mitzuwirken.

## § 17.

## Die Herrschaft der Peisistratiden.

Übersicht über die Quellen und neuere Litteratur.

Über die Quellen vgl. S. 3. 4 und 49 ff. Neuere Litteratur: Grote, Hist. of Greece IV, 137 ff. (Gesch. Griech. II<sup>2</sup>, 119 ff. 392 ff.); E. Curtius, Griech. Gesch. I<sup>6</sup>, 337 ff.; Stadtgesch. Athens 63 ff.; Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 445 ff.; Ad. Holm, Gr. Gesch. I, 484 ff.; J. Beloch, Gr. Gesch. I, 326 ff.; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 411 ff., S. 662 ff. und § 474 ff., S. 772 ff. — G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 156 ff.

Meursius, Pisistratus, Lugd. Bat. 1623; Vater, Hall. Encykl. Sect. III, Bd. XV, S. 43 ff.; Plass, Die Tyrannis I (Bremen 1852), 187 ff.; B. Haenisch, De Pisistrati et Hippiae tyrannide, Halle 1862; C. Bethe, Athen unter der Herrschaft des Pisistratus und Hippias, Merseburg 1864 Progr.; J. Schvarcz, Die Demokratie I (Leipzig 1871), 26 ff.; J. Toepffer, Quaestiones Pisistrateae, Dorpat 1886, Diss.; F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen (Stuttgart 1890) 74 ff.; Wilamowitz, Aristoteles und Athen (Berlin 1893) I, 108 ff. 260 ff.; II, 68 ff. 311 ff. Weitere Litteratur in Hermanns, Gr. Staatsaltert. 6, bearb. von V. Thumser, § 70, S. 392.

Über die Chronologie vgl. Clinton, Fast. Hell. II, 201ff.; C. F. Unger, Die Regierungen des Peisistratos, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXXVII (1883), 383 ff. und dagegen J. Toepffer, Quaestiones Pisistrateae 115 ff. [Erwiderung von Unger, Philol. Anzeig. XVII, 513 ff.; vgl. zu der Streitfrage H. Landwehr, Jahresberichte, Philol. XLVI, 1886, S. 144 ff.]; U. Köhler, Die Zeiten der Herrschaft des Peisistratos in der 'Αθπ., Ber. d. Berl. Akad. 1892, S. 339 ff.; Ad. Bauer, Liter. und hist. Forschungen zu Aristot. 'Αθπ. (München 1890) 50 ff.; die Chronologie des Peisistratos, in den Analecta Grae-

<sup>(</sup>Solon) γὰς προστάτης τοῦ δήμου καταστάς κτλ. Vgl. Andok. Myst. 81 ff. 95. 111; Lys. XXX (g. Nikom.) 2. 28; Demosth. XVIII (v. Kr.) 6; Aesch. g. Ktes. 257.

ciensia, Festschrift zur 42. Philolog. Vers. in Wien (1893), S. 1ff.; Wilamowitz, Aristoteles I, 21 ff.; C. Cichorius, Die Chronologie des Pisistratus, Aus der Festschrift zum Leipziger Historikertage 1894.

8.

Das Werk Solons befriedigte weder die Reichen und Vornehmen, noch die Volkspartei. Jene hatten geglaubt, dass er die Versaung gar nicht oder doch nur wenig verändern würde, und viele unter ihnen waren über die starken Verluste erbittert, die sie durch die Seisachtheia erlitten hatten. Im Volke hatte man auf ein größere Mass von politischen Rechten oder auf eine Landausteilung gerechnet 1, vielfach auch erwartet, das Solon seine Macht zur Aufrichtung einer volksfreundlichen Tyrannis benutzen würde 2. Von allen Seiten bestürmte man den Gesetzgeber mit Vorwürfen, Wünschen nach Anderungen an den Gesetzen und Fragen über deren Auslegung! Die Verteidigung seines Verhaltens und seines Werkes führte Solon nach seiner Gewohnheit in gebundener Rede. Trochaeen, die er an Phokos richtete, rechtfertigten vorzugsweise seine Ablehnung der Tyrannis 4. Gegenüber der Volkspartei berief er sich auf das Zeugnis der "Mutter Erde", die durch Entsernung der Schuldsteine frei geworden wäre, auf die Aufhebung der Schuldknechtschaft, die Zurückführung der ins Ausland Verkauften und auf seine Gesetzgebung, die für alle gleiches, gerades Recht geschaffen hätte 5. In einem anden Gedichte sagte er unumwunden dem Volke, dass es ihm danken sollte, denn ohne ihn hätte es nicht im Traume so viel bekommen, als es er halten hätte, aber auch die Großen thäten wohl, ihn zu loben und für einen Freund zu halten, weil ein anderer schwerlich das Volk zurückgehalten haben würde 6. Wiederholt betont er, dass er mit Hilfe der Götter das, was er versprochen, vollendet habe und infolge seiner Uneigennützigkeit durch alle Schwierigkeiten hindurchgekommen sei?

Solon war entschlossen, an seinen Gesetzen nichts zu änder-

<sup>1)</sup> Aristot. Aθπ. 11; Plut. Solon 16. Vgl. S, 254, Anm. 6.

<sup>2)</sup> Trochaeen an Phokos: S. 258, Anm. 1. Die Vorwürfe, daß er sich nicht zum Alleinherrscher aufgeworfen hätte, legte Solon den πολλοί και φαύλοι in den Mund. Plut. Solon 15.

<sup>3)</sup> Aristot. 13π. 11; Plut. Solon 25; vgl. Hdt. I, 29.

<sup>4)</sup> Frgm. 32. 85 (Plut. Solon 14-15); dazu Aristot. 'Αθπ. 12, 3. Vgl. Wilsmowitz, Aristoteles II, 309.

<sup>5)</sup> Frgm. 36; Aristot. 'Αθπ. 12, 4.

<sup>6)</sup> Aristot. 139n. 12, 5; vgl. Frgm. 36, v. 20 ff. (Plut. Solon 16). Vgl. dasse Wilamowitz, Aristoteles II, 310.

<sup>7)</sup> Vgl. S. 257, Anm. 3 und S. 260, Anm. 5.

Da er auf alle Forderungen, die an ihn herantraten, weder eingehen konnte, noch mochte, sich aber auch nicht verhehlte, dass Abweisungen ihm viele Feindschaften zuziehen würden, so trat er, um den Schwierigkeiten aus dem Wege zu gehen, angeblich zu Handelszwecken und zugleich aus Wissensdrang, eine zehnjährige Reise an. In einem Gedichte, das gleichsam sein Abschiedswort war, erklärte er dem Volke, dass er es nicht für recht hielte, wenn er zugegen bliebe und seine Gesetze auslegte, es hätte eben jeder zu thun, wie es geschrieben stände <sup>1</sup>. Er hoffte, dass die Bürgerschaft sich mit der Zeit an die

<sup>1)</sup> Aristot. 19π. 11, 1: βουλόμενος μήτε ταθτα κινεῖν μήτ' ἀπεχθάνεσθαι παρών, αποδημίαν εποιήσατο κατ' έμπορίαν αμα καλ θεωρίαν είς Αϊγυπτον, (είπ) ών ως ου(χ ήξ)ει δέχα έτων ου γάρ ολεσθαι, δίχαιον είναι, τους νόμους έξηγελοθαι παρών άλλ' έχαστον τὰ γεγραμμένα ποιήσαι. Dasselbe nur mit etwas andern Worten und breiter nach der auch von Aristoteles benutzten Atthis bei Plut. Solon 25, der jedoch αμα και θεωρίαν nicht hat und nur sagt: πρόσχημα τής πλάνης την ναυκληρίαν ποιησάμενος, anderseits den resignierten Vers Solons mehr bietet: ἔργμασι ἐν μεγάλοις πασιν άθεῖν χαλεπόν. Die Angaben über den Zweck und die Dauer der Reise stammen, wie die Berufung auf Solons eigene Außerungen und namentlich die indirekte Rede des einen Satzes zeigt, aus einem solonischen Gedichte. Wilamowitz, Aristoteles I, 15; II, 308. Aus einem Gedichte Solons wußste man auch, daß er in Agypten war. Plut. Solon 26. Damit erledigt sich die Ansicht B. Nieses, Hist. Unters. f. Arn. Schaefer (Bonn 1882), S. 10 und Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 55, Anm. 1, der Solons Reise nach der Gesetzgebung streicht und nur seine Handelsreise in jüngern Jahren für geschichtlich hält (Plut. Solon 2). - Hdt. I, 29 sagt: Zóλων ἀνήρ Άθηναίος, ος Αθηναίοισι νόμους χελεύσασι ποιήσας απεδήμησε έτεα δέχα κατά θεωρίης πρό φασιν έχπλώσας, Ένα δή μή τινα τών νόμων αναγκασθή λύσαι των έθετο· αὐτοί γάρ οὐχ οἶοί τε ήσαν αὐτό ποιῆσαι 'Αθηναΐοι' ὁρχίοισι γὰρ μεγάλοισι κατείγοντο δέκα ἔτεα (vgl. S. 290, Anm. 2) χρήσεσθαι νόμοισι τους αν σφι Σόλων θίται. Es fehlt hier also die έμπορία oder ναυκληρία. Wilamowitz a. a. O. nimmt wohl mit Recht an, dass Hdt., der Solons Gedichte kannte (V, 113), aus demselben Gedichte schöpfte, aus dem die Angaben in der 'Aθπ. und bei Plut. Solon stammen, und dass er nur Solons ausgesprochene Absicht einer zehnjährigen Abwesenheit mit der ebendaselbst vorkommenden Außerung, daß jeder sich in die Gesetze zu schicken hätte, irrtümlich kombinierte. Das Fehlen der 3εωρία bei Plut. legt den Gedanken nahe, dass Aristoteles die Angabe der Atthis mit der Herodots vereinigte (Kaibel, Stil und Text der '49n., S. 146, Anm. 1; B. Keil, Die solonische Verfassung, S. 185. Vgl. übrigens Isokr. XVII, 4: έξέπεμψεν άμα καὶ κατ' έμπορίαν καὶ κατά θεωρίαν und dazu Kontos, Bull. d. corr. hell. III, 286 f.). Nun erzählt aber Hermippos nach Plut. Solon 2, dass Solon, da er das Vermögen seines Vaters durch gefällige Darleihen vermindert hatte, ωρμησε νέος ων έτι πρός έμπορίαν. Darauf folgt eine Polemik gegen die Ansicht Einiger (καίτοι φασίν ένιοι), dass Solon πολυπειρίας ένεκα μάλλον και ιστορίας ή χρηματισμού πλανηθήναι. Diese ένιοι, wahrscheinlich die Quelle des Hermippos, also dann die von Aristoteles benutzte Atthis Androtions, wußsten mithin bereits von beiden Reisezwecken und meinten nur, dass

Gesetze gewöhnen, und die Staatsmaschine von selbst in den richtigen Gang kommen würde <sup>1</sup>.

Wann Solon Athen verließ, ist nur annähernd festzustellen. Er vertrat noch seine Stadt auf der Amphiktyonen - Versammlung, welche die Bekriegung Krisas beschloß <sup>2</sup>. Krisa wurde im Jahre 590 eingenommen <sup>3</sup>. Die Dauer des Krieges ist unbekannt <sup>4</sup>, doch dürfte er bereits im Herbst 593 oder im folgenden Frühjahre beschlossen worden sein und sich mehrere Jahre lang hingezogen haben. Länger als ein Jahr nach dem Abschlusse seiner Gesetzgebung ist Solon schwerlich in Athen geblieben <sup>5</sup>. Er begab sich nach Ägypten <sup>6</sup>, dann nach Kypros, wo er längere Zeit bei dem Fürsten Philokypros von Soloi ver-

Solon in höherm Grade Bereicherung seines Wissens, als Handelsgewinn erstrebt hätte. Es ist daher nicht unwahrscheinlich, daß Hermippos, möglicherweise auch Plutarchos selbst, im Gegensatze zu jener Ansicht die  $\Im \varepsilon \omega \varrho i a$  oder  $\pi o \lambda v \pi \varepsilon \varrho i a$  fortließ, weil er das Hauptgewicht auf die  $\varepsilon \mu \pi o \varrho i a$  legte. Umgekehrt verfuhr Herodotos mit Rücksicht auf den Weisen.

- 1) Plut. Solon 25 a. E.
- 2) Bd. I2, 693 und dazu Wilamowitz, Aristoteles I, 17.
- 3) Bd. 12, 697.
- 4) Bd. I2, 694, Anm. 1.
- 5) Nach der Atthis, die aus den Gedichten Solons selbst schöpfte und die von Aristoteles und Hermippos (Plutarchos) benutzt wurde, reiste Solon jedenfalls kurze Zeit nach dem Abschlusse seiner Gesetzgebung ab. Dieser Ansicht war auch Aristoteles, denn sonst könnte er, selbst wenn er einen "bequemen Ausdruck" brauchte (Wilamowitz, Aristoteles I, 15) von den Jahren 593/2 bis 590/89 nicht sagen: Σόλωνος δ' ἀποδημήσωντος ... ἐπὶ μὲν ἔτη τέτταρα διῆγον ἐν ἡσυχίς. Herodotos bildete sich gar, wahrscheinlich ebenfalls aus einem Gedichte Solons (vgl. S. 297, Anm. 1), die irrtümliche Vorstellung, als ob Solon unmittelbar, nachdem er die Athener auf seine Gesetze vereidigt hatte, abgereist wäre. Nach Diog. Laert. I, 50 (vgl. Suid. s. v. Σόλων, Art. 1) verließ Solon erst nach dem Staatsstreiche des Peisistratos die Heimat. Diese Verschiebung der Abreise sollte offenbar nur die chronologischen Schwierigkeiten (Plut. Solon 27) beseitigen, die sich der Begegnung mit dem Könige Kroisos entgegenstellten.
- 6) Frgm. 28. bei Plut. Solon 26. Dass Solon zur Zeit des Amasis (569-525) in Ägypten war, ist eine irrige Ansicht Herodots, die darauf beruht, dass er den in Athen geltenden νόμος ἀργίας (vgl. S. 149, Anm. 1 und S. 242, Anm. 1) für eine Nachahmung eines von Amasis erlassenen Gesetzes hielt. Wenn es ferner heißt, dass Solon in Sais die Sage von der Atlantis hörte und dieselbe späterhin in einem (nicht vollendeten) Epos zu bearbeiten begann, so handelt es sich wahrscheinlich nur um eine sinnreiche Erfindung Platons. Plat. Timaios 23 ff.; Kritias 108 ff.; Plut. Solon 26. 31 (unter Berufung auf Platon); Strab. II, 102 (desgleichen). Vgl. dazu Susemihl, Jahrb. f. kl. Philol. LXXXI (1855), 378 ff.; Bergk, Gr. Litteraturg. II, 270; Flach, Gr. Lyrik II, 372; Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 249; vgl. auch H. Berger, Gesch. d. wissensch. Erdkunde der Griechen II (Leipzig 1889), 117. 125.

weilte und demselben bei der Neubegründung seiner von der Höhe nach der Ebene verlegten Stadt mit Rat und That zur Hand ging 1.

Die Zeit der Rückkehr Solons läst sich nicht genau bestimmen, doch befand er sich wieder in Athen, als aus dem Kampse der mächtigen Parteihäupter bereits eine Alleinherrschaft hervorzugehen drohte<sup>2</sup>. Obwohl er der Entwickelung der Dinge mit einsichtiger Auf-

<sup>1)</sup> Frgm. 19 bei Plut. Solon 26. Nach Hdt. V, 113 fiel im Jahre 498 in einer Schlacht zwischen den Kypriern und Persern ο Σολίων βασιλεύς Αριστόχυπρος ό Φιλοχύπρου, Φιλοχύπρου δε τούτου, τον Σόλων ό Αθηναΐος απιχόμενος ές Κύπρον έν ἔπεσι αΐνεσε τυράννων μάλιστα. Der in der Vita Arati, p. 53 Westermann vorkommende, von B. Niese, Hist. Unters. f. Arn. Schaefer, S. 12 vorgezogene Name Kypranor darf gegenüber der übereinstimmenden Angabe Hdts. und Plutarchs nicht Glauben finden. Wilamowitz, Aristoteles I, 16, Anm. 23. War Philokypros bei dem Besuche Solons ein noch jugendlicher, eben zur Regierung gekommener Fürst (Solon wünscht ihm πολύν χρόνον zu herrschen), so könnte sein Sohn (im Alter von gegen siebenzig Jahren) recht wohl erst im Jahre 498 gefallen sein. Gegen die chronologischen Bedenken B. Nieses vgl. P. Stettiner, Ad. Solonis aetatem quaestiones (Königsberg 1885) 46; Wilamowitz a. a. O. - Philokypros soll nach Plut. a. a. O. den früheren Stadtnamen Alneia zu Ehren Solons in Zokoi verändert haben. Indessen Aineia scheint nur die griechische Übersetzung des phoenikischen Ortsnamens (hebr. selah = Fels) zu sein. Schrader, Abhdl. Berl. Akad. VIII (1879), S. 33; vgl. Bd. I2, S. 374, Anm. 5. — Die Überlieferung, dass Solon in Soloi starb (Valer. Max. V, 3; Schol. Plat. Politik 599; Suid. s. v. Σόλων) hängt einerseits mit dem Wunsche der Solier zusammen, das Grab ihres \*\*rlorns zu besitzen (Wilamowitz, Aristoteles I, 16, Anm. 23), anderseits mit der Verschiebung seiner großen Reise in die Zeit nach dem Staatsstreiche des Peisistratos. Reiste Solon in so hohem Alter, so musste er wohl in der Fremde sterben. Niese a. a. O., S. 10; Flach, Gr. Lyrik II, 375.

<sup>2)</sup> Plut. Solon 29. - Warnungen Solons, die man für reinen Wahnsinn erklärte nach Frgm. 10. - Frgm. 9 (Diod. IX, 21; Diog. Laert. I, 50; Plut. Solon 3): Έχ νεφέλης πέλεται χιόνος μένος ήδε χαλάζης, — βροντή δ' έχ λαμπράς γίγνεται αστεροπής. | ανδρών δ' έχ μεγάλων πόλις όλλυται είς δε μονάρχου | δήμος αιδρίη δουλοσύνην επεσεν | λείως δ' έξάραντ' ου ράδιον έστι κατασχείν | υστερον, άλλ' ήδη χρή περί πάντα νοείν. Diese Verse werden von der Quelle des Diod. und Diog. (vgl. S. 60, Anm. 1) unmittelbar vor den Staatsstreich des Peisistratos gesetzt. Wilamowitz, Aristoteles II, 312 bemerkt, dass nicht von einem Einzelnen, sondern von den μεγάλοι ἄνδρες die Rede sei, und möchte das Gedicht in die Zeit des Kampfes der drei στάσεις setzen, "wo weder das Gesetz, noch der Demos, sondern die Gewalt mächtiger Männer herrschte". Allein die Worte sie de uoνάρχου ατλ. nötigten doch an eine Lage zu denken, in welcher einer der μεγάλοι and os bereits eine derartige Stellung erlangt hatte, dass die Tyrannis nahezu fertig war. - Frgm. 11: Εί δὲ πεπόνθατε λυγρά δι' θμετέραν χαχότητα, | μή τι θεοίς τούτων μοίραν έπαμφέρετε | αύτοι γάρ το ύτους ήυξήσατε φύματα δόντες, καὶ διὰ ταῦτα κακὴν ἔσχετε δουλοσύνην: | ύμέων δ' εἰς μὲν ἕκαστος ἀλώπεκος ἔχνεσι βαίνει, | σύμπασιν δ' ύμεν χαῦνος ἔνεστι νόος. | είς γάρ γλώσσαν όρᾶτε καί είς έπος αιόλον ανδρός, | είς έργον δ' ουδέν γιγνόμενον βλέπετε. Nach Diod. IX. 21, 3

merksamkeit folgte und es an Warnungen nicht fehlen liefs, so hatte er doch seine politische Rolle ausgespielt und lebte in angeregter Muße, lernfreudig und zugleich genießend was ihm Aphrodite, Dionysos und die Musen boten 1. Vermutlich hat er Attika nicht mehr verlassen; die Erzählung von seiner Begegnung mit Kroisos ist mit der Chronologie unvereinbar 2 und ein altes, wesentlich auf ethischreligiösen Motiven beruhendes Mährchen 3.

## b.

Als Solon Athen verliefs, befand sich die Bürgerschaft in tiefer Erregung, vier Jahre verliefen indessen ohne wesentliche Störung der staatlichen Ordnung. Dann führte aber der wiedererwachende Gegensatz der Stände, der während des 7. Jahrhunderts für das Staatsleben von großer Bedeutung gewesen war 4, zu heftigen Parteikämpfen.

und Diog. Laert. I, 52 wurde das nach dem Staatsstreiche des Peisistratos gedichtet. Bei Plut. Solon 30 stehen die letzten Verse in anderer (verkehrter) Reihenfolge und sind von den vier ersten getrennt, jene sollen vor, diese nach dem Staatsstreiche verfaßst sein. Die letzten Verse weisen in der That deutlich auf eine erst in der Entwickelung begriffene Tyrannis hin, die ersten könnten ebenfalls noch vor dem Staatsstreiche gedichtet sein, denn die δουλοσύνη des Volkes ließe sich auf die thatsächliche Herrschaft der Parteihäupter beziehen, und dann fände auch, wie Wilamowitz a. a. O. bemerkt, τούτους eine befriedigende Erklärung: Die ihr diesen Leuten (den μεγάλοι ἄνδρες) Rückhalt und Stütze (ψίματα) gegeben und sie dadurch groß gezogen habt.

<sup>1)</sup> Plut. Solon 29. Frgm. 18: Γηράσχω δ' αἰεὶ πολλὰ διδασχόμενος. Frgm. 26: Εργα δὲ Κυπρογενοῦς νὶν μοι φίλα καὶ Διονύσον | καὶ Μουσέων κτλ. (nach Plut. Solon 31 und Erot. 5, p. 751 D im Alter gedichtet).

<sup>2)</sup> Kroisos kam im Jahre 560 zur Regierung, um dieselbe Zeit oder nur wenig später starb Solon als hochbetagter Greis. Gegen den Versuch Dunckers, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 456 den schon im Altertum bemerkten (Plut. Solon 27) chronologischen Widerspruch zu beseitigen, vgl. R. Schubert, Könige von Lydien, S, 74 ff.

<sup>3)</sup> Gegenüberstellung unweisen Glücksglaubens und der Überzeugung vom Neid der Götter, griechischer Mäßigung und orientalischer Überbebung; Sturz des Kroisos infolge der Verschuldung des Stifters der Dynastie und wunderbare Errettung vom Feuertode durch die Gnade Apollons. Vieles stammt in der Erzählung Herodots (I, 30 ff.) aus delphischer Quelle, attisch ist die Geschichte von Tellos, eine argeiische Sage vielleicht (vgl. jedoch Landwehr, Hist. Zeitschr. LV [1885], 266) die von Kleobis und Biton. — Über die einzelnen Veränderungen der Erzählung bei Plut. Solon. 27—28; Diod. IX, 2. 26. 28; Diog. Laert. I, 40 und das gegenseitige Verhältnis dieser Quellen vgl. S. 60, Anm. 1. Die Zusammenkunft der sieben Weisen bei Kroisos war schon dem Pindaros bekannt. Pyth. I, 94. — R. Schubert, De Croeso et Solone, Königsberg 1868, Diss.; Könige von Lydien 77 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 94ff. 107. 108. 110. 178.

Zurückgedrängt durch die Timokratie, welche die politische Berechtigung nicht vom Stande, sondern vom Vermögen abhängig machte, abgeschwächt durch die Zusammensetzung der Behörden nach den Phylen, trat dieser Gegensatz nun in voller Schärfe hervor und reagierte gegen die solonische Staatsordnung. Den Hauptgegenstand des Streites bildete die Besetzung des Archontats. Es scheint, dass die Eupatriden die drei obern Archontenstellen für sich beanspruchten <sup>1</sup>.

Im fünften Jahre nach Solons Archontat (589/8) kam infolge des Parteihaders die Archontenwahl nicht zustande <sup>2</sup>. Aus demselben Grunde trat im Jahre 584/3 Anarchie ein. Darauf wurde im Jahre 583/2 Damasias zum Archon gewählt, der ein Vorläufer des Peisistratos, sich widerrechtlich noch ein Jahr und zwei Monate über sein Amtsjahr hinaus im Besitze des höchsten Staatsamtes behauptete, bis er mit Gewalt aus demselben entfernt wurde (Ende Sommer 581)<sup>3</sup>.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 186, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Aristot. 'Αθπ. 13, 2: τῷ δὲ πέμπτῳ μετὰ τὴν Σόλωνος ἀρχὴν (ἔτει) οὐ καττέστησαν ἄρχοντα διὰ τὴν στὰσιν κτλ. — ῷ καὶ δῆλον ὅτι μεγίστην εἶχεν δύναμιν ὁ ἄρχων φαίνονται γὰρ ἀεὶ στασιάζοντες περὶ ταύτης τῆς ἄρχῆς. Demnach würde bloß die Wahl des Archon den Gegenstand des Streites gebildet haben (F. Cauer, Hat Aristoteles u. s. w., S. 74), indessen die Vereinbarung der Stände über die Besetzung der neun Archontenstellen zeigt doch, daß die Wahl aller neun Oberbeamten in Frage kam.

<sup>3)</sup> Aristot. Aθπ. a. a. O. zweifellos nach der Atthis. Vgl. S. 34. Chronologie: Aristot. Aθπ. 13, 1: έπλ μὲν ἔτη τέτταρα διῆγον ἐν ἦσυχία· τῷ δὲ πέμπτφ μετὰ τῆν Σόλωνος ἀρχῆν Anarchie καὶ πάλιν ἔτει πέμπτφ Anarchie. Aristoteles befolgt, wie die Worte ἐπὶ μὲν ἔτη τέτταρα διῆγον zeigen, bei der ersten Angabe nicht wie sonst inklusive, sondern exklusive Zählung. Außerdem war im Jahre 590/89 nach Marm. Par. 37 Simon Archon. Offenbar hat A. die Zahlen einfach aus der Atthis herübergenommen. Bei πάλιν ἔτει πέμπτψ ist daher ebenfalls exklusive Zählung vorauszusetzen, es müßte sonst A. in einem und demselben Satze zwei verschiedene Zählungen befolgt haben. Also: Erste Anarchie 589/8, zweite 584/3. So auch Wilamowitz, Aristoteles I, 10; Bauer, Literar. und hist. Forschungen zu Aristot. Αθπ. 49. Vgl. über die Bestimmung von Solons Archontenjahr: S. 258, Anm. 3.

Dann heißst es in dem überlieferten Texte der Aθπ.: μετα δὲ ταῦτα διὰ τῶν αὐτῶν χρόνων Δ(αμ)α(σίας αἰρε)θεὶς ἄρχων ἔτη δύο καὶ δύο μῆνας ἦρξεν κτλ. Das Archontat des Damasias ist dadurch bestimmt, daß in dasselbe die Einführung der später geltenden Festordnung der Pythien, der erste ἀγών στεφανίτης, fiel und und daßs also eines von den Jahren des Damasias das Pythienjahr Ol. 49, 3 = 582/1 war. Vgl. Bd. 1², S. 697 und dazu Wilamowitz, Aristoteles I, 10. Wenn nach Mar. Par. 38 der ἀγών στεφανίτης eingeführt wurde ἄρχοντος Ἀθήνησε Δαμασίου δευτέρου, so kann δευτέρου diesen Damasias von dem gleichnamigen Archon des Jahres 639/8 (Dionys. Hal. III, 36) unterscheiden, aber auch sich auf das zweite Jahr des Damasias beziehen, da in der Archontentafel zwei Jahre hinter

Die Gefahr der Tyrannis führte zu einer Vereinbarung swischen den Ständen, der gemäß zwei Archonten aus dem Gewerbestande, drei aus der Bauernschaft, die übrigen aus den Eupatriden gewählt werden sollten 1. Auf Grund dieser Vereinbarung wurden die Archonten für das Jahr nach dem Archontat des Damasias gewählt. Wie lange der Ausgleich in Kraft blieb, ist unbekannt. Die attische Chronik scheint über die politischen Vorgänge in den nächsten beiden Jahrzehnten sogut wie gar keine Nachrichten enthalten zu haben. Obschon kein einzelnes, besonders bemerkenswertes Ereignis eingetreten sein mag, se bildeten sich doch gerade in dieser Zeit drei große Parteien!

einander ein Damasias als Archon bezeichnet war (vgl. Wilamowitz a. a. O. I, 11). Mag nun 583/2 oder 582/1 das erste Jahr des Damasias gewesen sein, keinechlis kann er im fünften Jahre nach der zweiten Anarchie, also 578/7 = Ol. 50, 3 in Archontat bekleidet haben. Streicht man mit Kaibel, Stil und Text der 2012. 153 (gegen Blass) die auch sonst störenden Worte did tor autor geron, w wurde Damasias im Jahre 583/2 Archon, und sein drittes Archontat, in dem « vertrieben wurde, fiel in das Jahr 581/0. Eine Schwierigkeit bietet nur die Detierung der sieben Weisen nach dem Archontat des Damasias bei Diog. Last. I 1, 22 nach Demetrios von Phaleron. Bei Euseb. Vers. Arm. steht die Notis: Septem sapientes nominati sunt unter Abr. 1439 = 578/7 = Ol. 50, 8; Hista. Abr. 1438 Schoene = 579/8, Hieron. F. Abr. 1436 = 581/0. Wahrscheinlich handelt es sich um eine irrtümliche Verschiebung um eine Olympiade (ander aber wohl unrichtig Bd. I2, 697, Anm 1), die durch die verschiedene Pythia zählung veranlasst wurde. Setzte, wofür die Wahrscheinlichkeit spricht, Demetrie deshalb die Epoche der sieben Weisen in das Archontat des Damasias, weil er 🛎 mit dem ersten pythischen αγών στεφανίτης zusammenfallen liefs, und zählte & dann diese Pythienfeier (wie die Quelle des Pausanias vgl. Bd. I', 697) als Py thias II., so konnte nach der späterhin allgemein üblichen Rechnung Pythias I nur als Pythienfeier nach dem αγών στεφανίτης, aufgefasst werden. Dadurch w schob sich dann die Epoche der sieben Weisen auf Ol. 50, 3.

<sup>1)</sup> Aristot. Άθπ. 13, 2: εἶτ' ἔθοξεν αὐτοῖς διὰ τὸ στασιάζειν ἄρχοντας ἐλέθε δέχα, πέντε μὲν εὐπατριδῶν, τρεῖς δὲ ἀ(γρ)οίχων, δύο δὲ δημιουργῶν, καὶ εὐπατον μετὰ Δαμασίαν (ἤ)ρξα(ν ἐ)νιαυτόν. Auf dem Berliner Papyrus steht: ἄρχωντα ἐλέσθαι (τέτταρ)ας μὲν εὐπατριδῶν, τρ(εῖς) δ' ἀποίχων, δύο (δὲ δημι)ουργῶν. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 412 Anm. S. 664 zieht letztere Lesung est schieden vor. Wurde eine zehnte Archontenstelle geschaffen, so könnte nur die Zahl der Thesmotheten auf sieben vermehrt worden sein. Sicherheit ist nicht sarreighen

<sup>2)</sup> Über die Parteien im allgemeinen vgl. Hdt. I, 59; Aristot. 29s. 13, 3-5; Plut. Solon 13 (bezieht sich thatsächlich auf die nachsolonische 26th Vgl. H. Diels, Abhdl. Berl. Akad. 1885, S. 19) und 29; Erot. 18, p. 763D: Praecept. ger. reip. 10, p. 805D; Diog. Laert. I, 58; Schol. Aristoph. West 1223; Suid. s. v. Παίσαλοι. Aristoteles und Plutarchos (Hermippos) schöpften au derselben Quelle, also wahrscheinlich aus der Atthis Androtions, die der Hanglesache nach mit Herodotos übereinstimmt. Daß Aristoteles nicht dem Herodots

aus, an deren Spitze mächtige Männer standen, die mit einander rivalisierten und thatsächlich den Staat in Händen hatten 1.

Die Parteien hatten landschaftliche Namen. Den "Männern aus der Ebene" (dem Pedion)<sup>2</sup>, standen die aus dem Küstenlande (der Paralia) gegenüber und als dritte Partei trat dann die der Hochländer hinzu, der Bewohner der Diakria, des nordöstlichen, von Höhen durchzogenen Landesteiles<sup>3</sup>. Es bestand also der Kern der Parteien aus Leuten, die in derselben Landschaft wohnten<sup>4</sup>,

folgte, ergiebt sich daraus, dass er in verschiedenen Punkten, wo er mehr als Hdt. bietet oder von ihm abweicht, sich mit Plutarchos deckt. Bei Aristot. und Plut. erscheinen gleich drei στάσεις, bei Hdt. bildet Peisistratos erst während des Kampfes der "Männer aus der Ebene" und der Paraler die dritte στάσις, die er Hyperakrier nennt, während sie bei Aristot. und Plut. Diakrier heifst Hdt. giebt die Namen der Väter aller drei Parteiführer an, Aristot. ebenso, wie Plut., nur den Namen vom Vater des Megakles. Aristot. und Plut. charakterisieren in gleicher Weise die politischen Bestrebungen der drei Parteien, Hdt. sagt nichts darüber. -Litteratur. Haenisch, De Pediensibus, Paralis, Diacriis, Wetzlar 1865, Progr.; H. Landwehr, Philol. Supplbd. V (1884), 139-154; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 158; F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen (Stuttgart 1890) 75 ff.; H. Francotte, L'organisation de la cité athénienne et la réforme de Clisthènes, Extrait du Tome XLVII des Mém. publ. par l'Acad. R. d. Belgique (Brüssel 1893), p. 64 ff. [Adelsfaktionen]; Wilamowitz, Aristoteles I, 31; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 412. Vgl. ferner die Litteratur-Übersicht zu diesem Paragraphen.

1) Vgl. S. 299, Anm. 2.

2) Vgl. S. 82.

3) Hdt. I, 59: οἱ ἐχτοῦ πεδίου. — Aristot. Pol. V. 5, p. 1305a, v. 24 und Ἡθπ. 13, 4: οἱ πεδιαχοί. — Plut. Solon 13. 29; Erot. 14, p. 763 D; Praecept. ger. reip. 10, p. 805 D; Diog. Laert. I, 58; Schol. Aristoph. Wesp. 1223; Steph. Byz. s. v. πεδίου: πεδιεξε. — Suid. s. v. πάραλοι: πεδιάσιοι.

Hdt. I, 59; Aristoph. Lysistr. 58; Eurip. Hiket. 658; Plut. Solon 13. 29; Erot. 14, p. 763 D; Steph. Byz. s. v. πάφαλος; Suid. s. v. πάφαλοι: πάφαλοι. — Aristot. Άθπ. 13, 4; Dion. Hal. I, 13; Plut. Praecept. ger. reip. 10, p. 805 D; Diog. Laert. I, 58; Hesych. s. v.; Schol. Aristoph. Wesp. 1223: παφάλιοι. — Vgl. Thuk. II. 55, 1: 0ἱ δὲ Πελοποννήσιοι, ἐπειδη ἔτεμον τὸ πεδίον, παφήλθον ἐς την Πάφαλον γῆν χαλουμένην μέχρι Λαυφείου κιλ. καὶ πρώτον μὲν ἔτεμον ταύτην ἢ πρὸς Πελοπόννησον ὁρῷ, ἔπειτα δὲ την πρὸς Εὐβοιάν τε καὶ Ἄνδρον τετραμμένην. 56, 1: ἔτι δ΄ αὐτῶν ἐν τῷ πεδίῳ ὅντων, πρὶν ἐς την παφαλίαν γῆν ἐλθεῖν κιλ. — Vgl. über die Paralia als Landesteil auch S. 104. Personifizierte Darstellung derselben als geschlossene Landschaft: Schuchhardt, Mitt. d. arch. Inst. XIII (1888), 221.

Aristot. Aθπ. 13, 4; Plut. Solon 13. 29 u. s. w.: διάχριοι. Bei Plut. Erot. 14, p. 763 D steht ἐπάχριοι (vgl. S. 81, Anm. 1), Hdt. I, 59 braucht den ihm für Hochland geläufigen Ausdruck (VI, 20) ὑπεράχριοι, der bei Dion. Hal. I, 13 wiederkehrt.

4) Der landschaftliche Gegensatz spiegelt sich auch in der Sage wieder und

aber daraus folgt noch nicht, dass der Gegensatz ein ausschließlich landschaftlicher war, und dass zu jeder Partei nur Bewohner derselben Landschaft oder letztere sämtlich zu einer und derselben Partei gehörten. Die ständischen Gegensätze können nicht so rasch völlig verschwunden sein, sondern müssen sich mit den regionalen verquickt haben. Bei dieser Umgestaltung der Parteien hat sicherlich der landschaftliche Einfluß "der mächtigen Männer" in hervorragender Weise mitgewirkt.

Im Pedion war hauptsächlich der Eupatriden-Adel begütert <sup>1</sup>. Er bildete den Kern der Partei, die unter Führung des Lykurgos, des Aristolaidas Sohn, wahrscheinlich eines Eteobutaden <sup>2</sup>, eine oligarchische Umgestaltung der Verfassung und die Wiederherstellung des "Staates der Väter" anstrebte <sup>3</sup>. Zu den Pediakoi gehörte zweifellos auch das mächtige Geschlecht der Philaiden <sup>4</sup>. Drei in dieser Zeit lebende Philaiden sind bekannt: Hippokleides, der Sohn des Tisandros, Archon im Jahre 566/5 <sup>5</sup>, dann Miltiades (I.), des Kypselos Sohn, einer der einflußreichsten Männer Athens und Oikist der Cherronesos <sup>6</sup>,

wurzelt vermutlich teilweise in einer ursprünglich lokalen Geschlossenheit der Stämme. Vgl. S. 76ff. 104.

Vgl. S. 94. Eupatriden sind die παλαιοί Κεκροπίας (S. 83, Anm. 1) οἰκήτορες, die bei Eurip. Hiket. 658, um den König geschart, auf dem rechten Flügel stehen, während die Paraler den linken einnehmen.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 94, Anm. 5 und Joh. Toepffer, Att. Genealogie, S. 122.

<sup>3)</sup> Aristot. 13π. 13, 4: των πεδια(χων), οι την ολιγαρχίαν έζήτουν Plut. Solon 13: ολιγαρχικώτατον (γένος) δε των πεδιέων. Das waren οι τη πολιεία δυσχεραίνοντες δια το μεγάλην γεγονέναι μεταβολήν. Aristot. a. a. O. Die πεδιαχοί als die πλούσιοι, die vom Volke gehaſst werden. Aristot. Pol. V. 5, p. 1305 a, v. 21; Plut. Solon 29.

<sup>4)</sup> Die Philaiden waren mit Peisistratos, dem Führer der Diakrier, verfeindet (Hdt. VI, 35. 103), sie rivalisierten aber auch mit den Alkmeoniden, den Führern der Paraler. Das Geschlecht hatte freilich seinen Stammsitz in dem Bezirke von Brauron, wo der nach ihm benannte Demos lag (Plut. Solon 10; vgl. S. 215, Anm. 1 a. E.; Toepffer, Att. Genealogie 270), jedoch der Zweig, zu dem die hervorragendste Familie, die des Miltiades, gehörte, war mindestens zur Zeit des Kleisthenes in Lakiadai nordwestlich von Athen in der Ebene ansessig. Aristot. Aθπ. 27, 3; Plut. Kimon 4; CIA. I, 179. Ein anderer Zweig wohnte damals in Gargettos. Diog. Laert. X, 1.

<sup>5)</sup> Pherekydes bei Markell. Leb. Thuk. 3 und dazu Euseb. Abr. 1451 = 566/5. Er gehörte zu den Freiern der Agariste, der Tochter des Tyrannen Kleisthenes von Sikyon. Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 655, Anm. 4 und S. 661, Anm. 4 auf S. 662.

<sup>6)</sup> Hdt. VI, 34 ff. Vgl. Bd. I, S. 655, Anm. 4. — Hdt. VI, 35: έν δὲ τῆσι Αθήνησι τηνικαῦτα εἶχε μὲν τὸ πᾶν κράτος Πεισίσιρατος, ἀτὰρ ἐδυνάστευέ γε καὶ Μιλτιάδης ὁ Κυψέλου ἐων οἰκίης τεθριπποτρόφου, κτλ.

endlich Kimon (I.) Koalemos, des Stesagoras Sohn, Halbbruder des Miltiades und Vater des Siegers von Marathon 1.

Die Partei der Paraler setzte sich gewiss nicht bloss aus der Seefahrt, Handel und Fischfang treibenden Küstenbevölkerung zusammen, sondern auch aus den mit ihr durch gleiche Interessen verbundenen Angehörigen des Gewerbestandes in der Stadt und den andern Landesteilen. Dazu kam dann ohne Zweifel die eigentliche Bauernschaft, die gerade in der Landschaft östlich vom Hymettos zahlreich vertreten war. Denn diese Partei des Mittelstandes bewegte sich auf dem Boden der solonischen Verfassung und Gesetzgebung und umfaste also diejenigen Klassen, die durch dieselbe am meisten befriedigt waren, also die von ihren Hypotheken befreiten und zu den Amtern zugelassenen Bauern, sowie die Handel- und Gewerbetreibenden, welche die Vorteile der solonischen Handelspolitik genossen und in den nachsolonischen Parteikämpfen die Befähigung zum höchsten Staatsamte errungen hatten. Es bestand demnach die Partei aus einer Vereinigung von Demiurgen und Agroikoi, die sich wohl in den Kämpfen gegen die Eupatriden vollzogen hatte 2.

Hdt. VI, 34. 38. 103. Vgl. Schol. Pind. Nem. II, 19; Markell. Leb. Thuk.
 Vgl. Joh. Toepfler, Att. Genealogie 280.

<sup>2)</sup> Aristoteles sagt nach der Atthis (Plut. Solon 13) von den Paraliern: οἴπερ ἐθόzουν μάλιστα διώχειν τῆν μέσην πολιτείαν. Das war die solonische Verfassung. Vgl. S. 25, Anm. 4. Die politischen Ziele dieser vom Alkmeoniden Megakles geführten Partei hat im großen und ganzen der Alkmeonide Kleisthenes verwirklicht: nämlich vollständige Durchführung der gemäßigten Demokratie auf timokratischer, die unbemittelte Masse von den Ämtern ausschließender Grundlage.

Gewöhnlich fast man die Paraler zu enge als "Küstenbewohner" auf und betrachtet sie als die von Handel, Seefahrt und Gewerbe lebende Bevölkerung. Vgl. Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, 448; E. Curtius, Gr. Gesch. I5, 342; Schömann, Gr. Altert. I, 347; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 412, S. 663 ("Die Küstenbewohner, die Schiffer und Kaufleute, die eine kräftige Förderung der von Solon inaugurierten Handelspolitik und der materiellen Interessen des Mittelstandes und daher die Ausbildung einer städtischen Demokratie erstrebten. Es ist die Partei, auf die sich Solon vor allem gestützt hatte." Aber Solons Fürsorge gerade für die Bauernschaft?). Dagegen betrachtet F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen (Stuttgart 1890), S. 85 die Paraler als eine rein bäuerliche Partei, als die Partei der wieder verschuldeten, ärmeren Bauern, deren Hauptmasse in der Paralia gesessen hätte. Ahnlich urteilt G. Gilbert, Gr. Staatsaltert 1, 158. Die Vertreter dieser Ansicht können sich auf Aristot. Ann. 13, 5 berufen: είχον δ' έκαστοι τὰς ἐπωνυμίας ἀπὸ τῶν τόπων έν οἰς ἐγεώργουν. Die Bewohner der Paralia bestanden jedenfalls zum größern Teile aus Bauern, deren Acker im Jahre 430 von den Peloponnesiern verwüstet wurden. Vgl. S. 303, Anm. 3. Die meisten Kaufleute und Gewerbetreibenden wohnten nicht in der

Führer dieser Partei war Megakles des Alkmeon 1 Sohn, Gatte der Agariste, der Tochter des Tyrannen Kleisthenes von Sikyon 2. Die Alkmeoniden waren Eupatriden 3, sie gehörten aber im landschaftlichen Sinne kaum zu den "Männern aus der Ebene" 4.

Paralia, sondern in der Stadt und in den Handwerkerdörfern im obern Kephisosthal, an den westlichen Abhängen des Aigaleos und am Südabhange des Parnes (vgl. S. 97 und 98). Aber man darf auch aus dieser Partei die selbständigen Gewerbetreibenden, welche mit den Bauern gegenüber dem Adel durch gleiche politische Interessen verbunden waren, nicht ausschließen. Sie lassen sich weder bei den Pediakoi, noch bei den Diakrioi unterbringen, also mußten sie wohl zu den Paraloi gehören, wenn man nicht etwa annehmen will, daß sie den politischen Kämpfen gleichgültig gegenüberstanden. Eine solche Annahme verbietet aber die

Beteiligung der Demiurgen an den nachsolonischen Parteikämpfen.

- 1) Alkmeon war wohl der Sohn des Megakles, der zur Zeit des kylonischen Aufstands das Archontat bekleidete. Vgl. S. 207, Anm. 2. Er ist offenbar identisch mit dem Alkmeon, der das attische Kontingent im heiligen Kriege befehligte (vgl. S. 209, Anm. 1) und auch mit Alkmeon, dem Sohne des Megakles, der zuerst von allen Athenern mit dem Viergespann in Olympia siegte. Hdt. VI, 125; Isokr. περί ζεύγ. 25. Nach Hdt. a. a. O. begründete letzterer durch die großen Geschenke, die er von Kroisos für die ihm in Delphi geleisteten Dienste erhielt, den Reichtum des Hauses. Alkmeon hatte allerdings zweifellos in Delphi gute Verbindungen, aber die Erzählung von seiner Bereicherung in der Schatzkammer des lydischen Königs ist eine spaßhafte Anekdote, eine Fabel ähnlicher Art, wie sie über den Ursprung des Reichtumes der Familie des Kallias im Umlaufe war. Vgl. W. Petersen, Quaest. de hist. gentium. att. (Kiel 1880, Diss.), p. 39; R. Schubert, De Croeso et Solone (Königsberg 1868), p. 14. Für die Erfindung der Anekdote war es natürlich gleichgültig, dass Alkmeon nicht Zeitgenosse des Kroisos, sondern des Alyattes und Solon war, es kam mehr darauf an, dass der reiche Kroisos am besten in den Rahmen der Erzählung passte. Bei der Wiedergabe der Erzählung lag es dem Herodotos, wie in andern Fällen, ferne, die Geschlechterfolge zu prüfen. Es mag immerhin Alkmeon etwa dem Alyattes (vgl. Hdt. I, 25) gute Dienste in Delphi erwiesen und dadurch die die Gunst des lydischen Königshauses erworben haben. Sehr fraglich ist es, ob man die Geschichte mit Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 399, S. 637 durch Ableitung des Reichtums der Alkmeoniden aus Handelsverbindungen mit Lydien rationalisieren darf.
  - 2) Vgl. Bd. I2, S. 666, Anm. 3.
  - 3) Vgl. S. 94, Anm. 5.

<sup>4)</sup> Der Stammsitz des Geschlechts lag am Südfuse des Parnes in der Nähe von Paionia. Vgl. Hdt. V, 62; Aristot. Άθπ. 19, 3 und dazu Toepffer, Att. Genealogie, S. 227. — Leobotas, des Alkmeon Sohn, der Ankläger des Themistokles, stammte aus Agryle (Erechtheis). Vgl. Krateros, Frgm. 5, Müller II, 619; Plut. Them. 23. Ein Alkmeonides in der Verlustliste der Erechtheis: CIA. I, Nr. 433, Col. III; vgl. Andok. Myst. 16. Megakles, Sohn des Hippokrates, aus Alopeke ostrakisiert im Jahre 486: Aristot. Άθπ. 22, 6. Megakles, Sohn des Megakles (vgl. Aristoph. Wolk. 47ff.) aus Alopeke: CIA. I, 122. 149.

Außerdem hatte sie ihre Verbannung wegen des kylonischen Frevels vom Adel getrennt, ihre Zurückberufung durch Solons Amnestie auf eine Verbindung mit der Verfassungspartei hingewiesen <sup>1</sup>.

Während des Parteikampfes zwischen den "Männern der Ebene" und den Paralern kam, wahrscheinlich infolge von Streitigkeiten an der eleusinischen Grenze, der Krieg mit Megara wieder zum Ausbruche 2. Vielleicht wurden die Athener zugleich in eine Fehde mit den Aigineten verwickelt, die jedenfalls durch den maritimen und gewerblichen Aufschwung Athens ihr Übergewicht im saronischen Golfe und ihre Handelsinteressen bedroht sahen. Auf die attische Besitzergreifung von Salamis 3, folgte Athens Festsetzung am Hellespontos, die den Aigineten wegen der pontischen Getreidezufuhr nicht gleichgültig sein konnte 4. Dann führte Solon an Stelle der aiginaeischen Währung die euboeische ein; Athen schloß sich der mit den Aigineten konkurrierenden Handelsgruppe an, zu der die jenen feindlichen Samier und Korinthier gehörten 5. Auch durch das solonische Getreideausfuhr-Verbot wurde der aiginaeische Markt getroffen 6. Herodotos hat also gewiß recht, wenn er von einer am Ende des 6. Jahrhunderts bereits "alten Feindschaft" der Aigineten gegen Athen redet 7. Was er freilich von dem Anlasse zu dieser Feindschaft und dem damaligen Kriege erzählt, ist eine zeitlose, mit aetiologischen Sagen und novellistischen Zügen stark durchsetzte Überlieferung, deren geschichtlicher Gehalt: die Landung der Athener auf der Insel und die ihnen durch die Aigineten und Argeier beigebrachte Niederlage, offenbar aus dem Aigineten-Kriege zur Zeit der Perserkriege entnommen und zurückgespiegelt ist 8.

Agryle lag südöstlich, Alopeke, wo zur Zeit des Kleisthenes der Hauptzweig des Geschlechtes ansessig war, nordöstlich von Athen.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 209, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 221 Anm.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 217ff.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 247, Anm. 4.

<sup>5)</sup> Vgl. Bd. I2, 449 ff. 451. 456; II2, S. 200 und 262.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 244, Anm. 1 a. E.

Hdt. V, 81: Αίγινῆται δὲ — ἔχθοης παλαιῆς ἀναμνησθέντες ἐχούσης ἐς Αθηναίους. Wilamowitz, Aristoteles II, 282 meint, es gäbe keinerlei Anzeichen dafür.

<sup>8)</sup> Hdt. V, 82-88; vgl. dazu Hdt. VI, 87-93. Auf Hdt. geht zurück Duris, Frgm. 50, Müller II, 431 = Schol. Eurip. Hek. 915. Der Hauptsache nach richtige Beurteilung der Überlieferung zuerst bei Wilamowitz, Aristoteles II, 280 ff. Gewöhnlich wird der Krieg für geschichtlich gehalten. Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 248 Anm. setzt ihn um 568 an. Ähnlich, jedoch zurückhaltender, Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 413.

Deutlichere Kunde hat sich von dem Kriege gegen Megara erhalten, dessen Hauptschauplatz das attisch-megarische Grenzgebiet war. Die Megarier bedrohten Eleusis und fielen in die thriasische Ebene ein 1. Eine entscheidende Wendung zugunsten der Athener führte Peisi-Er war der Sohn des Hippokrates und stratos herbei. stammte aus einer in Philaidai ansessigen Familie 3. Zum Polemarchos erwählt, verrichtete er in seinem Feldzuge gegen Megara sowohl andere große Thaten, als auch nahm er den megarischen Hafen Nisaia en (zwischen 570 und 565) 4. Dadurch wurde der See- und Handelsverkehr der Megarier, die Hauptquelle ihres Wohlstandes, abgeschnitten Man konnte in Athen an die Einverleibung Megaras denken und vollzog sie wenigstens in der Sage, indem man Nisos, den Eponymos von Nisaia, zum Sohne des attischen Königs Pandion machte und ihm als Erbteil vom väterlichen Reiche Megara zuwies 5. Wie lange Nisais in den Händen der Athener blieb, ist unbekannt 6.

Durch seine Kriegsthaten gewann Peisistratos Ansehen und Ein-

<sup>1)</sup> Vgl. S. 221 Anm. — Über das Strategem des Peisistratos bei einem von den Megariern unternommenen Überfalle auf Eleusis vgl. S. 219 Anm. Hierber gehört ohne Zweifel Herodots (I, 30) Erzählung von Tellos, der γενομένης Δερναίοισι μάχης προς ἀστυγείτονας ἐν Ἐλευσῖνι βοηθήσας καὶ τροπὴν ποιήσας τῶν καὶν μίων ἀπέθανε κάλλιστα. Hdt. giebt deutlich zu verstehen, daß er diesen Kræg in die Zeit nach der solonischen Gesetzgebung setzt. Denn Tellos lebte τὰ πόλιος εὖ ἡκου΄σης, was (namentlich im Munde Solons) nicht zu der Lage des Staates vor der Gesetzgebung paßst. Anderseits weist Hdt. auf die persönliche Lebenserfahrung Solons hin, da derselbe auf die Frage des Kroisos antwortet: ἕ τινα ἤδη πάντων εἶ δες ἀλβιωτατον.

<sup>2)</sup> Hdt. I, 59; V, 65; VI, 103.

<sup>3)</sup> Plut. Solon 10; Ps. Plat. Hipparch. 228 B. Über die angeblich pylische Herkunft der Familie vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 287, Anm. 3, Bd. II<sup>2</sup>, S. 68, Anm. 3 md dazu Joh. Toepffer, Att. Genealogie, S. 4, Anm. 4. Ein Geschlecht (yéro;) Bisotopation hat es in Athen nicht gegeben. Vgl. Toepffer a. a. O. 225 ff. 28. Anm. 4.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 221 Anm. - Nach Duncker, Gesch. d. Altert. V<sup>5</sup>, 244, Anm. 3 pflegt man diesen Feldzug des Peisistratos gegen 570 anzusetzen, er fällt aber wohl einige Jahre später. Peisistratos starb im Jahre 527 γηραιός (Thuk. VI. 54, 2: Aristot. 13 π. 17, 1). Nimmt man ein Alter von 75 Jahren an, so wurde er um 602 geboren (gegen ein früheres Geburtsjahr vgl. auch 13 π. 17, 2) und schwerlich vor 567 Polemarchos. Als er den Staatsstreich ausführte, waren seine Kriegsthaten, auf denen seine Popularität beruhte, offenbar noch in gans frischer Erinnerung. E. Curtius I<sup>6</sup>, 672 setzt daher mit Recht die Eroberung Nisaiss und 565 an. Im Jahre 566 war noch der Einfluss der Pediakoi massgebend, deum der mals war der Philaide Hippokleides Archon. Vgl. S. 304, Anm. 5.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 104.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 221 Anm.

fluß. Volksfreundliches Wesen und Hervorkehrung entschieden demokratischer Grundsätze verschafften ihm die Gunst und das Zutrauen des
Volkes 1. So gelang es ihm, eine dritte Partei zu bilden, deren Kern
aus der armen Landbevölkerung der Diakria bestand. Es schlossen
sich ihm ferner diejenigen an, die infolge der Seisachtheia verarmt oder
nach Aufhebung der Schuldknechtschaft frei geworden, aber mittellos
geblieben waren 2. Diese Leute konnten nur durch eine mit Veränderung des Besitzstandes und Landaufteilung verbundene Staatsumwälzung
befriedigt werden. Auch die Hektemoroi wünschten durch Aufteilung der
von ihnen bewirtschafteten Güter bäuerliches Eigentum zu erlangen und
hofften gewiß von Peisistratos die Erfüllung ihrer von Solon zurückgewiesenen Forderungen 3. Es war also der Hauptsache nach eine

<sup>1)</sup> Hdt. I, 59; Aristot. 'A9n. 13, 5; 16, 2. 6. 7; Pol. V. 5, p. 1305a, v. 21; Plut. Solon 30; Theopompos, Frgm. 147 b. Athen. XII, 532 F. Vgl. die Warnungen Solons gegen die γλώσσα und das ἔπος αἰόλον ἀνθρός u. s. w. S. 299, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Aristot. Aθπ. 13, 5: προσεχεκόσμηντο δὲ τούτοις οἴ τε ἀφηρημένοι τὰ χρέα (d. h. ihre ausstehenden Schulden) διὰ τὴν ἀπορίαν. Vgl. S. 261. Die πένητες und Feinde der Reichen Anhänger des Peisistratos: Plut. Solon 29, 30; Aristot. Pol. V. 5, p. 1305 a, v. 21.

<sup>3)</sup> Plut. Solon 29 sagt, dass sich unter den Diakriern o Byrezos öxlos zal μάλιστα τοῖς πλουσίοις ἀχθόμενος befand. Einen Hauptbestandteil des θητικὸς ὅχλος bildeten die Hektemoroi. Vgl. S. 109, Anm. 2. Über ihre Forderungen und Solons Zurückweisung derselben vgl. S. 254, Anm. 6 und S. 261. - F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen, S. 85 geht von einem richtigen Gedanken aus, wenn er die Diakrier die Partei der Lohnarbeiter nennt, aber es ist sehr fraglich, ob, wie er annimmt, die Diakria überwiegend von Lohnarbeitern (Hektemoroi) bestellt wurde, also in den Händen von Großgrundbesitzern war. Freilich waren dort Adelsgeschlechter heimisch, so die Gephyraier und Perrhidai in und bei Aphidna, dann die Semachidai, Eroiadai u. s w. (Toepffer, Att. Genealogie 293. 298. 316), aber am dichtesten safs doch der reich begüterte Adel in "der Ebene" und dort ist darum auch die Hauptmasse der Hektemoroi zu suchen. - Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 412, S. 663 bezeichnet die Diakrier als Kleinbauern, die Landaufteilung und volle bäuerliche Demokratie forderten. Unter "Kleinbauern" versteht er nach § 408, S. 654 Grundeigentümer unter dem Zeugitencensus. Wie "die Ebene" das Hauptgebiet der adeligen Gutsherren, die Paralia im weitern Sinne das der Vollbauern war, so werden allerdings die Bewohner der im ganzen wenig fruchtbaren Diakria zum größten Teil Hirten und Kleinbauern gewesen sein. Indessen ein bäuerlicher Grundeigentümer pflegt doch nur in dem Falle eine Landaufteilung zu wünschen, wo der Ertrag seiner Wirtschaft zur Ernährung seiner Familie nicht ausreicht. Vermutlich war das teilweise der Fall, aber diejenigen, die hauptsächlich eine Landaufteilung verlangten, waren ohne Zweifel jene mittellosen Elemente und die Hektemoroi. Den Kleinbauern der Diakria wird Peisistratos billige Geldvorschüsse (Aθπ. 16, 2. 9), Erleichterung der Konkurrenz mit der Großgrundwirtschaft, größere politische Rechte und andere lockende Dinge versprochen haben. Erleichtert wurde ihm die Parteibildung

agrarische Volkspartei, die namentlich im Gegensatze zu den ihr verhafsten reichen Grundeigentümern, den "Männern aus der Ebene" stand <sup>1</sup> und deren revolutionärer Charakter naturgemäß alle diejenigen anzog, die von der bestehenden Staatsordnung etwas zu befürchten oder von einer Staatsumwälzung etwas zu hoffen hatten <sup>2</sup>.

e.

Als die Dinge so weit gediehen waren, daß Peisistratos einen entscheidenden Streich wagen konnte, kam er eines Tages auf den Markt

gerade in der Diakria, weil er dort keine starken Gegeneinflüsse zu überwinden hatte, und die Bevölkerung im ganzen weder zur Partei des Adels, noch zu der des Mittelstandes gehörte, anderseits durch landschaftliche Interessengemeinschaft und die natürliche Antipathie des kleinen Landmannes gegen den reichen und vornehmen Großgrundbesitzer namentlich gegenüber den "Männern der Ebene" verbunden war.

 Aristot. Pol. V. 5, p. 1305a, v. 21: πάντες δε τοῦτο ἔδρων ὑπὸ τοῦ δήμου πιστευθέντες, ἡ δε πίστις ἦν ἡ ἀπέχθεια ἡ πρὸς τοὺς πλουσίους, οἶον Ἡθήνησί τε Πεισίστρατος στασιάσας πρὸς τοὺς πεδιακούς.

2) Dem Peisistratos schlossen sich nach Aristot. an xal ol τῷ γένει μή καθαφοί διὰ τὸν φόβον. Er schliesst das (σημεῖον δέ κτλ.) aus dem Umstande, dass nach dem Sturze der Tyrannen mittelst διαψηφισμός (geheime Abstimmung der vereidigten Demoten in jedem Demos über das Bürgerrecht eines jeden Gemeindegliedes) eine Revision der Bürgerliste vorgenommen wurde, ώς πολλών κοινωνούντων της πολιτείας οὐ προσήπον. Wilamowitz, Aristoteles I, 31 identifiziert diesen διαψηφισμός mit der von Isagoras veranlassten Vertreibung von 700 athenischen Familien. Allein diese Vertreibung kann Aristoteles, der darüber 20, 3 nach Hdt. V, 72 berichtet (1771λάτει τών 'Αθηναίων έπταχοσίας οίχίας) unmöglich im Auge gehabt haben. Erstern Vorgang betrachtet er als eine korrekte Verwaltungsmaßregel, die gegen Leute von zweifelhafter bürgerlicher Geburt und Anhänger der Peisistratiden gerichtet war, letztern als einen vom spartanischen Könige Kleomenes im Einvernehmen mit Isagoras gegen die Anhänger der Alkmeoniden, angeblich wegen des ihnen anhaftenden kylonischen Frevels verübten Gewaltakt. Wilamowitz ist zu seiner Auffassung wesentlich dadurch gekommen, dass er den διαψηφισμός als eine "reaktionäre Massregel" betrachtet, deren Urheber nicht Kleisthenes gewesen sein könne. Indessen abgesehen davon, dass die Massregel Anhänger der Tyrannen treffen sollte, hat gerade die Demokratie um so strenger auf Reinhaltung der Bürgerliste gehalten, je mehr Rechte sie an den bloßen Besitz des Bürgerrechts knüpfte. Die Neubürger des Kleisthenes waren keineswegs Metoiken und Freigelassene. Vgl. S. 22 Anm. a. E.; S. 108, Anm. 1; 110, Anm. 4; 267 Anm. Der διαψηφισμός war also etwas anderes als die Austreibung der 700 Familien durch Isagoras, allein die Leute von zweifelhafter bürgerlicher Herkunft werden eher unter der Herrschaft der Peisistratiden selbst, als vorher Aufnahme in die Bürgerschaft gefunden haben, denn gerade Tyrannen pflegten in diesen Punkten wenig bedenklich zu sein, da es ihnen nicht sowohl auf die Reinhaltung der Bürgerschaft, als auf die Verstärkung ihres Anhangs ankam.

gefahren. Er war verwundet, auch sein Maultiergespann blutete. Dem Volke erzählte er von einem Überfalle, dem er entronnen wäre; seine Gegner hätten ihn bei einer Fahrt aufs Land umbringen wollen. Man möchte ihm Schutz gewähren. Späterhin herrschte die Ansicht vor, dass Peisistratos sich selbst verwundet hätte, aber damals war die Menge über den hinterlistigen Anschlag gegen den Volksführer erbittert, und die Volksversammlung bewilligte ihm auf den Antrag Aristions eine Leibwache von fünfzig aus der Bürgerschaft erlesenen Knüttelträgern 1. Allmählich vermehrte Peisistratos seine Leibwache und bemächtigte sich schließlich mit Hilfe derselben im Archontenjahre des Komeas (561/0) der Burg 2.

Fünfzig κοςννηφόςοι nach Plut. Solon 30. Dreihundert (wie späterhin bei "den Dreißig") nach Polyain. Strat. I, 21; Schol. Plat. Rep. VIII, 566a. (Vierhundert: Diog. Laert. I, 66). Letztere Zahl ist zu groß, sie hätte die offene Tyrannis bedeutet. Vgl. Wilamowitz I, 261, Anm. 1. Die Quelle Polyains berührt sich nahe mit der Plutarchs (καταιρώσας, ὑπερηγανάκτησεν, φυλακή τοῦ σώματος u. s. w.), hat aber den Bericht des letztern überarbeitet und mit einzelnen Zügen (Streit des Peisistratos mit Megakles am Tage vor dem Attentat) ausgeschmückt. Vermutlich schöpfte Polyain., dessen Bericht im Wortlaut mehrfach mit Diod. XIII. 95, 6 (Timaios-Ephoros) übereinstimmt, aus Ephoros. Vgl. noch Plat. Rep. VIII, 566a; Aristot. Rhet. I. 2, p. 1357b, v. 32; Pol. V. 5, p. 1305a, v. 21; V. 10, p. 1310 b, v. 15 und 30.

2) Archontenjahr des Komeas (Komias) Beginn der Herrschaft des Peisistratos nach der Atthis: Aristot. Aθπ. 14, 1; Plut. Solon 32; Marm. Par. 40. Neuere Litteratur über die Chronologie: S. 295.

Zur Bestimmung dieses Archontenjahres ist zunächst das Endjahr der Tyrannis festzustellen, um einen sichern Ausgangspunkt zu gewinnen. Nach Thuk. VI, 59 begab sich Hippias nach der Ermordung Hipparchs τυραννεύσας ξτη τρία — καὶ παυθείς ἐν τῷ τετάρτῳ nach Sigeion, δθεν καὶ ὁρμώμενος

<sup>1)</sup> Hdt. I, 59; Plut. Solon 30. — Aristot. Ann. 14, 1 arbeitet die Erzählung Herodots mit dem Berichte der Atthis (Androtion) zusammen. (Hdt.: τρωματίσας ξωντόν: Plut.: κατατρώσας: Άθη, κατατρανματίσας. - Hdt. ως έκπεφευγώς τούς έχθρούς; Plut: ώς διά την πολιτείαν ύπο των έχθρων έπιβεβουλευμένος. Aristot .: ώς ὑπὸ τῶν ἀντιστασιωτῶν, also von politischen Gegnern, ταῦτα πεπονθώς. - Hdt.: ἐθέετό τε τοῦ δήμου φυλακής τινος πρός αὐτοῦ χυρῆσαι; Plut.: ὅπως δοθώσι ... φυλαχή τοῦ σώματος. Αθπ. φυλαχήν έαυτῷ δοῦναι τοῦ σώματος κτλ.). Aus der Atthis stammt im besondern der Name des Antragstellers Aristion (Plut. Ariston). Vgl. S. 49, Anm. 4 und dazu Wilamowitz, Aristoteles I, 261. Derselbe hat sich nicht aus dem Volksbeschlusse selbst erhalten, da in den ältesten, uns erhaltenen Volksbeschlüssen der Name des Antragstellers fehlt. Als einer der Hauptschuldigen muß Aristion im Gedächtnisse geblieben sein. Wilamowitz, Aristoteles I, S. 14, Anm. 20. Wahrscheinlich ist Aristion identisch mit dem Manne, dessen Stele auf einem großen, vornehmen Grabe nicht weit nördlich von Brauron, der Heimat der Peisistratiden, stand. CIA. I, 464. Wenigstens stimmt, wie Wilamowitz bemerkt, Zeit, Name und Gegend.

Widerstandslos fügte sich Stadt und Land seiner Herrschaft. Der Adel und die selbständige Bauernschaft, die einst gemeinsam den Auf-

ές Μαραθώνα υστερον έτει είχοστῷ ήδη γέρων ών μετά Μήδων έστρατευσεν. Die Schlacht bei Marathon wurde geschlagen im Archontenjahre des Phainippos = 490/89, d. h. Ende Sommer 490. Vgl. § 20. Also Hippias vertrieben Frühjahr 510/9. Nach Thuk. VIII, 68 wurde in der ersten Hälfte des Sommers 411 die Demokratie durch die Oligarchen gestürzt έτει έχατοστῷ μάλιστα nach dem Sturze der Tyrannis. Es waren nicht genau hundert Jahre, sondern neunundneunzig, daher μάλιστα, Die Ermordung Hipparchs erfolgte an den großen Panathenaien (Thuk. VI, 56; Hdt. V, 56; Aristot. 'A9n. 18), mithin in einem dritten Olympiadenjahre, d. h. 514/3 (Ol. 66, 3) = August 514. Nach Hdt. V, 55: μετά ταύτα έτυραννεύοντο 'Αθηναΐοι έπ' έτεα τέσσερα κτλ. Nach Thuk. waren es aber nicht volle vier Jahre. Nach Aristot. 'Αθπ. 19, 2 geschah die Vertreibung des Hippias έτει τετάρτφ μάλιστα μετά τον Ιππάρχου θάνατον, d. h. nach der üblichen inklusiver Zählung im Archontenjahre 511/0 und nach der Angabe des Thuk. im Frühsommer 510. Damit stimmt das Marm. Par. 45 überein, wo die Vertreibung der Peisistratiden 248 Jahre vor das Archontat des Diognetos = 511/0 gesetzt wird (Schlacht bei Marathon nach Marm. Par. 48:227 Jahre vor Diognetos = 490/89. Über die Zählung des Marm. Par. Bd. I<sup>2</sup>, S. 697, Anm. 1). Eine weitere Bestätigung erhält dieses Datum durch Aristot. 49π. 21, 1: έτει τετάρτω μετά την των τυράννων κατάλυσω, έπι Ισαγόρου άρχοντος \*τλ. Isagoras war nach Dionys. Hal. I, 74; V, 1 im Jahre 507/8 (Ol. 68, 1) Archon, mithin Harpaktides, in dessen Jahr Aristot. '49n. 19, 6 die Vertreibung des Hippias setzt, im Jahre 511/0. Zu diesem Ergebnis kommen u. a. Unger, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXXVII (1883), 386; Joh. Toepffer, Quaest. Pisistrateae (Dorpat 1886) 139; Ad. Bauer, Forschung zu Aristot. A9n. (München 1891), S. 53; Wilamowitz, Aristoteles I, 21.

Das Anfangsjahr des Peisistratos, das Archontat des Komeas, setzen gleich 560/59: Clinton, Fasti Hell. II, 201, Append. 2; E. Curtius, Gr. Gesch. I<sup>5</sup>, 667; Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 454. Auf 561/0 bestimmen es dagegen Unger a. a. O.; Toepffer a. a. O.; Ad. Bauer a. a. O.; U. Köhler, Ber. d. Berl. Akad. 1892, S. 340; Wilamowitz a. a. O., S. 23. Letztere Berechnung ist die richtige.

Nach Aristot. 43π. 14, 1 bemächtigte sich Peisistratos im 34. (Hdsehr. 32) Jahre μετὰ τὴν τῶν νόμων θέσιν ἐπὶ Κωμέον ἄρχοντος der Herrschaft. Das ergiebt (auch wenn man an dem 32. Jahre mit Rücksicht auf die Chronologie, welches Solons Archontat in das Jahr 592/1 setzte, festhält. Vgl. S. 258, Anm. 3) für Komeas das Jahr 561/0. Euseb. Vers. Arm. Abr. 1455 = 562/1; Hieron. Abr. 1456 Schoene = 561/0, A. P. S. Abr. 1455; F. Abr. 1453. Das Marm. Par. 40 setzt das Archontat des Komeas 297 Jahre vor Diognetos = 560/59. Für die Berechnung kommt ferner Folgendes in Betracht. Aristot. Pol. V. 2, p. 1315 b, v. 30 giebt die Gesamtdauer der Peisistratiden-Herrschaft auf 51 Jahre an (Peisistratos 33, Hippias 18), das Anfangsjahr ist demnach, selbst unter Einrechnung des Endjahres 511/0, nicht 560/59, sondern 561/0. In der '43π. 19, 6 berechnet freilich Aristoteles die Gesamtdauer auf 49 Jahre. (Darnach sind die 41 Jahre im Schol. Aristoph. Wesp. 502 leicht zu verbessern, anderseits schützt dieses Schol. die Zahl 49 gegen Konjekturen. Vgl. Ad. Bauer, Chronologie des Peisi-

stand Kylons niedergeworfen hatten, waren unter einander zerfallen, das mächtige Geschlecht der Alkmeoniden hatte sich außerdem vom

stratos, Wien 1893, S. 1). Da jedoch das Anfangs- und Endjahr in der Aθπ, durch anderweitige Angaben für 561/0 und 511/0 feststeht, so können die 49 Jahre nur dadurch herauskommen, dass Aristoteles bloss die vollen Jahre zählte und das Anfangs- und Endjahr nicht mitrechnete. - Dann heißt es A3n. 17, 1: Peisistratos starb έπλ Φιλονέω ἄρχοντος, ἀφ' οὖ μεν κατέστη το πρώτον τίραννος ἔτη τριάχοντα και τρία βιώσας κτλ. Die Überlieferung der Zahl in der 'A9n. ist durch Ps. Herakleid. Pont. I, 6 gesichert. Sie findet sich auch Pol. V. 12, p. 1315 b, v. 30. Bei Iustin II, 8 geben die bessern Hdschr. 34, die andern 33 Jahre. Ferner sagt Aristot. 49n. 19, 6, dass die Peisistratiden μετά τίν του πατρός τελευτήν έτη μάλιστα έπτακαίσεκα regierten, d. h. nahezu, nicht volle 17 Jahre (nicht 16 Jahre, wie Ad. Bauer, Chronologie des Peisistratos, S. 1 und 16 den Ausdruck auffasst. Vgl. O. Schwab, Jahrb. f. kl. Philol. CXLVII [1893], 585 ff). Es kommt somit eine Gesamtdauer von nahezu 50 Jahren heraus. Die Abweichung von jener Berechnung auf 49 Jahre ist ganz unerheblich und erklärt sich leicht dadurch, daß A. dort das nicht volle Anfangs- und Endjahr der Tyrannis nicht mitzählt, während er hier den Bruchteil des Endjahres mit in Anschlag bringt. Bei jener das Anfangsjahr nicht berücksichtigenden Rechnung war bei 33jähriger Lebenszeit nach Beginn der Herrschaft das letzte Jahr des Peisistratos, das Aristoteles in der Atthis unter einem bestimmten Archontenjahre vermerkt fand (Δθπ. 17, 2), das Jahr 528/7, das erste des Hippias also 527/6, das siebenzehnte 511/10, aber dasselbe war nicht mehr voll, daher ἔτη μάλιστα ἔπταχαίθεχα. Auf 50 Jahre gab nach Schol. Aristoph. Wesp. 502 Eratosthenes die Dauer der Tyrannis an, wozu der Scholiast mit Rücksicht auf die 49, anscheinend genauer gezählten Jahre des Aristoteles bemerkt τοῦ ἀκριβοῦς διαμαρτάνων. Allein, wenn Peisistratos im Frühjahre 560 zur Herrschaft kam, so verflossen bis Frühsommer 510 in der That 50 Jahre. Die 18 Jahre des Hippias bei Aristot. Pol. V. 12, p. 1315 b hängen von der dort befolgten die Anfangs- und Endjahre einrechnenden Zählweise ab. Nach derselben war 528/7 das erste, 511/0 das achtzehnte Jahr des Hippias. Vgl. Euseb. Vers. Arm. Abr. 1489 = 528/7: Iparchus et Ipias Atheniensium tyranni cognoscebantur. Hieron. Abr. 1491 Schoene, aber P. Abr. 1489 (F. Abr. 1492). Also Peisistratos kam zur Herrschaft 561/0 (wahrscheinlich Frühjahr 560), starb 528/7, Vertreibung des Hippias 511/10 (Frühsommer 510).

In ähnlicher Weise haben Wilamowitz a. a. O. und A. Bauer, Forschungen zu Aristot. Aθπ. 52; Chronologie des Peisistratos 14 ff. die Angaben in den Politika und in der Aθπ. zu erklären und zu vermitteln gesucht, während sie von F. Rühl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 441 zum Beweise dafür verwandt wurden, daß die Aθπ. in der vorliegenden Gestalt nicht von Aristoteles herrühre. Ad. Bauer macht nach H. Nissen, Rhein. Mus. XLVII (1892), S. 202, Anm. 1 darauf aufmerksam, daß die Rechnung nach Archontenjahren bei der Ungewißheit inbezug auf die Veranschlagung der Jahresbruchteile Schwankungen und Ungenauigkeiten unvermeidlich machte. Vgl. Thuk. V, 20. 26.

Über Isokr. XVI (περὶ τοῦ ζεύγ.) 26, wo die Peisistratiden-Herrschaft als eine vierzigjährige στώσις bezeichnet wird, vgl. Toepffer, Quaest. Pisistrateae 126 ff. 135.

Adel getrennt, und Peisistratos selbst stützte sich auf die Gunst der breiten Masse und eine große Volkspartei, die dem Kylon gesehlt hatte.

Die attische Chronik berichtet, dass Solon, der sich bereits vergeblich dem Antrage Aristions widersetzt hätte, nach der Einnahme der Burg die Bürger zur Verteidigung der Freiheit aufrief, aber kein Gehör fand. Allein dieser Bericht stützt sich nicht auf die einzige Quelle, die Zuverlässiges über Solons Leben enthielt, nämlich auf seins Gedichte, sondern er beruht nur auf Erzählungen, die im Volksmunde darüber im Umlaufe waren 1. Wenn es dann heist, dass Solon von

Über die Dauer der einzelnen Regierungen und Verbannungen des Peisistratos vgl. weiter unten S. 317, Anm. 4.

<sup>1)</sup> Man hat freilich im allgemeinen an der Geschichtlichkeit dieses Berichts nicht gezweifelt. Vgl. Grote, Gesch. Griech. II3, 120; E. Curtius, Gr. Gesch. I, 342; Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, 449; Holm, Gr. Gesch. I, 485; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 414. Dagegen Wilamowitz, Aristoteles I, 260 ff.; II, 312. Da die Verse Solons, welche man gewöhnlich auf den Antrag Aristions und die Zeit nach dem Staatsstreiche zu beziehen pflegt, aller Wahrscheinlichkeit meh etwas früher zu setzen sind (vgl. S. 299, Anm. 2), so hat offenbar diese Quelle fer die letzten zwei oder drei Lebensjahre des Gesetzgebers versagt. Bei Aristot 'Aθπ. 14, 2 und in dem sehr ähnlichen, ebenfalls auf die Atthis zurückgehenden Berichte Aelians V. H. VIII, 16, wo sich die Erzählung der Chronik am reinsten erhalten hat, fehlt jede Spur einer Benutzung solonischer Gedichte. Die Erzählung bietet nur Apophthegmata Solons und die dazu gehörende Scenerie (vgl. Wilmowitz I, 266). Die Äußerung: ὅτι τῶν μέν έστι σοφώτερος, τῶν δὲ ἀνδρειότερος xτλ. soll Solon in der Volksversammlung gethan haben, als seine Rede gegen des Antrag Aristions ohne Wirkung blieb. Als dann auch sein Aufruf zur Verteidigung der Freiheit kein Gehör fand, begab sich der hochbetagte Greis nach hause, stellte seine Waffen vor die Thür und sagte: «ὐτὸς μὲν βεβοηθηχέναι τ πατείδι καθ' ὅσον ἢν δυνατός — ἤδη γαρ σφόδρα πρεσβύτης ἦν κτλ. (In dieser Form steht die Außerung bei Plut. Solon 30 nach Hermippos, der Androtion benutzt, und den mittelbar von Hermippos abhängigen Quellen, nämlich bei Diol IX, 21 und Diog. Laert. I, 50. Aber auch bei Ail. V. H. VIII, 16 heisst es: Elize ότι εξώπλισται και βοηθεί — das Praesens passt nicht zur Situation — τή πατρών ή δύναται. Aristoteles hat noch den Zusatz: αξιούν δὲ καὶ τοὺς ἄλλους ταίτο τοῦτο ποιείν. Vgl. Plut. An seni 21, p. 794 F. Aber dass Solons Aufruf vergeb lich gewesen war, wie Plut. Solon 30 angiebt, deutet Aristoteles selbst mit ### 3ηκέναι an). Eine echte Überlieferung über diese Dinge ist höchst unwahrscheislich. Es waren offenbar Geschichten, die man sich im Volke vom "alten Solon" erzählte. Aristoteles hat das bereits teilweise richtig erkannt, denn er segt: λέγεται δε Σύλωνα πτλ. αντιλέξαι παι είπεῖν πτλ. Die ursprüngliche Überlieferung der Atthis hat dann der Peripatetiker Hermippos, die Quelle Plutarchs für Solon 30 und 31 (vgl. die zahlreichen Berücksichtigungen der Aristoteliker Theophrastos und Phanias, des Aristoteles selbst, Platons und des Platonikes Herakleides Pontikos) durchgreifend überarbeitet und erweitert. Vgl. Wilamowits

Peisistratos nicht nur unbehelligt gelassen, sondern auch mit größter Rücksicht und Hochachtung behandelt wurde, so hat es damit gewißs seine Richtigkeit. Denn eine solche Behandlung des an sich ungefährlichen, aber hochgeehrten Greises war ein naheliegendes Gebot der Klugheit <sup>1</sup>. Solon hat den Staatsstreich nicht lange überlebt; er ist bereits im Jahre darauf (560/59) gestorben <sup>2</sup>.

Die Häupter der Gegenparteien scheinen Athen verlassen zu haben, wenigstens sagt das die Chronik von Megakles und den übrigen Alkmeoniden <sup>3</sup>. Auch der Philaide Miltiades, der zu den "mächtigen Männern" gehörte <sup>4</sup>, mochte nicht unter einem Alleinherrscher leben <sup>5</sup> und folgte mit Gutheißung des delphischen Orakels einem Rufe der cherronesitischen Dolonker <sup>6</sup>, die durch Einfälle der thrakischen Apsinthier

I, 265. Hermippos lies Solon vor dem Volke im Sinne eines Gedichtes reden: πολλά διεξήλθεν ὅμοια τούτοις οἶς διὰ τῶν ποιημάτων γέγραφεν. Είς γὰρ γλῶσσαν κτλ. (vgl. über diese Verse S. 299, Anm. 2). Auch der Aufruf Solons ist nur eine Umschreibung solonischer Verse. Frgm. 9. Vgl. dazu Wilamowitz I, 264, Anm. 8. In weiterer Bearbeitung findet sich die Erzählung des Hermippos bei Diod. IX, 21 und Diog. Laert. I, 49. 50. 53. — In einem Punkte hat sich die Überlieferung der Atthis bei Plut. besser erhalten als in der Αθπ. Nach letzterer ruft Solon das Volk zum bewaffneten Widerstande auf, nachdem er vergeblich den Antrag Aristions bekämpft hat, nach Plut. nach der Einnahme der Burg. Auch nach Ail. V. H. VIII, 16 geschah das, als Peisistratos bereits τύραννος ἦν. Der Gesetzgeber durfte nicht gegen einen gesetzlichen Volksbeschluß zu den Waffen rufen, sondern erst gegen einen Gewaltstreich. Vgl. F. Rühl, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XVIII, S. 692.

Plut. Solon 31; vgl. Ail. V. H. VIII, 16; Diod. IX. 21, 4. Über die angebliche Abreise Solons vgl. S. 298, Anm. 5.

<sup>2)</sup> Nach Phanias b. Plut. Solon 32 starb Solon im Archontenjahre des Hegesistratos, der nach Komeas Archon war. In der Chronik war der Tod Solons in einem bestimmten Archontenjahre verzeichnet. Aristot. Δθπ. 17, 2. Vgl. Ail. VIII, 16: δ δ' οὖν Σόλων όλίγω ὅ στερον ὑπεργήρως ὧν τὸν βίον ἐτελεύτησεν. Nach Herakleides Pontikos bei Plut. Solon 32 soll freilich Solon noch χρόνον συχνόν unter Peisistratos gelebt haben; wahrscheinlich ist jedoch auch in ¡diesem Falle das Leben Solons nur mit Rücksicht auf seinen Besuch bei Kroisos verlängert worden. Vgl. S. 298, Anm. 5 und S. 300, Anm. 3. Dann muſste er freilich hundert Jahre alt geworden sein. Vgl. Ps. Lukian. Makrob. 18 und dazu Flach, Gr. Lyrik II, 375. Über sein Grab vgl. S. 222 Anm. und dazu Wilamowitz, Aristoteles I, 262.

<sup>3)</sup> Plut. Solon 30; Isokr. XVI (περί τοῦ ζεύγ.) 25-26...

<sup>4)</sup> Vgl. S. 304, Anm. 1 und S. 299, Anm. 2.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 35: ἀχθόμενίν τε τη Πεισιστράτου ἀρχη και βουλόμενον έκποδών είναι.

<sup>6)</sup> Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 463, Anm. 4. In die daselbst angeführte neuere Litteratur ist irrtümlich Thirion, De civitatibus quae a Graecis in Chersoneso taurica conditae fuerunt (Paris 1884) hineingeraten.

bedrängt ', sich nach Hilfe umgesehen und nach Athen gewandt hatten. Seit dem langen Kriege um Sigeion 2 waren die Athener auf der Cherronesos wohl bekannt. Peisistratos begünstigte das Unternehmen. Seinem weiten Blicke konnte die Bedeutung einer attischen Niederlassung an der großen pontischen Handelsstraße nicht entgehen. Außerdem entfernte die Expedition einen gefährlichen Rivalen und nötigte denselben, gute Beziehungen zu dem attischen Herrscher zu unterhalten, da er sich ohne Rückhalt an Athen auf die Dauer nicht behaupten konnte. Miltiades durfte so viele Auswanderer nach der Cherronesos mitnehmen, als sich ihm anschließen wollten 3. An den Küsten des mittlern Teiles der Halbinsel hatten bereits Aeolier und Ionier mehrere kleinere Pflanzstädte begründet 4, die attischen Kolonisten ließen sich namentlich auf der freigebliebenen Kehle derselben, in Krithote, Paktye und Kardia nieder 5, wo ihnen in erster Linie die Grenzwache zufiel. Durch eine Mauer, welche Miltiades über den Isthmos zwischen Kardia und Paktye ziehen liefs, sperrte er die Halbinsel ab und sicherte sie gegen die thrakischen Einfälle 6. Dann organisierte er einen cherronesitischen Staat, der alle Gemeinden der Halbinsel umfaste und unter seine Herrschaft vereinigte?. Die Entwickelung dieses

Sie wohnten nördlich von der Cherronesos bis zum Hebros hin. Strab. VII, 331, Frgm. 58, Steph. Byz. s. v. Alvos.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 249 ff.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 36; vgl. Nep. Miltiad. 1; Markell. Leb. Thuk. 7: οἱ μὲν οὖν τον θεόν φασιν ἐρωτήσαντα ἐξελθεῖν, οἱ đὲ οὖν ἄνευ γνώμης τοῦ τυράννου τὴν ἔξοδον πεποιηχέναι, χτλ. δς καὶ προσδοὺς δύναμιν ἀπέπεμψεν, ἡσθεὶς ὅτι μέγα δυνάμενος ἀνὴρ ἔξεισι τών ᾿Αθηνῶν. Vgl. Ed. Meyer, Philol. XLVIII (N. F. II), 476. Über die Zeit der Auswanderung ist nichts Näheres überliefert, doch führte Miltiades, als er bereits die Cherronesos gesichert hatte, noch zur Zeit des Kroisos mit den Lampsakenern Krieg (Hdt. VI, 37). Die Auswanderung fällt also, wenngleich vielleicht nicht in das erste Jahr, so doch in die erste Regierungsepoche des Peisistratos, da zwischen 556/5 und 539/8 Peisistratos nur vorübergehend über Athen herrschte und Kroisos im Jahre 546 sein Reich verlor.

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 463.

<sup>5)</sup> Ephoros, Frgm. 72 (Harpokr. s. v. Kouswin; Suid. s. v.); Ps. Skymnos 700. 711 (Ephoros); Strab. VII, 331, Frgm. 50. Pallaskopf auf den Münzen von Krithote: Brandis, Münz-, Maß- und Gewichtssystem Vorderasiens, S. 578; Catal. of the gr. coins in the Brit. Mus. Thrace, p. 194. In Kardia fanden die Athener bereits Milesier und Klazomenier (Bd. I², S. 464, Anm. 3). Da anscheinend auch in Lampsakos starke milesische Elemente waren (Bd. I², S. 467, Anm. 3), so dürfte dieser Umstand auch zur Verfeindung des Miltiades mit den Lampsakenern beigetragen haben.

<sup>6)</sup> Nach Hdt. VI, 36 war die Mauer 36 Stadien lang, Xen. Hell. III. 2, 8 zähit 37 Stadien. Vgl. Ps. Skylax 67; Strab. VII, 331, Frgm. 54.

Miltiades wurde darum von den Cherronesiten als Oikistes verehrt. Hdt.

attischen Fürstentums beunruhigte namentlich die Lampsakener, die ihre Ansprüche und Interessen auf der ihnen gegenüberliegenden Cherronesos bedroht oder verletzt sahen. Es kam zu einem Kriege, in dem Miltiades in die Gefangenschaft der Lampsakener geriet. Aber die scharfen Drohungen des lydischen Königs Kroisos, dessen Gunst sich Miltiades erworben hatte, bewirkten seine Freilassung 1. Als er starb, ehrten die Cherronesiten ihn als ihren Oikisten durch Opfer und die Einsetzung von Wettspielen, von denen die Lampsakener ausgeschlossen waren 2. Da Miltiades kinderlos war, so folgte ihm seiner Bestimmung gemäß Stesagoras (II.), der ältere Sohn seines Halbbruders Kimon (I.) Koalemos 3.

Während die Philaiden auf der Cherronesos sich ein eigenes Fürstentum begründeten, konnte Peisistratos nur mit längern Unterbrechungen und unter mancherlei Wechselfällen seine Herrschaft über Athen behaupten. Obwohl er so schonend, wie möglich, auftrat und in den Formen der bestehenden Verfassung regierte, so wurde er doch "nach nicht langer Zeit", "ehe noch seine Herrschaft fest eingewurzelt war" von den vereinigten Parteigängern des Megakles und Lykurgos im Jahre 556/5 vertrieben 4. Seine Güter wurden

VI, 34. 38: ol τελευτήσαντι Χερσονησίται θύουσι ως νόμος οίκιστή κτλ. Vgl. VI, 103. Das Prytaneion erwähnt Hdt. VI, 38. Vgl. VI, 39: ol δε Χερσονησίται πυνθανόμενοι ταῦτα συνελέχθησαν ἀπὸ πασέων τῶν πολίων οἱ δυναστεύοντες παντόθεν κτλ. Auch noch zur Zeit des delisch-attischen Bundes bildeten die Cherronesiten einen politischen Verband und führten bis zum Jahre 447 gemeinsam ihren Phoros nach Athen ab. Dann lösten die Athener den Verband auf.

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 37.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 316, Anm. 7.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 38. Vgl. S. 305, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Hdt. I, 60: μετὰ δὲ οὐ πολλὸν χρόνον τώντο φρονήσαντες οἱ τε τοῦ Μεγακλέος στασιῶται καὶ οἱ τοῦ Λυκούργου ἐξελαύνουσί μιν. οὖτω μὲν Πεισίστρατος... τὴν τυραννίδα οὕκω κάρτα ἐρριζωμένην ἔχων ἀπέβαλε. Dem Hdt. folgt Aristot. Ἦθη. 14, 3, er fügt jedoch aus der Atthis hinzu: ἔκτω ἔτει μετὰ τὴν πρώτην κατάστασω ἐφὰ Ἡγησίου ἄρχοντος, d. h. nach der bei diesen chronologischen Angaben üblichen inklusiven Zählweise im Jahre 556/5 (nach dem Marm. Par. 41 war 555/4 Euthydemos Archon). Vgl. über 561/0 als Jahr des Komeas, in dem Peisistratos zur Herrschaft gelangte, S. 311, Anm. 2. Dieses Jahr war bereits Bd. I¹, 552 Anm. durch Vermutungen gefunden (Duncker VIħ, 454 und Clinton, Fast. Hell. II, Append. 2: 555; E. Curtius, Gr. Gesch. Iħ, 667, Anm. 142: 558; Unger, Jahrb. f. kl. Philol. CXXVII [1883], 383 und Toepffer, Quaest. Pisistrateae: 560). Nach der Angabe der ဪ. jetzt auch A. Bauer, Forsch. zu Aristot. ੴ. 52 und Wilamowitz, Aristoteles I, 23.

Inbezug auf die Dauer der ersten Tyrannis kommt zunächst die An-

eingezogen und zum Verkaufe ausgeboten. Der einzige Athener, welcher bei der jedesmaligen Vertreibung des Peisistratos dessen Güter

gabe bei Hdt. I, 61 in Betracht, das Peisistratos aus der zweiten Verbannung δι' ένδεκάτου έτους zurückkehrte. Diese Angabe findet sich auch bei Aristot. 'A9π. 15, 2 (ἐνθεκάτω πάλιν ἔτει), wo sie aus Hdt. entnommen zu sein scheint, obwohl sie gewifs auch in der Chronik stand. (Dadurch wird nun die Zahl Hdts. gegen unglückliche Konjekturen geschützt. Auf die längere Dauer der Verbannung weist übrigens Hdt. auch mit den Worten: χρόνος διέφυ κτλ. hin). Nach Aristot. Pol. V. 12, p. 1315 b, v. 30 regierte Peisistratos von den dreiunddreifsig Jahren, die vom Staatsstreiche bis zu seinem Tode verflossen (vgl. S. 312 und 313) thatsächlich nur siebzehn Jahre, es umfasten also seine beiden Verbannungen zusammen sechzehn Jahre, demnach dauerte die erste Verbannung fünf bis sechs Jahre, die zweite zehn bis elf. In der '49π. 17, 1 sagt Aristoteles, daß Peisistratos von jenen dreiunddreissig Jahren neunzehn Herrscher war; die Gesamtdauer der Verbannungen belief sich nach dieser Angabe nur auf vierzehn Jahre. Diese Differenz von zwei Jahren erklärt sich leicht dadurch, dass Aristoteles in den Politika, wo er auf die kurze Dauer der Tyrannen-Herrschaft besonders hinweisen wollte, die beiden Archontenjahre, in denen er vertrieben wurde, zu der Zeit der Verbannung rechnete, in der Ann. dagegen bei der Regierungszeit mitrechnete. - Im wesentlichen erklärt so die Differenz auch Wilamowitz I, 23. -(Vgl. über die Abweichungen und Schwankungen, die sich aus der Rechnung nach Archontenjahren ergeben mußten, und über andere von einander abweichende Angaben bei Aristoteles, die in gleicher Weise zu erklären sind, S. 313). Die neunzehn Regierungsjahre des Peisistratos und die nahezu siebzehn des Hippias in der 'A9n. (vgl. S. 313 ergeben zusammen nahezu sechsunddreifsig Jahre. Diese Zahl giebt Hdt. V, 65. Da auf Hippias auch bei inklusiver Zählung nicht mehr als achtzehn Jahre (so Aristot. Pol. a. a. O.) entfallen können, so herrschte Peisistratos mindestens achtzehn Jahre und war höchstens fünfzehn Jahre verbannt. Also, Dauer der esten Verbannung vier bis fünf Jahre, der zweiten zehn bis elf, erste Rückkehr etwa 551/0. Nun steht freilich in der 19π. 14, 3: Die Gegner vertrieben den Peisistratos έκτω έτει μετά τήν πρώτην κατάστασιν έφ' Ήγησίου ἄρχοντος. ἔτει δὲ δωδεκάτω μετὰ ταῦτα περιελαννόμενος ὁ Μεγακλής τῆ στάσει führt er den Peisistratos zurück. Die Beziehung von ἔτει δωθεκάτω κτλ. auf den Beginn der Herrschaft, die πρώτη κατάστασις (so U. Köhler, Ber. d. Berl. Akad. 1892, S. 340), ist ausgeschlossen, sowohl nach der üblichen Datierung in der Ann., als auch mit Rücksicht auf uera raura (nicht μετά ταύτην). Es ist also die Zahl verschrieben, da die Aθπ. auf die zweite Verbannung über zehn Jahre und auf beide Verbannungen zusammen vierzehn Jahre rechnet. Vgl. V. v. Schoeffer, Bursians Jahresb. 1893 III, 48; Kenyon, Aristotle<sup>3</sup>, p. 49; Ad. Bauer, Chronologie des Peisistratos (Festschr. zur 42. Philol. Versammlung, Wien 1893) 12; Wilamowitz, Aristoteles I, 22.

Das Jahr 551/0 als das der ersten Rückkehr: Bd. I<sup>1</sup>, 552 Anm. Duncker und Ad. Bauer: 550; Unger: 552; Wilamowitz: 553/2; E. Curtius und Joh. Toepffer: 554/3.

Die zweite Tyrannis dauerte nach Hdt. I, 61 nur kurze Zeit. Gemäß dem Abkommen mit Megakles heiratet Peisistratos dessen Tochter, aber οὐ βουλόμενός οἱ γενέσθαι ἐχ τῆς νεογάμου γυναιχός τέχνα ἐμίσγετό οἱ οὐ χατὰ νόμον.

zu kaufen wagte, war Kallias, des Phainippos Sohn, aus dem Ge-

τά μέν νυν πρώτα έχουπτε ταίτα ή γυνή, μετά δέ sagt sie es ihrer Mutter. Megakles über den Bruch des Vertrages empört, versöhnt sich mit seinem Gegner, μαθών δὲ ὁ Πεισίστρατος τὰ ποιεύμενα ἐπ΄ έωντῷ verläfst das Land. In der Άθπ, 15, 1 heist es: μετά δὲ ταῦτα, ὡς έξέπεσε τὸ δεύτερον ἔτει μάλιστα έβδόμω μετά την χαθόδον — ού γὰρ πολύν χρόνον κατείχεν κτλ. Die Zahl έβδόμω ist zweifellos verschrieben. Aristoteles macht zu der ersten fünfjährigen Tyrannis keine Bemerkung über die anffallend kurze Dauer derselben. ("Wirklich so kurze Zeit nur, wie meine Zahl angiebt, über die sich jeder Leser wundern muß." Wilamowitz.) Ferner sind nahezu sieben Jahre mit der Erzählung Hdts unvereinbar. endlich währte die dritte Regierung offenbar am längsten, sie würde aber, wenn έτει μάλιστα έβθόμφ richtig wäre, auf sechs Jahre zusammenschrumpfen. Vgl. F. Rühl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 442; A. Bauer, Forschungen (zu Aristot. 13n. 51; Wilamowitz, Aristoteles I, 23. Clinton, Curtius, Duncker, Unger, Toepffer, Bauer u. a. haben die Dauer der zweiten Tyrannis auf ein Jahr oder anderthalb Jahre beschränkt. Wahrscheinlich (siehe weiter unten) erfolgte die zweite Vertreibung 550/49 (Duncker und Bauer: 549/48; Unger und Wilamowitz: 551/0; Toepffer: 553/2) und die zweite Rückkehr im elften Jahre der Verbannung 539/8. (Die 'A3n. rechnet das Jahr der Vertreibung zur Regierung, das erste Jahr der Verbannung ist also 549/8). In dieses Jahr setzen die zweite Rückkehr Duncker und Ad. Bauer, Toepffer kommt auf 543/2. Wilamowitz, nimmt, wie E. Curtius, das Jahr 541/0 an und beruft sich auf Eusebios, aber daselbst steht Vers. Arm. Abr. 1473 = 544/3: Pisistratus Atheniensibus iterum imperavit (natürlich ist die zweite Rückkehr und die Schlacht bei Pallene gemeint). Hieron. Abr. 1478 Schoene = 539/8: Pisistratus secunda vice Athenis imperavit. A. P. S. Abr. 1475 = 542/1; F. Abr. 1471. In der Vers. Arm. steht nun die Ermordung Hipparchs Abr. 1498 = 519, das Datum ist also um fünf Jahre verschoben, es könnte also leicht dieselbe Verschiebung auch vorher stattgefunden haben, dann würde die Notiz: Pisistratus etc. Abr. 1478 zu stehen kommen.

Nach Aristot. Pol. a. a. O. lebte Peisistratos als Tyrann dreiunddreißig Jahre, von 561/0 bis 529/8 einschließlich (vgl. S. 313), siebzehn Jahre war er thatsächlich Herrscher, sechzehn Jahre verbannt, nämlich die Jahre der Vertreibung in die der Verbannung eingerechnet: 556/5 bis 552/1 = 5 Jahre, 550/49 bis 540/39 = 11 Jahre. Er regierte siebzehn Jahre, nämlich von 561/0 bis 557/6 = 5 Jahre, 551/0 = 1 Jahr, 539/8 bis 529/28 (das Jahr 528/27, in dem er durch den Tod aus der Herrschaft ausschied, folgerichtig nicht zur Regierung gerechnet) = 11 Jahre. Nach der 'Δθπ. regierte er neunzehn Jahre und war vierzehn verbannt, weil Aristoteles jetzt die Jahre der Vertreibung in die Regierung einrechnet, aber das Anfangsjahr 561/0 ausschließt (vgl. S. 313) 560/59 bis 556/5 = 5 Jahre, 551/0 bis 550/49 = 2 Jahre, 539/8 bis 528/7 = 12 Jahre, insgesamt neunzehn Jahre. Verbannung: 555/4 bis 552/1 = 4 Jahre, 549/8 bis 540/39 = 10 Jahre.

Der Versuch Ungers, Jahrb. f. klass. Philol. CXXVII (1883), 383 ff., eine dreimalige Vertreibung und viermalige Herrschaft nachzuweisen, ist, wie Johann Toepffer, Quaest. Pisistrateae (Dorpat 1886) 115 ff. dargethan hat, gänzlich verfehlt. Dasselbe gilt von der Annahme Belochs, Rhein. Mus. XLV

. Nerykes, einer der Littigsten und rührigsten Gegner der

Maga des zerfiel dabei auch mit der Parteihader aufs neue bestigen des zerfielen, daß er mit dem Vertriebenen Unterhandlungen und ein Abkommen trat. Peisistratos sollte aufs neue Herrorien, aber die Tochter des Megakles heiraten? Mit dem genen starken Anhang, konnte es bei der innern Zerfüttung lesistratos nicht schwer tallen, die Zügel der Regierung wiedere Hände zu bekommen (um 5510). Über die Art, wie bestigt verbreitet. Sie verkleideten ein ungewöhnlich großes und gestaltetes Weib Namens Phye aus Paiania mit vollem Waffermake als Athena? Mit demselben bestieg Peisistratos einen Wagen

sec., 469; Gr. Gesch. 1, 328. Ann. 2, daß Peisistratos nur einmal verschießen wäre, und daß Herodotos nur aus zwei verschiedenen Überherungen über denselben Vorgang zwei Verbannungen gemacht hätte. Die Anternegen über denselben Vorgang zwei Verbannungen gemacht hätte. Die Anternessen Herodots werden in diesem Falle durch die vor ihm unabhängigen, aus der Vens stammenden bei Aristot. Pol. und 149 n. gestützt. Belochs Annahme wird weite von Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. H. § 474. S. 772 gebilligt, aber mit von von Ad. Bauer, Chronologie des Peisistratos, Festschr. zur 42. Philologen von Wien 1893; S. 11 bekämpft. Auch die Meinung Belochs, daß die chronoverschen Angaben mit Ausnahme des Anfangs- und Endjahres der Tyramisteratos und nach der Generationsrechnung künstlich konstruiert wären ähnlich verten a. G. 8. 5 ff.

1 Hdt. VI, 121. Kallias, des Hyperechides Hyperochides. Wilamowitz l. 6. Ann. 10. Sohn, dessen Tochter Myrrhine Hippias heiratete (Thuk. VI, 5); A ceph Ritter 448, stammte wohl aus einem andern Zweige des Geschlechts, oo er überhaupt zu den Kerykes gehörte, denn Kallias war ein verbreiteter N. 6. 10.

11dt. I. 60; Aristot. 160 v. 14, 4 mach Hdt. Über die Verheiratung des Alles mit Agariste, der Tochter des Kleisthenes von Sikyon vgl. Bd. 1-1, Ann. 4 und S. 666; Ann. 3. Hr Name Koisyra (Schol. Aristoph V. V. Pe ist nicht verbürgt. Vgl. Toepffer, Att. Genealogie, S. 243, Ann. 1 und V. conowitz, Aristoteles I. 111, Ann. 20.

11dt I, 60. Nach Kleidemos b. Athen XIII, 609 c wurde Phye, eine van de Sokrates, späterhin von Peisistratos mit Hipparchos vermählt, nach bei Vistot. 1/9π. 14, 4 vermutlich Androtion, der Kleidemos überarbeitete.

1. 14, Vum. 1 auf S. 34) war sie keine Bürgerliche, sondern έκ τοῦ Κολλτων στουλίς Θράτια (vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 29, Anm. 1). Die Androtion Quellen verdient entschieden den Vorzug. Eine στεφανόπωλες από um Stadtbezirke gehörenden Vororte. A. Milchhöfer, Demenordnung des

und trat die Fahrt nach der Stadt an. Herolde eilten voraus und verkündigten der Bevölkerung, dass Athena selbst ihn auf ihre Burg zurückführe. Das Land- und Stadtvolk schenkte der Meldung vollen Glauben, betete das Weib als seine Göttin an und nahm den Peisistratos auf. Herodotos drückt sein Erstaunen darüber aus, dass die Athener, die doch in dem Ruse ständen, die Gescheitesten unter den Hellenen zu sein, sich durch ein so überaus plumpes Gaukelspiel täuschen ließen 1. Aber es ist kaum zu bezweiseln, dass die breite Masse des Volkes damals einer solchen Täuschung fähig war 2.

Es kam bald zum Bruche zwischen Megakles und seinem Schwiegersohne. Dieser hatte bereits aus erster Ehe drei legitime Söhne. Hippias und Hipparchos waren herangewachsen, und ersterer sollte als der Älteste Nachfolger werden. Der dritte Sohn Thessalos war erheblich jünger als seine Brüder<sup>3</sup>. Noch während seiner ersten Herrschaft oder in der Zeit seiner Verbannung hatte dann Peisistratos eine

Kleisthenes, Anhang zu den Abhdl. d. Berl. Akad. 1892, S. 14; C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 262), mußte in der städtischen Bevölkerung so bekannt sein, daß das Gaukelspiel kaum gelingen konnte. Paiania lag dagegen jenseits des Hymettos in der Landschaft der Paralier und nicht weit von Alopeke, wo die Alkmeoniden begütert waren. — Vgl. noch Polyain. I. 21, 1; Valer. Max. I. 3, 3; Hermogenes, De invent. II. 185, 21 Spengel und Schol.

Hdt. I, 60: πρῆγμα εὐηθέστατον ὡς ἐγω εὐρίσκω μακρῷ κτλ. Aristot. Ἡθπ.
 4 erklärend und zugleich mildernd: κατήγαγον αὐτὸν ἀρχαίως καὶ λίαν ἀπλῶς.
 Vgl. dazu Kaibel, Stil und Text der Ἡθπ. 154.

2) Das zeigt Grote, Gesch. Griech. II<sup>2</sup>, 394, Anm. 7 besonders unter Hinweis auf Hdt. VI, 105 (vgl. auch VII, 153), wo es heißt, daß die Athener dem Botenläufer Pheidippides Glauben geschenkt hätten, daß ihm Pan leibhaftig erschienen wäre. Für geschichtlich halten den Vorgang auch E. Curtius, Gr. Gesch. I<sup>5</sup>, 346; Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 459 und Ad. Holm, Gr. Gesch. I, 486. — Athena verschmähte es nicht, mit ihren Lieblingen den Wagen zu besteigen. Vgl. namentlich II. V, 837. Weiteres bei Welcker, Gr. Götterl. I, 317; Preller, Gr. Mythol. I<sup>2</sup>, 371; Sybel, Mythol. d. Ilias, S. 259 ff.

3) Hdt. I, 61: οἶα δὲ παίδων τέ οἱ ὑπαρχόντων νεηνιέων. Hippias spielte nach Hdt. a. a. O. bei den Beratungen inbezug auf die Rückkehr bereits eine wichtige Rolle. Vgl. ferner die folgende Anmerkung. Hippias ältester Sohn und darum Nachfolger: Thuk. I, 20; VI, 55; Aristot. Ἡθπ. 18, 1. Über die Söhne des Peisistratos überhaupt und die irrtümlichen Angaben in der Ἡθπ. 17, 3 vgl. S. 51, Anm. 1. Über den Versuch von Wilamowitz, die letztern aufrecht zu erhalten vgl. die folgende Anm. Nach der Ἡθπ. 18, 2 war Thessalos (es handelt sich daselbst um den ehelichen, dritten Sohn des P.) νεωνεφος πολύ als Hippias und Hipparchos. Seinen Namen verdankt er augenscheinlich Verbindungen des Peisistratos mit thessalischen Dynasten (vgl. Bd. I², S. 245, Anm. 3), die er mit Rücksicht auf die damalige Großmachtstellung der Thessaler (vgl. Bd. I², 698 ff.) wohl gleich zu Beginn seiner ersten Herrschaft angeknüpft haben wird.

Argeierin Namens Timonassa, die Tochter des Gorgilos und ehemalige Frau des Amprakioten Archinos aus dem Hause der Kypseliden, zum Weibe genommen. Diese eheliche Verbindung mit einer Fremden war nach attischem Rechte ein Konkubinat und die in ihr erzeugten Söhne, Iophon und Hegesistratos galten als Bastarde 1. Peisistratos konnte daher auch ohne förmliche Lösung der Verbindung 2

<sup>1)</sup> Nach Hdt. V, 94 machte Peisistratos zum Tyrannen von Sigeion naida τὸν έωυτοῦ νό θον Ήγησιστρατον, γεγονότα έξ Αργείης γυναικός. Aristot. Αθπ. 17, 3: ήσαν δε δύο (νίεις) μεν έχ της γαμετής, Ίππίας και Ίππαρχος, δύο δ' έχ της Αργείας, Ίοφων και Ήγησίστρατος, ο παρωνύμιον ην Θετταλός. (Nach Thuk. war Thessalos ein legitimer Sohn des P. und kein blosses παρωνύμιον eines Sohnes. Vgl. S. 51, Anm. 1) (ἐπ)έγημεν (vgl. Kaibel, Stil und Text der Αθπ. 166) γὰρ Πεισίστρατος ἐξ "Αργους ἀνδρὸς 'Αργείου θυγατέρα, ῷ ὄνομα ἦν Γοργίλος, Τιμώνασσαν, ην πρότερον έσχεν γυναϊκα Αρχίνος ο Αμπρακιώτης των Κυψελιδων. ... γημαι δέ φασι την Αργείαν οι μεν έκπεσόντα το πρώτον, οι δε κατέγοντα την ἀρχήν. Hegesistratos wurde spätestens um 530 Tyrann von Sigeion, seine Geburt fällt also vor 550. Über die Kypseliden in Amprakia vgl. Bd. I2, 642, Anm. 6 und 657, Anm. 5. - Plut. Cato m. 25: Пеибіотригог - - вліуприата τοῖς ἐνηλίχοις παισί τὴν 'Αργολίδα Τιμώνασσαν, ἐξ ἦς 'Ιοφώντα καὶ Θετταλίν αὐτῷ λέγουσι γενέσθαι. Vgl. Apophthegm. Peisistr., p. 189D; De fratern. am. 6, p. 480 E. - Wilamowitz I, 112 hält die Angaben der A3n. inbezug auf Hegesistratos und Thessalos für richtig und sucht sie mit Thuk. I, 20; VI, 55 in Einklang zu bringen. Er sagt: "Die Söhne der Timonassa sind Hegesistratos mit dem Beinamen Thessalos und Iophon. Das ergiebt eine doppelte Schwierigkeit. Einmal hat es in Athen keinen Iophon unter den Peisistratiden gegeben; das ist sicher, da Thuk, nur die drei andern auf der ehernen Stele gelesen hat, die das Geschlecht verbannte und dabei natürlich die Personen vollzählig nennen mußte. Ferner sagt Hdt., dass Hegesistratos Tyrann von Sigeion gewesen sei." Es gebe nur eine Lösung für beides. Iophon habe Sigeion erhalten und sei nie Athener geworden, Hdt. sei durch den Doppelnamen des Thessalos getäuscht worden oder aber Iophon habe den klangvollen Namen des Bruders übernommen, als jener sich in Athen Thessalos zu nepnen begonnen habe. - Allein Thuk. VI, 55 redet inbezug auf die Stele nur von den γνήσιοι αδελφοί und erwähnt darum nur Hippias, Hipparchos und Thessalos (vgl. I, 20), Iophon könnte also sehr wohl in Athen gewesen sein. Ferner setzt sich W. mit Hdt. in Widerspruch und kann über denselben nur durch die überaus unwahrscheinliche Annahme eines Namenswechsels beider Brüder hinwegkommen. Thessalos und Hegesistratos waren in der That zwei verschiedene Persönlichkeiten. Ersterer war nach Thuk. yvýotos, letzterer nach Hdt. vó3os, jener befand sich nach der oligarchischen Quelle der A3n. 18 zur Zeit der Ermordung Hipparchs in Athen, dieser verwaltete nach Hdt. Sigeion, endlich war Hegesistratos Tyrann, Thessalos dagegen wurde von der demokratischen Überlieferung als Demokrat gefeiert, der allen Ansprüchen auf die Tyrannis entsagte. Vgl. S. 52 Anm.

<sup>2)</sup> Vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 111. In die Phratrien konnten die μητρόξενοι nicht aufgenommen werden, es sei denn, daß die Volksgemeinde einen besondern Beschluß darüber faßte. Vgl. S. 118, Anm. 4 und Busolt, Müllers Handb. f. kl. Altert. IV<sup>2</sup> 202 f. nebst der daselbst angeführten Litteratur.

eine neue rechtsgültige Ehe eingehen. Da jedoch etwaige Söhne von der Tochter des Megakles die Anrechte des Hippias und seiner rechten Brüder auf die Nachfolge in Frage stellen konnten, und Peisistratos auch mit den Alkmeoniden, auf denen ein Frevel lastete, nicht blutsverwandt werden mochte, so pflegte er mit seinem Weibe nicht, wie es sich gebührte, ehelichen Umgang 1. Als davon Megakles erfuhr, geriet er über den seinem Hause angethanen Schimpf in höchsten Zorn und versöhnte sich mit seiner eigenen Partei und auch mit dem Adel zum Sturze des Peisistratos 2. Zum zweitenmale sah sich dieser genötigt, der Koalition seiner Gegner zu weichen; mit seinem ganzen Hause verließ er Attika (um 550/49) 3.

Zunächst begab er sich nach der chalkidischen Halbinsel und faste auf dem nordwestlichen Teile derselben festen Fus, indem er die Bewohner der Gegend von Rhaikelos am thermaeischen Golfe zu einer städtischen Ansiedelung vereinigte 4. Dann wandte er sich nach dem Strymon und dem Pangaion-Gebirge, wo er Goldgruben aus-

Hdt. I, 61 (ἐμίσγετό ol ού κατὰ νόμον); Aristot. ἀθπ. 15, 1. Über die Glaubwürdigkeit der Erzählung vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 28, Anm. 36.

<sup>2)</sup> Hdt. I, 61: καταλλάσσετο την ἔχθηην τοῖσι στασιώτησι, d. h. nicht, wie es gewöhnlich verstanden wird (vgl. Grote, Gesch. Griech. II, 395: E. Curtius, Gr. Gesch. I<sup>5</sup>, 346; Holm, Gr. Gesch. I, 487), er versöhnte sich mit der Partei der Pediakoi, denn unter στασιώται versteht Hdt. zunächst die eigenen Parteigenossen. Vgl. I, 60, v. 1 und 62. Stein bemerkt daher zu Hdt. I, 60: περιελαυνόμενος δὲ τῆ στάσι ὁ Μεγακλέης, nämlich "von seiner Partei". Nun steht aber bei Hdt. vor περιελαυνόμενος der Satz: οἱ δὲ ἐξελάσαντες Πεισίστρατον αὖτις ἐκ νέης ἐπ' ἀλλήλοισι ἐστασίασαν. Diese ἐξελάσαντες waren οἴ τε τοῦ Μεγακλέος στασιώται καὶ οἱ τοῦ Αυκούργου. Mithin bezieht sich das περιελαυνόμενος und späterhin das καταλλάσσετο auf den mit ἐπ' ἀλλήλοισι ἐστασίασαν bezeichneten Konflikt und ἡ στάσις kann an dieser Stelle nur die Gesamtheit der ἐξαλάσαντες, die unter Führung des Megakles und Lykurgos vereinigte Partei der Pediakoi und Paraloi, bezeichnen. Wenn Megakles auch mit den Paraloi zerfiel, wodurch er mit seinem engern Anhange isoliert wurde, so erklärt sich auch leicht sein Anschluß an Peisistratos.

Über die Chronologie und die Ansicht Belochs, das Peisistratos nur einmal vertrieben worden wäre, vgl. S. 319 Anm. a. E.

<sup>4)</sup> Aristot. A9π. 15, 2. — Rhaikelos (Steph. Byz. s. v. Υάκηλος πόλις Μακεδονίας) nach Schol. Lykophr. 1236 identisch mit Aineia (Hdt. VII, 123; Strab.
VII, 330, Frgm. 21 und 24; Ps. Skymnos 628). Vgl. F. Rühl, Rhein. Mus. XLVI
(1891), 442. Bedenken gegen die Identität mit Rücksicht auf eine aus dem
6. Jahrhundert stammende Münze von Aineia äußert U. Köhler, Ber. d. Berl.
Akad. 1892, S. 345. — Es ist jetzt verständlich, weshalb der makedonische König
Amyntas I. dem vertriebenen Hippias das benachbarte Anthemus zum Wohnsitze
anbot. Der durch den Synoikismos bei der dortigen Bevölkerung erlangte Einfluß
der Peisistratiden sollte den Interessen Makedoniens dienstbar gemacht werden.

beutete und Söldner anzuwerben begann 1. Er entschloß sich, die verlorene Herrschaft mit Waffengewalt wiederzugewinnen. Zu diesen Zwecke siedelte er nach Eretria über. Die dort herrschende Ritterschaft gestattete ihm, die Stadt zum Stützpunkte eines Unternehmens zu machen 2. Seine Rüstungen wurden von vielen Seiten, namentlich von Theben und sicherlich auch von Thessalien aus, durch ansehnliche Geldbeiträge unterstützt. Aus Naxos brachte ihm der reiche Lygdamis, der zum Adel gehörte, aber als Volksführer die Oligardie gestürzt hatte, Geld und Mannschaften 3. Hegesistratos, der Sohn der Argeierin, führte seinem Vater eintausend in Argos angeworbene Söldner zu 4.

Im elften Jahre nach seiner Vertreibung, wahrscheinlich im Jahre 539/8 <sup>5</sup>, landete Peisistratos mit seinen Streitkräften in Attika und besetzte zuerst Marathon. Der Ort lag in der Diakria, aus deren Bevölkerung der Kern seiner Partei bestand. Während er daselbst lagerte, strömten ihm zahlreiche Anhänger aus Stadt und Land zu

<sup>1)</sup> Hdt. I, 64; Aristot. A3π. 15, 2. Vgl. Bd. I<sup>8</sup>, 461.

Hdt. I, 61; Aristot. 'Aθπ. 15, 2. Über die Ritterschaft von Eretria vgl-Bd. I<sup>2</sup>, S. 457, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Hdt. I, 61: καὶ Νάξιός σφι ανήρ απιγμένος έθελοντής, τῷ οὔνομα τν Αίγδαμις, προθυμίην πλείστην παρείχετο πομίσας καὶ χρήματα καὶ ἄνδρας. Wäre Lygdania, wie gewöhnlich (jetzt auch von J. Toepffer, Rhein. Mus. XLIX, S. 244 gegen size These Quaest. Pisistrateae, Dorpat 1886, S. 148) angenommen wird, ein vertriebent Tyrann gewesen, so hätte sich wohl Hdt. anders ausgedrückt (Aristot. 13.1.15, 2: Aυγδάμιος του Ναξίου). Er sagt dann I, 64, dass Peisistratos Naxos im Kriege unterwarf καὶ ἐπέτρεψε Λυγδάμι. Vgl. 'Αθπ. 15, 3. — Aristot. Pol. V. 6, p. 1305a, v. 42: οί δ' ολιγαρχίαι μεταβάλλουσι διά δι'ο μάλιστα τρόπους τους φανερωτάτους, ένα 📂 έαν αδικώσι το πλήθος. πας γαρ Ικανός γίνεται προστάτης, μάλιστα δ' δταν Εξανίκ συμβή της ολιγαρχίας γίνεσθαι τον ήγεμόνα, καθάπερ έν Νάξο Λύγδαμις, ός έτυραννησεν ὕστερον τῶν Ναξίων. Der Zusatz ος καί κτλ. trennt zeitlich έτιψε νησεν von dem Sturze der Oligarchie, bei dem Lygdamis zunächst nur προστάτε der Volkspartei war. Die Umstände, unter denen der Sturz erfolgte, erzibie Aristoteles in der Politeia der Naxier (Frgm. 558 Rose<sup>3</sup> = Athen. VIII, 348) schlos seinen Bericht mit den Worten: and peylorn rore grasic exerce, neere τούντος των Ναξίων .Ιυγδάμιδος, ός από ταύτης στρατηγίας τύραννος ανεφάη τή πατρίδος. Damit ist nicht gesagt, dass die Tyrannis eine un mittelbare Folge dieser Strategie war, sondern ἀπὸ ταύτης κτλ. bedeutet nur "von dieser Strategie aus", die Strategie legte den Grund zu der Stellung, von der aus er Tynen wurde. Durch die Unterstützung des Peisistratos wollte sich offenbar Lygies dessen Mitwirkung zur Erlangung der Herrschaft über Naxos sichern. - 👣 noch über Lygdamis: Ps. Aristot. Oek. II. 3, p. 1346 b, v. 7; Polyain I, S. Über den naxischen Adel der nagsis vgl. Bd. I', S. 299, Anm. 6.

<sup>4)</sup> Hdt. I, 61: Aristot. A3π. 17, 4. Vgl. dazu S. 49, Anm. 6 auf S. 50.

<sup>5)</sup> Vgl. 8, 319 Anm.

s Regierung traf erst Massregeln zur Verteidigung, als der Aufbruch Peisistratos gegen die Stadt selbst gemeldet wurde. Das ganze figebot der Bürgerwehr rückte nun ins Feld und stiess bei Pallene, be am Nordostfuse des Hymettos, auf den Feind. Beim Heiligtum Athena Pallenis lagerten die Heere eine Zeit lang gegenüber, bis inistratos eines Tages die Städter eben nach dem Frühmahle durch sen plötslichen Angriff überraschte und in die Flucht schlug. Eine die Fliehenden gerichtete Aufforderung, das ein jeder sich ruhig chhause begeben möchte, soll die völlige Auflösung des Heeres berkt haben. Ohne auf weitern Widerstand zu stossen, zog Peisiratos in die Stadt ein und übernahm zum drittenmale die errschaft.

d.

Durch die Erfahrung belehrt, ergriff nun Peisistratos kräftigere afaregeln zur Befestigung seiner Herrschaft. Er unterhielt eine starke

<sup>1)</sup> Vgl. S. 76, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 82, Anm. 2. Hdt. I, 62: eni Παλληνίδος 'Αθηναίης ίφον. Aristot. ba. 15, 3 und 17, 4: την επὶ Παλληνίδι μάχην (Andok. Myst. 106: ἐπὶ Παλληνίω). ber Ballypic als Name des Heiligtums vgl. Kaibel, Stil und Text der '49n. 156. 3) Hdt. I, 62-63; Aristot. A3n. 15, 3. Vgl. Aristot. Frgm. 393 Rose3 und adrotion b. Schol. Aristoph. Acharn. 284; Polyain I, 23. Nach Andok. Myst. Mourant der Urgrofsvater des Redners Leogoras, und dessen Schwiegervater barias Strategen der Athener in der Schlacht bei Pallene gewesen. Allein michst entstellt Andokides, ein für die ältere Zeit höchst unzuverlässiger Zeuge, m ganzen Vorgang, indem er von der Besiegung der Tyrannen in diesem Treffen ziet. Ferner führte doch über das gesamte Aufgebot der Bürgerwehr der Polearchos den Oberbefehl. Endlich kann, sofern nicht etwa Andokides die Schlacht i Pallene mit spätern Kämpfen verwechselt, Leogoras nicht der Urgroßvater des istners gewesen sein, der um diese Zeit erst geboren wurde, denn sein Sohn, der kere Andokides und Großvater des Redners, war im Jahre 445 Gesandter und 11/0 Strategos im samischen Kriege. Andok. II, 26 nennt selbst seinen Ahnara Leogoras, der στασιάσας πρός τούς τυράννους ύπερ του δήμου ... είλετο **illor inness**iv μετά του δήμου καλ φεύγων κακοπαθείν (80 erging es ihm offenbar ithlich nach der Schacht bei Pallene) μαλλον η προσότης αὐτων καταστηναι nicht ater seines Grossvaters, sondern ό τοῦ έμοῦ πατρὸς πρόπαππος. Näheres darüber ti F. Blafs, Att. Beredsamk. I', 282. Der Vater dieses Leogoras war gewifs der adokides, der in einer Inschrift aus der ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts als chatzmeister der Athena erscheint. CIA. IV. 3, p. 199. — Bei den Angaben des adokides ist so viel richtig, dass seine Ahnen Gegner des Peisistratos waren, tilich nicht ὑπὲρ τοῦ δήμου, sondern als Vorkämpfer der Adelspartei, denn sie körten zum ältesten Adel, obschon schwerlich zu den Kerykes. Dittenberger, strmes XX, 32; Joh. Toepffer, Attische Genealogie 83 und dagegen (nämlich gen die Zugehörigkeit zu den Kerykes) Blass a. a. O. I<sup>2</sup>, 281 und Wilamowitz, ristoteles II, S. 74, Anm. 5.

Söldnertruppe und verschaftte sich die Mittel dazu teils in Attika selbst — namentlich durch eine direkte Naturalsteuer — teils aus seinen thrakischen Besitzungen <sup>1</sup>. Ferner nahm er von den ihm verdächtigen Familien, die im Lande geblieben waren, Kinder als Geiseln in Gewahrsam <sup>2</sup>. Aus der langen Verbannung war er jedoch nicht mit der Leidenschaft eines Emigranten zurückgekehrt, vielmehr ergriff er das Staatsruder mit weiser Mäßigung. Die Gesetze blieben unverändert in Kraft, und die Regierung paßte sich den Formen der bestehenden Verfassung an. Die Archonten fungierten, wie bisher, als oberste Beamte, nur trugen die Peisistratiden dafür Sorge, daß ihnen ergebene Männer gewählt wurden und daß namentlich stets einer der Ihrigen im Amte war <sup>3</sup>. Freilich konnte es bei der langen Dauer

<sup>1)</sup> Hdt. Ι, 64: ἐρρίζωσε τὴν τυραννίδα ἐπικούροισί τε πολλοϊσι καὶ χρημάτων συνόδοισι, των μεν αὐτόθεν, των δε από Στρύμονος ποταμού συνιόντων. Vgl. dazu S. 323, Anm. 4. έπίκουροι: Thuk. VI. 55, 3; 58, 2; Polyain. I. 21, 3. δορυφόροι: Thuk. VI. 57, 1 und 4; Aristoph. Ritter 448; vgl. Schol. Aristoph. Lysistr. 665 (unechtes Aristoteles Frgm. 394 Rose<sup>3</sup>. Vgl. S. 16, Anm. 1); Phot. Hesych. Suid. Et. Magn. s. v. λυκόποδες. — Berittene Schützen (τοξόται) in skythischer Tracht erscheinen seit der Peisistratiden-Zeit auf attischen Vasen. Wahrscheinlich hat Peisistratos diese Polizeitruppe errichtet. Vgl. Wernicke, Hermes XXVI (1891), 64. 67. - Die Erzählung von der Entwaffnung des Volkes durch Peisistratos bei Aristot. '49n. 15, 4 und Polyain I. 21, 2 ist eine der den Charakter eines Strategems tragenden Geschichten, welche bei den Atthidographen standen. Vgl. S. 34, Anm. 2. Peisistratos, heifst es, liefs das Volk zu einer Waffenmusterung nach der 'Aθπ. (über den Text vgl. Sandys und Wilamowitz, Aristot. I, 269, Anm. 17) im Theseion, nach Polyain im Anakeion antreten und forderte es dann auf, ihm bis zu dem äußern Burgthore hinauf zu folgen, damit es seine Ansprache besser hören könnte. Während er seine Ansprache hielt, nahmen die dazu bestellten Mannschaften die Waffen fort und verschlossen sie nach der A3n. in den Gebäuden nahe beim Theseion, nach Polyain im Heiligtume der Agraulos. Vgl. dazu Wilamowitz I, 269 ff. Als das dem Peisistratos gemeldet wurde , teilte er es dem Volke mit und bemerkte: το γεγονός (ώς οὐ) χρη θαυμάζειν ού(δ' ά)θυμείν, άλλ' ἀπελθόντας έπι των ιδίων είναι, των δε κοινών (αὐτὸς έπι)μελήσεσθαι. Aber nach Hdt. I, 64 erliefs Peisistratos bereits an die vom Schlachtfelde bei Pallene Fliehenden die Proklamation: θαρσέειν ... καὶ ἀπιέναι ἔκαστον έπὶ τα έωυτοῦ, und die Athener leisteten ihr Folge. Der Tyrann wird schwerlich den gefährlichen Versuch gemacht haben, das ganze Volk wieder in Waffen zu versammeln. Nach Thuk. VI, 58, 1 liefs erst Hippias nach der Ermordung Hipparchs dem Volke die Waffen abnehmen. Vgl. auch die Entwaffnung der Bürger durch "die Dreifsig" bei Xen. Hell. II. 3, 20, die es nahe legte, die Geschichte der alten Tyrannis, um einen solchen Zug zu bereichern.

<sup>2)</sup> Hdt. I, 64.

<sup>3)</sup> Hdt. I, 59: ἔνθα δή ὁ Πεισίστρατος ἦρχε Αθηναίων, οῦτε τιμὰς τὰς ἐούσας συνταράξας οὕτε θέσμια μεταλλάξας, ἐπί τε τοῖσι κατεστεῶσι ἔνεμε τὴν πόλιν κοσμέων καλῶς τε καὶ εὖ. Thuk. VI, 54: καὶ ἐπετήθευσαν ἐπὶ πλεῖστον δὴ τύραννοι οὖτοι

der Tyrannis nicht ausbleiben, dass die solonischen Staatsgesetze mehr und mehr außer Übung kamen und mindestens teilweise in Vergessenheit gerieten, zumal in den letzten Jahren Hippias die frühern Rücksichten nicht mehr beobachtete <sup>1</sup>.

Die Herrschaft des Peisistratos stand, auch abgesehen von den besondern Vorkehrungen zu ihrer Sicherung, auf festerm Boden als früher. Seine Gegner hatten auf dem Schlachtfelde eine entscheidende Niederlage erlitten, die einen waren gefallen, die anderen hatten mit den Alkmeoniden Attika verlassen 2. Dadurch erhielt er die Verfügung über umfangreiche Landkomplexe 3. Dieselben bestanden hauptsächlich aus Großgrundbesitzungen des Adels, die von Hektemoroi bewirtschaftet wurden. Nun hatte zur Zeit Solons der Großgrundbesitz eine bedrohliche Ausdehnung gewonnen, am Ende des 5. Jahrhunderts war dagegen das Grundeigentum in Attika stark zersplittert, und von Hektemoroi findet sich keine Spur 4. In der Zwischenzeit hatte sich also eine große agrarische Umwälzung vollzogen. Dieselbe begann unzweifelhaft unter Peisistratos. Es erscheint zunächst auffallend, daß Peisistratos, in dessen Partei die ärmere Landbevölkerung den Kern bildete und der gerade das Landvolk begünstigte, als

αφετήν και ξύνεσιν, κτλ. τὰ δὲ ὅλλα αὐτὴ ἡ πόλις τοῖς πρὶν κειμένοις νόμοις ἐχρῆτο, πλήν καθ' ὅσον ἀεί τινα ἐπεμέλοντο σφῶν αὐτῶν ἐν ταῖς ἀρχαῖς εἶναι. κτλ. Aristot. 19π. 16, 1: διῷκει δ' ὁ Πεισίστρατος, ὥσπερ εἴρηται, (τὰ κατὰ) τὴν πόλιν μετρίως και μᾶλλον πολιτικῶς ἡ τυραννικῶς. Vgl. 14, 3; 16, 8: ἔν τε γὰρ τοῖς ἄλλο(ις προρρεῖτο) πάντα διοικεῖν κατὰ τοὺς νόμους. Plut. Solon 31. Archonten zur Zeit der Tyrannis: 19π. 17, 1; 19, 6; Marm. Par. 43—45; vgl. Thuk. VI. 54, 6. Nach der Atthis soll Peisistratos selbst einer Vorladung vor den Areopag gefolgt sein. Aristot. 19π. 16, 8; Pol. V. 12, p. 1315 b, v. 21; Plut. Solon 31.

Aristot. Άθπ. 22, 1: καὶ γὰρ συνέβη τοὺς μὲν Σόλωνος νόμους ἀφανίσαι τὴν τυραννίδα διὰ τὸ μὴ γρῆσθαι κτλ.

<sup>2)</sup> Hdt. I, 64: καὶ Πεισίστρατος μὲν ἐτυράννευε Ἀθηναίων, 'Αθηναίων δὲ οἱ μὲν ἐν τῆ μάχη ἐπεπτώκεσαν, οἱ δὲ αὐτῶν μετ' Ἀλκμεωνιδέων ἔφευγον ἐκ τῆς οἰκηίης. Vgl. Andok. II, 26; Isokr. XVI, 25-26; XII, 148: τοὺς βελιίστους τῶν πολιτῶν ὡς ολιγαρχικούς ὄντας ἐκβαλών.

<sup>3)</sup> Auf diese Thatsache und ihre Bedeutung für die Entwickelung des bäuerlichen Grundbesitzes in Attika hat bereits F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen (Stuttgart 1890), S. 95 ff. und Hat Aristoteles u. s. w. (Stuttgart 1891), S. 64 hingewiesen. C. nimmt an, dass Peisistratos diese Landkomplexe benutzt hätte, um der bäuerlichen Bevölkerung ein besseres Los verschaffen, und dass die Inhaber der Parcellen durch größere Intensität der Bewirtschaftung und höhern Gewinn aus den Erträgen in den Stand gesetzt worden wären, die Grundstücke allmählich als Eigentum zu erwerben. Das Problem löst sich indessen viel einfacher.

<sup>4)</sup> Böckh, Sth. Ath. I3, 80 f

regelmäßige Steuer nur einen Zwanzigsten von den Bodenerzeugnissen erhob, mithin eine ausschliesslich den Grundbesitz dauernd belastende direkte Abgabe einführte 1. Diese Thatsachen erklären ich einfach dadurch, dass Peisistratos die durch den Tod oder die Verbannung ihrer Eigentümer herrenlos gewordenes Ländereien, soweit sie zum Großgrundbesitz gehörten, den sie parzellenweise bewirtschaftenden Hektemoroi überliefs. Andere Grundstücke' und brachliegendes Land benutzt er dazu, um mittellose Leute zu Bauern zu machen. Letztem 🕬 zur Einrichtung des Wirtschaftsbetriebes Geld vorgeschosen haben 2. Diese bäuerliche Kolonisation lag auch im Interesse des Tyrannen selbst. Eine in der Stadt sich aufhaltende, müßige und mittellose Menge konnte leicht zum Aufruhr aufgereizt werden, auf den Lande angesiedelt und zerstreut wurde sie ungefährlich. Als Bauer, die ihr genügendes Auskommen hatten und mit ihrer eigenen Wirt schaft beschäftigt waren, sollten diese Leute weder Zeit, noch Lus haben, sich um Staatsangelegenheiten zu kümmern 3.

<sup>1)</sup> Thuk. VI. 54, 5: και 'Αθηναίους είκοστην μόνον πρασσόμενοι τών γιγνμένων ατλ. Es hätte nie bezweifelt werden sollen (vgl. F. Cauer a. a. O. Nick ganz deutlich Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 475, S. 774: "Eine Ertragusten von fünf Prozent"), das τα γιγνόμενα ausschliesslich die Bodenerträge sind. Vglz. B. das solonische Gesetz bei Plut. Solon 24: Tor de ywouerwr diadesir zek ξένους έλαίου μόνον εδωχεν κτλ. Od. IX, 51 u. s. w. So fast die Steuer auch Aristoteles und die von ihm neben Thuk. als Quelle benutzte Atthis auf. 492. 16, 4: άμα δε συνέβαινεν αι τῷ και τὰς προσόδους γίγνεσθαι μ(είζο)υς εξεργαζομένα της χώρας· έπράττετο γάρ από των γιγνομένων δεκάτην. Von einer δεκάτη ist auch die Rede in der Überlieferung der Anekdote von Peisistratos und dem Bauer (rgl. weiter unten S. 329, Anm. 1) und bei Diog. Laert. I, 53. Man hat beide Argaben durch die Annahme zu vereinigen gesucht (vgl. Böckh, Sth. Ath. 13, 396; Thumser in Hermanns Gr. Staatsaltert.6, § 70, S. 393), dass Hippias und Hipparchos die dezary in eine eixogry verwandelten. Allein der betreffende Satz des Thekydides bezieht sieh nicht blofs auf Hippias und Hipparchos, sondern auf die Herrschaft der Peisistratiden überhaupt, und der fast gleiche Wortlaut bei Thuk. und Aristot. weist darauf hin, dass Aristoteles in bewulstem Gegensatz zu Thuk. die Steuer als eine dexarn bezeichnete. Thuk, verdient als der besser unterrichtete Gewährsmann den Vorzug.

<sup>2&#</sup>x27; Aristot. 149π. 16, 1: καὶ δη καὶ τοῖς αἰπο ροῖς — aus denen ein großen Teil der Anhänger des Peisistratos bestand. Vgl. S. 309, Anm. 2. — προεδώτει χει μα να πρὸς τὰς ἐργασιας, ώστε διατρέσεσθαι γεωργούντας. Vgl. 16, 9; Ål. V. H. IX, 25: Dion. Chrys. I, 358. Es handelt sich also um Vorschüsse sum Betriebe einer Bauernwirtschaft, von der bisher mittellose Leute leben konnten, d. L. um deren Ansiedelung als Bauern.

<sup>3&#</sup>x27; Aristot. '194. 16, 3: rotro d'éncies drois gaique, sea ustre de rip dess diargissans alla disanaquires nará ris guiças, na Saus (estas)queres rube pa

Bisher hatten die Hektemoroi fünf Sechstel der Ernte an die trundherren abführen müssen, Peisistratos begnügte sich mit dem wansigsten. Ferner wurden sie thatsächlich aus Arbeitern auf Teilsu materiell selbständige Bauern, mochte auch immerhin der Herrscher, ie der frühere Grundherr, schon mit Rücksicht auf den ihm zufallenm Teil des Ertrages sie beaufsichtigt und zur fleissigen Bestellung des .ckers angehalten haben <sup>1</sup>.

So erfüllte denn Peisistratos bis zu einem gewissen Grade die grardemokratische Forderung der Landaufteilung und befriedigte die Vünsche derjenigen, die sich ihm in der Erwartung einer solchen lassregel angeschlossen hatten. Im Landvolke besaß er nun einen

φίων καλ πρός τοις ίδίοις όντες μήτ' έπιθυμώσι μήτε σχολάζ(ωσιν) έπιμελεισθαι тёг хостейт. Vgl. Pol. IV. 5, p. 1292b, v. 25; VI. 4, p. 1318b, v. 9; p. 1319a, 7. 30; Ail. V. H. IX, 25 (δεδιώς μή ή σχολή τούτων - nämlich der έν ταις άγοκεῖς ἀποσχολάζοντες — ἐπιβουλήν τέχη); Dion. Chrysost. VII, 107; XXV, 3. Über u έα του ἄστεος απελαύνειν τον όχλον (Aristot. Pol. V. 10, p. 1311a) als Grundsatz tyrannischer Politik vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 646, Anm. 2. — Aristophanes Lysistr. 1153 sagt, das die Athener unter Hippias die κατωνάκη (den altväterischen mit Schafpelz besetzten Bauernkittel) trugen, bis die Lakedaemonier sie befrien halfen κάντι τῆς κατωνάκης τὸν δῆμον ὑμῶν χλαίναν ἤμπεσχον πάλιν. Es war also damals die bäuerliche Politik der Peisistratiden noch im Gedächtnis geblieben, man faste sie jedoch als Knechtung auf. Spätere verstanden die Außerung des Aristophanes im Sinne des Aristoteles; die Peisistratiden, meinte ma, hätten dem Landvolke die κατωνάκη als Tracht aufgezwungen, damit es sich schämte, in die Stadt zu gehen. Vgl. Pollux VII, 68; Suid. s. v. κατωνάκη. Vgl. F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen, S. 92; Wilamowitz, Aristoteles I, 272.

<sup>1)</sup> Aristot. 19n. 16, 5-6. A. folgert aus einer antiquarischen Anekdote, die den Ursprung des γωρίον ἀτελές am Hymettos erklären sollte (vgl. S. 34, Anm. 2), Peisistratos selbst das Land zu bereisen und nach dem Rechten zu sehen plegte. Diese Anekdote ist in verschiedenen Fassungen zur Erklärung des Sprichwates: παι σφάπελοι ποιούσιν ἀτέλειαν verwandt worden. Diod. IX, 37; Zenob. Proverb. IV, 76 = Ath. II, 4; Mantissa, Proverb. I, 76; Prokop. v. Gaza, Paneg. in Anast. bei Villoison, Anecd. gr. II, 40 (ausgezogen von Wilamowitz, Aristot. I, 292, Anm. 6, dessen Annahme, dass Pr. ausschließlich der Ann. nacherzähle, jedoch nicht richtig ist. Die Erzählung zeigt deutlich eine Mischung der Αθπ. und der Paroemiographen. Vgl. Kaibel, Stil und Text der Άθπ. 158); Suid. s. v. στατελισμός. Von dem Sprichworte sagt Aristoteles nichts und auch bei Diod. steht eine Fassung (ebenso wie in der 1/3π. fehlen die σφάκελοι), welche die erst mehträgliche Beziehung auf das Sprichwort deutlich verrät. Die Bearbeitung der Ersählung für die Verbindung mit dem Sprichworte rührt höchst wahrscheinich von dem Atthidographen und Paroemiographen Demon (S. 9, Anm. 3) her. Tgl. Wilamowits, Aristot. I, 272 f. — Über den νόμος ἀργίας vgl. S. 242, lnm. 1.

starken, an dem Bestande der Tyrannis unmittelbar interessierten Anhang 1.

Die alte Bauernschaft, die zur konstitutionellen Partei der Paraler gehört hatte 2, nahm die Aufrichtung einer Alleinherrschaft gewiß ebenso widerwillig auf, wie die Einführung der Steuer vom Bodenertrage. Aber auch sie wird sich mit der neuen Regierung bald ausgesöhnt haben, die für die Hebung der Landwirtschaft besondere Fürsorge zeigte und nach den langen heftigen Parteikämpfen unter Wahrung der bestehenden Verfassungsformen Ruhe und Ordnung brachte 3. Der Bauer hatte nicht mehr unter den Übergriffen der ihm verhasten "mächtigen Männer" zu leiden, die ihn drückende Konkurrenz der Großgrundwirtschaft 4 war erheblich eingeschränkt und sein Eigentum gegen ein Aufgehen in den Großgrundbesitz geschützt. Peisistratos sorgte ferner für eine Verbesserung der Rechtspflege auf dem Lande. Er setzte Landrichter ein, welche in den Dörfern Termine abhielten, so daß die Bauern nicht bei jeder Rechtsstreitigkeit nach der Stadt zu gehen brauchten 5. Den günstigen Eindruck seiner Regierung verstärkte Peisistratos durch seine persönliche Leutseligkeit, die von dem hochmütigen Wesen des Adels vorteilhaft abstach 6. Durch die einnehmende Art seines Umganges gewann er selbst in den vornehmen

<sup>1)</sup> Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 475, S. 773 bemerkt freilich: "Die alte Forderung der Landaufteilung hat Peisistratos so wenig erfüllt, wie Solon." Allerdings eine allgemeine Landaufteilung, wie sie die Volkspartei zur Zeit Solons forderte, hat nicht stattgefunden, es erfolgte aber zweifellos die Umwandelung eines großen Teiles des Großgrundbesitzes in kleinere selbständige Bauernwirtschaften. E. Meyer sagt § 412 selbst, daß die Diakrier, also die Parteigänger des Peisistratos, eine Landaufteilung gefordert hätten. Es müßte also Peisistratos nicht nur die Hauptforderung seiner Partei unbefriedigt gelassen, sondern sogar noch einen Zwanzigsten auferlegt haben. Dann ließe sich seine Popularität und der starke Anhang der Tyrannis im Landvolke nicht genügend erklären. Die Frage, was mit den großen Landkomplexen der gefallenen und verbannten Gegner des Peisistratos geschah, wird von Ed. Meyer nicht berührt.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 305.

Aristot. Αθπ. 16, 7: οὐθὲν θὲ τὸ πληθος οὐθ' ἐν τοῖς ἄλλοις παρώχλει κατὰ τὴν ἀρχήν, ἀλλ' ἀεὶ παρεσκ(εὐ)αζεν εἰρήνην καὶ ἐτήρει τὴν ἠσυχίαν.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 245, Anm. 1.

<sup>5)</sup> Aristot. Άθπ. 16, 5: διό καὶ τους κατά (δήμ)ους κατεσκεύαζε δικαστάς κτλ.

<sup>6)</sup> Aristot. 19π. 16, 8: μέγιστον δὲ πάντων ἦν (τῶν ἐπαινου)μένων το δημοτικον εἶναι τῷ ἢθει καὶ φιλάνθρωπον. 16, 2: ἔν τε γὰρ τοῖς ἄλλοις (φι)λάνθρωπος ἦν καὶ πρᾶος καὶ τοῖς ἀμαρτάνουσι συγγνωμικός κτλ. Thuk. VI. 57, 2: ἦν δὲ πᾶσιν εὐπρόσοδος ὁ Ἱππίας. Über die Leutseligkeit des Peisistratos war eine Anzahl Anekdoten im Umlauf.

Kreisen zahlreiche Freunde <sup>1</sup>. Im Volke war seine Herrschaft so populär, daß man sie vielfach als die "goldene Zeit" pries <sup>2</sup>.

e.

Die Politik des Peisistratos war aber keine einseitig agrarische. Seine erfolgreichen maritimen Unternehmungen erhöhten nicht nur die Macht und den Einflus des attischen Staates und das Ansehen des Herrschers, sondern förderten auch durch Erweiterung des Handelsgebietes und Anknüpfung vielfacher Beziehungen Handel und Industrie. Der Hauptzweig des attischen Gewerbes und Kunsthandwerkes die Thonwaren-Fabrikation trat in eine neue Phase seiner Entwickelung ein.

Bis tief in das 7. Jahrhundert hinein hatte man in Attika Vasen des Dipylon-Stiles mit ihrer geometrischen Dekoration und ihren völlig unproportionierten Gestalten fabriziert 3. In diesen Stil waren dann orientalisierende und mykenische Elemente eingedrungen, es erhielt sich jedoch der geometrische Grundton in Technik und Form, Zeichnung

<sup>1)</sup> Aristot. Ann. 16, 9.

<sup>2)</sup> Aristot. 'Aθπ. 16, 9; Thuk. VI. 54, 5. - Aristot. 'Aθπ. 16, 7: διο καὶ πολλάκις (...)ετο ώς ή Πεισιστράτου τυραννίς ο έπι Κρόνου βίος είη. (Über den Text vgl. Kaibel, Stil und Text der '49π. 160.) Ps. Platon Hipparch. 229 b: πάντων αν των παλαιών ή κουσας, ότι ταύτα μόνον τὰ ἔτη (die Jahre nach der Ermordung Hipparchs) τυραννίς έγένετο έν 'Αθήναις, τον δ' άλλον χρόνον (also auch die Regierung des Hippias und Hipparchos) έγγυς τε έζων Άθηναῖοι ώσπες έπι Κρόνου βασιλεύοντος. Vgl. über diese Redensart S. 51, Anm. 1 a. E. und Wilamowitz, Aristoteles I, 119. - Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 475, S. 775 bemerkt, dass damals das Idealbild des Theseus, des mächtigen, volksfreundlichen Herrschers geschaffen worden sei, erst die nächste Generation habe diesen König in einen Heros der Demokratie umgewandelt. Vgl. dazu weiter unten S. 332, Anm. 6. Lob der Regierung des Peisistratos schon bei Hdt. I, 59. Auch Thukydides VI. 53, 3 sagt nicht, dass im Volke die Herrschaft der Peisistratiden überhaupt in schlechtem Andenken war, sondern er bemerkt: ἐπιστάμενος γάρ ὁ δήμος άχοη την Πεισιστράτου και των παίδων τυραννίδα χαλεπήν τελευτώσαν γενομένην. Indessen die Demokratie betrachtete doch seine Regierung, weil sie eine Tyrannis war, als Knechtung des Volkes (Aristoph. Lysistr. 1150 ff.) und nach der Herrschaft der Dreifsig wurden in der vulgären demokratischen Auffassung Peisistratos und seine Söhne schliefslich zu gemeinen Tyrannen. Vgl. Andok. Myst. 106; Isokr. Panath. 148; περί τοῦ ζεύγ. 25-26; Diod. X, 16 Hippias und Hipparchos; Quelle wohl Ephoros). Gegen diese Auffassung reagierte dann die Forschung der Atthidographen in der Generation vor Aristoteles. Freundliche Züge von Peisistratos berichtete bereits Ephoros (Diod. IX, 37; Polyain. V, 14) und natürlich Theopompos (Frgm. 147 = Athen. XII, 532F). Vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 115 ff.

<sup>3)</sup> Bd. I2, 118; II2 199.

und Dekoration. Die Vasenmaler blieben auch bei ihren Darstellungen aus dem bürgerlichen Leben und den situationslosen Reihen und Gegenüberstellungen von Tieren, aber an die Stelle der im Lande einheimischen Lieblingstiere der Dipylon-Vasen traten orientalische Tier- und 
Fabelgestalten, namentlich Löwen, Sphinge, Greife, Flügelpferde und 
Kentauren. Die reiche figürliche Darstellung verdrängte das Geometrische von den Hauptstreifen und Feldern und auch als Füllzierrat 
wurden neben ihm vegetabilische Ornamente teils orientalischer, teils 
mykenischer Art verwandt. Zugleich machte die Zeichnung erhebliche 
Fortschritte. Den Figuren haften zwar noch die eckigen und magern 
Formen des alten Stils an, aber sie haben an Lebendigkeit und Naturwahrheit gewonnen 1.

Der maritime und merkantile Aufschwung Athens, der gegen Ende des 7. Jahrhunderts bereits zur Festsetzung am Hellespontos führte <sup>2</sup>, bahnte dann nähere Beziehungen zu Korinthos, Chalkis und den ionischen Städten an <sup>3</sup>. Dadurch erhielt die attische Industrie mancherlei neue Anregungen <sup>4</sup>, die durch die von Solon begünstigte Ansiedelung fremder Handwerker <sup>5</sup> wesentlich verstärkt wurden. Es entwickelte sich dabei der Stil der schwarzfigurigen Vasen, der große Fortschritte in der Technik, künstlerischen Auffassung und Geschmacksbildung deutlich zum Ausdrucke bringt. Die bloßen Füllornamente verschwinden ebenso die pflanzlichen Motive, die Tierreihen finden nur noch an untergeordneter Stelle Verwendung, dagegen treten episch-mythologische Stoffe in den Vordergrund. Man malt mit Vorliebe Bilder aus dem Kyklos, backchische Scenen, auf Athena bezügliche Mythen, Thaten des Herakles, während Theseus wenig berücksichtigt wird <sup>6</sup>. Die Figuren

J. Böhlau, Frühattische Vasen, Jahrb. d. arch. Inst. II (1887), 33 ff.;
 v. Rohden, Vasenkunde, Baumeisters Denkmäler, S. 1947 ff.

<sup>2)</sup> S. 249 ff.

<sup>3)</sup> S. 186, 198, 200, 204, 248 ff.

<sup>4)</sup> Gegenüber W. Klein, Euphronios (Wien 1886) 75, der den chalkidischen Einfluss für vorwiegend hält, betonen den korinthischen: Löschcke, Arch. Zeit. 1876, S. 108 ff.; J. Böhlau, Jahrb. d. arch. Inst. II (1887), 64; Studniczka, ebenda II, 154; v. Rohden, Baumeisters Denkmäler 1972; Holwerda, Jahrb. d. arch. Inst. V (1890), 237 ff. — B. Graef, Vortrag in der Berl. arch. Gesellsch., Jahrb. d. arch. Inst. VIII (1893), Beibl. Anzeiger, S. 14 macht gegen letztere Ansicht geltend, dass sich unter den auf der Akropolis gefundenen Scherben von fremden Vasen (kretischen, rhodischen, naukratitischen, chalkidischen u. s. w.) nur eine "äußerst geringe Anzahl" korinthischer befindet.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 289, Anm. 7.

<sup>6)</sup> O. Jahn, Einleit. in die Beschreib. d. Vasensamml. d. Königs Ludwig, S. 164; C. Robert, Bild und Lied, Philol. Unters. V, Berlin 1881; A Schneider, Der troische Sagenkreis in der ältern griech. Kunst, Leipzig 1886. — Theseus

haben ihre geometrische Stilisierung abgestreift, und ihre naturwahre Zeichnung macht stufenweise Fortschritte. Auf die Darstellung des Faltenwurfs läßt sich die ältere schwarzfigurige Malerei noch nicht ein und sucht dafür durch reiche Musterung der Gewänder zu entschädigen. Ein hervorragendes Werk derselben ist die von A. François in Clusium gefundene Vase, die gegen die Mitte der ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts von Ergotimos geformt und von Klitias gemalt wurde 1. Andere bedeutendere Meister waren Exekias und Nearchos, dann der ältere Amasis und Nikosthenes, einer der fruchtbarsten Vertreter des jüngern Stils 2.

So achtungswert aber auch die Leistungen dieser Meister, die für die attische Industrie selbst im fernen Etrurien ein Absatzgebiet eroberten, sein mögen, ihr Kunstvermögen war dennoch ein beschränktes und ihre Erfindungsgabe eine nur mäßige.

Die Maler, welche oft zugleich Former waren, vermochten es nicht, die bestimmten Momente einer Handlung klar wiederzugeben und blieben oft bei bloßer Aneinanderreihung der Figuren stehen. Ihre Versuche, den Faltenwurf nachzubilden, kamen nicht über die Anfänge hinaus. Auch der Kreis der Darstellungen wurde nicht erweitert, man begnügte sich mit oft gedankenloser und flüchtiger Wiederholung der beliebt gewordenen Scenen und änderte nur an ganz äußerlichen Einzelheiten <sup>3</sup>.

Neben dieser erstarrenden schwarzfigurigen Vasen-Fabrikation begann bald nach der Mitte des 6. Jahrhunderts an der Hand einer entwickelungsfähigeren Technik ein neuer Vasenstil, der rotfigurige, in voller Frische und Kraft emporzublühen und rasch mit seinen prächtigen Schalen und andern Vasenformen den Markt zu erobern 4. In

war damals noch nicht so populär, wie unter der Herrschaft der Peisistratiden, die augenscheinlich den gerade in der Diakria heimischen Heros (S. 70) zum mythischen Vorbilde ihrer Regierung machten. Vgl. S. 331, Anm. 2.

<sup>1)</sup> Monum. Inst. IV, 54-57; Beschreibung von Braun, Annali XX, 299 ff. und Gerhard, Arch. Zeit. 1850, S. 257 ff., Taf. 23-24. Über die Zeit vgl. Studniczka, Beitr. zur Gesch. d. altgr. Tracht, S. 5. 95 ff.; P. Arndt, Stud. zur Vasenkunde (Leipzig 1887), 32 ff; F. Winter, Mitt. d. arch. Inst. XII (1887), 117; Meisterhans, Grammatik der attischen Inschriften<sup>2</sup>, S. VIII, Anm. 1 b.

<sup>2)</sup> W. Klein, Meistersignaturen<sup>2</sup> 51 ff.; Loeschcke, Arch. Zeit. 1881, S. 34 ff.

<sup>3)</sup> Brunn, Probleme u. s. w., Abhdl. d. bayer. Akad. 1871, S. 43 ff.; Troische Miscellen, Ber. d. bayer. Akad. 1887, S. 229 ff.

<sup>4)</sup> Früher setzte man (mit Ausnahme von L. Roß) die rotfigurigen Vasen strengen Stils in die Zeit zwischen den Perserkriegen und dem peloponnesischen Kriege. Infolge des Auftretens rotfiguriger Vasen im Perserschutte der Akropolis (wo ihre Menge zu derjenigen der schwarzfigurigen sich etwa wie 1:3 ver-

den Arbeiten des neuen Stiles kommt ein bewußtes, selbständiges Vorwärtsstreben zum Ausdruck. Man beginnt mit Erfolg den Faltenwurf nachzubilden, den anatomischen Bau des Leibes zu beachten und sich von der alten schematischen Behandlung zu befreien. Inbezug auf den Stoff bevorzugt man Darstellungen aus dem täglichen Leben, bei der Wahl mythischer Scenen berücksichtigt man namentlich auch die attische Sage und Theseus mehr als Herakles. Die schöpferische Phantasie und feine Beobachtungsgabe der Meister zeigt sich glänzend in der außerordentlichen Mannigfaltigkeit der Motive und in der reichen Fülle der dem Leben abgelauschten Stellungen und Züge. Der gesamte figürliche Schmuck ist von einem Grundgedanken beherrscht und zu einer wirklichen Einheit verbunden, der Moment der Handlung mit dramatischer Lebendigkeit dargestellt.

Unter den ersten bedeutenden Meistern des rotfigurigen Stils sind zu erwähnen: Andokides (etwa von 540 bis 520) 1 und Epiktetos, darauf folgen der geistvolle, stetig fortschreitende, aber keineswegs überall bahnbrechende Euphronios (etwa 510 bis 470) und dessen Rivale Euthymides, ferner Phintias, wahrscheinlich ein eingewanderter Dorier, Duris, Hieron, der feurige und hochbegabte

hält), sowie anderweitiger Funde und Erwägungen (namentlich auch epigraphischer) sah man sich genötigt, die Anfänge des rotfigurigen Stils in die Zeit der Peisistratiden hinaufzurücken. Vgl. Loeschcke, Mitt. d. arch. Inst. IV (1879), 40 ff. und bei W. Helbig, Die Italiker in der Po-Ebene, S. 129 ff.; Studniczka, Jahrb. d. arch. Inst. I (1886), 87 ff. und II (1887), 159 ff.; Fr. Winter, Arch. Zeit. XLIII (1885), S. 200 und Jahrb. d. arch. Inst. II (1887) 229 ff.; Dümmler, Jahrb. d. arch. Inst. II (1887), 168 ff.; P. Hartwig, Die griech. Meisterschalen der Blütezeit des strengen rotfigurigen Stils. Mit Atlas. Berlin und Stuttgart 1893. Vgl. dazu die Anzeige Furtwänglers, Berl. philol. Wochenschr. 1894, Nr. 4 und 5.

Litteratur im allgemeinen: O. Jahn, Beschreibung der Vasensammlung des Königs Ludwig, mit Einleitung, München 1854; Brunn, Probleme in der Gesch. der Vasenmalerei, Abhdld. d. bayer. Akad. Phil.-Hist. Cl. XII, 1871; Dumont et Chaplain, Les céramiques de la Grèce propre, Paris 1881 ff.; Furtwängler, Beschreibung der Vasensammlung im Antiquarium der königl. Museen zu Berlin, 2 Bde. 1885; W. Klein, Euphronios, 2. Aufl., Wien 1886; Die griech. Vasen mit Meistersignaturen, 2. Aufl., Wien 1887; Rayet et Collignon, Hist. de la céramique grecque, Paris 1887; v. Rohden, Vasenkunde, Baumeisters Denkmäler, S. 1965 ff.; Catalogue of the greek and etruscan vases in the Brit. Museum, Vol. II, Black figured vases by H. B. Walters, London 1893.

<sup>1)</sup> Nach Furtwängler, Berl. philol. Wochenschr. 1894, Nr. 4, S. 112 fallen die epochemachenden Amphoren des Andokides in diese Zeit. Auch epigraphische Erwägungen sprechen für diesen Ansatz: CIA. IV, p. 101, Nr. 373. 215 und dazu Meisterhans, Grammatik der attischen Inschr.<sup>2</sup>, S. VIII, Anm. 1 b.

Brygos und der dem Euphronios nicht nachstehende jüngere Amasis, ein aus dem Kreise des Phintias hervorgegangener Meister des großartigen Stils. Scherben aus dem Perserschutte der Akropolis zeigen den Stil des Duris, Hieron und Brygos bereits auf der Höhe seiner Entwickelung; es war schon damals die rotfigurige Schalenmalerei in die Zeit ihrer Blüte eingetreten.

Dieser Fortschritt in der Vasenfabrikation und Malerei vollzog sich unter dem Einflusse und in enger Verbindung mit der großen Kunst 1. Um dieselbe Zeit, als sich die schwarzfigurige Vasenmalerei entwickelte, begann man in Athen mit den bisher zur Holzschnitzerei verwandten Werkzeugen an die Herstellung von Steinskulpturen heranzugehen und wählte dazu ein zwar recht schlechtes, aber leicht zu bearbeitendes Material, den mit Sand und Muscheln durchsetzten, mergeligen Kalkstein (Poros) von der Peiraieushalbinsel. Zu diesen alten Poros-Skulpturen gehören die etwa zwischen 600 und 550 entstandenen, bunt bemalten Giebelreliefs von der Akropolis, welche Thaten des Herakles und Zeus im Kampfe mit Typhon darstellen 2. Vielfach berührt sich die figürliche Darstellung mit den schwarzfigurigen Vasen. Die Künstler streben zwar die Gestalten ihrer Natur nach zu charakterisieren, aber es gelingt ihnen nur in Außerlichkeiten, da ihnen die Kenntnis des Muskel- und Knochenbaues, der organischen Bewegung, fehlt. Bei aller Roheit und oberflächlichen Auffassung der meisten Formen kennen sie doch bereits die Besonderheiten des flachen und statuarischen Reliefs und führen sie bis und ins Einzelne durch. Sie besitzen ferner Geschick in der Komposition und zeigen in Einzelheiten gute Naturbeobachtung. In den jüngern Reliefs treten unverkennbare Fortschritte hervor. Die Technik hat sich wesentlich ver-

<sup>1)</sup> Das betont mit Recht Furtwängler a. a. O., Nr. 5, S. 143. Über den mutmaßlichen Einfluß des Malers Kimon von Kleonai, dem u. a. die Ausbildung der perspektivischen Darstellung und Gewandbehandlung zugeschrieben wurde, vgl. Studniczka, Jahrb. d. arch. Inst. II (1887), 155, der im Gegensatze zu C. Robert, Archaeol. Mährchen, Philol. Unters. X, 121 beachtenswerte Gründe dafür geltend macht, daß die Angaben in dem Abrisse der Geschichte der Malerei bei Plin. H. N. XXXV, 55-57 keineswegs bloß auf einer unhaltbaren Konstruktion beruhen, sondern geschichtlichen Wert haben.

<sup>2)</sup> Purgold, Ἐφημ. ἀρχαιολ. 1884, Sp. 147 ff. (πίν. 7); P. J. Meier, Mitt. d. arch. Inst. X (1885), 237 ff.; Studniczka, ebenda XI (1886), 61 ff. (Taf. 2) und Jahrb. d. arch. Inst. I, 87; Brückner, Mitt. XIV (1889), 67 ff. (Taf. 2—3); XV (1890), 84 ff. (Taf. 2). Über ein derselben Epoche angehörendes, mit Reliefs geschmücktes Grabmal von Lamptrae vgl. Winter, Mitt. d. arch. Inst. XIII (1888), 106 ff. — Über die Porosskulpturen überhaupt vgl. Lechat, Revue archéol. 1891 I, 304 ff.; II, 12 ff. 137 ff.; Overbeck, Gesch. d. gr. Plastik I\*, 179 ff.

bessert, und in den Gestalten prägt sich etwas mehr organisches Leben aus. Es gelingt bereits vielfach, die Muskulatur im allgemeinen richtig wiederzugeben.

Auch in der Entwickelung der attischen Plastik 1 begann unter der Herrschaft der Peisistratiden eine neue Epoche. Inschriften beweisen, dass nicht wenige ionisch-nesiotische Künstler 2, Archermos von Chios, Aristion von Paros, Philermos u. a. in oder für Athen thätig waren. Diese Meister arbeiteten in Marmor und mit verfeinerter Meiseltechnik. Von ihnen rührt der größte Teil der auf der Akropolis gefundenen, archaischen Frauenstatuen her 3. Es sind ruhig aufrechtstehende Gestalten in halb feierlicher, halb zierlich koketter Haltung. Ihre feinen, faltenreichen Gewänder mit reichlich aufgemalten Verzierungen zeigen eine höchst sorgfältige Detailarbeit. Während bei den ältern und gleichzeitigen attischen Marmorbildwerken, deren Technik sich noch an das Schnitzverfahren der Porosskulpturen anlehnt, die knappen, schematischen Falten sich bloß durch eingeritzte Linien markieren, sind sie hier vielfach tief unterschnitten und folgen den richtiger nachgebildeten Körperformen in naturgemäßer Weise. Die Bildung des Kopfes ist zum Teil noch streng nach dem alten, durch eine äußerliche mathematische Konstruktion bestimmten Schema geregelt. Die mandelförmigen Augen stehen auffallend schräge gegen die Nase geneigt, der Mund ist nicht mehr, wie bei den attischen Werken, kerbartig durch-

<sup>1)</sup> Vgl. im allgemeinen: H. Brunn, Gesch. d. gr. Künstler, Stuttgart 1857; Griech. Kunstgeschichte I. Die Anfänge und die älteste dekorative Kunst, München 1893; Schnaase, Gesch. d. bildenden Künste, Bd. II unter Mitwirkung des Verfassers bearb. von C. Friedrichs, Düsseldorf 1866; Friedrichs, Bausteine zur Gesch. d. griech.-röm. Plastik, Berlin 1868, neu bearbeitet von Wolters 1886; Conze, Beitr. zur. Gesch. d. griech. Plastik, Halle 1869; Lübke, Gesch. der Plastik, Bd. I, Leipzig 1863, 2. Aufl. 1870; Beulé, Hist. d. l'art grec avant Periclès, Paris 1868, 2. Aufl. 1870; Hist. de la sculpture avant Phidias, Paris 1874; R. Förster, Das Porträt in der gr. Plastik, Kiel 1882 Vortr.; Mitchell, A history of ancient sculpture, London 1883; B. Sauer, Die Anfänge der statuarischen Gruppe, Leipzig 1887. Overbeck, Geschichte der griech. Plastik, Leipzig 1857; 4. Aufl. 1893. Vgl. ferner die in der nächstfolgenden Anm. angeführten Schriften.

<sup>2)</sup> Vgl. § 19.

<sup>3)</sup> G. F. Schneider, Die archaischen Marmorskulpturen auf der Akropolis, Verholl. der Görlitzer Philol. Vers. (1889) 348 ff.; Lechat, Statues archaiques d'Athènes, Bullet. de corr. hell. XIV (1890), 121 ff, 301. 552 ff.; Σοφούλης, Τὰ ἐν ᾿Ακροπόλει ἀγάλματα κορῶν ἀρχαϊκῆς τέχνης, Athen 1892; Overbeck, Gesch. d. gr. Plastik 185 ff. — Vgl. auch Studniczka, Antenor, Jahrb. d. arch. Inst. II (1887), 135 ff.; Fr. Winter, zur altattischen Kunst, ebenda 216 ff.; Über den Kalbträger und seine kunstgeschichtliche Stellung, Mitt. d. arch. Inst. XIII (1888), 113 ff.; B. Sauer, Altnaxische Marmorkunst, ebenda XVII (1892), 37 ff.

gezogen, die Lippen wohl gebildet und das archaischen Bildwerken eigene. schmunzelnde Lächeln hat sich von den Mundwinkeln über den ganzen untern Teil des Gesichts verbreitet. Auch das Haar ist weit besser wiedergegeben als durch die Buckellöckehen oder bandartigen Locken der attischen Meister. Letztere lernten aber mit Erfolg von den fremden Künstlern und eigneten sich mit ihrer Technik auch viel von ihrem Stil an. Bald vermochten sie das Körperliche lebensvoller zu gestalten, den Faltenwurf und das Haar naturgemäßer nachzubilden. Dabei bewahrten sie ihre Selbständigkeit ebensowohl gegenüber der weichen Uppigkeit und Zierlichkeit der ionisch-nesiotischen, wie der größern Kräftigkeit und Derbheit der dorischen Kunst. Das zeigt sich namentlich bei der Stele des Aristion 1 und in den Werken Antenors, eines Sohnes des Malers Eumares. Er schuf die von Xerxes entführten bronzenen Tyrannenmörder, war aber schon unter der Herrschaft der Peisistratiden künstlerisch thätig 2. Eine mit großer Sauberkeit ausgeführte weibliche Gestalt dieses Meisters 3 zeigt in der Behandlung des zierlich bemalten Gewandes und in der Nachbildung des Faltenwurfes deutlich den Einfluss der nesiotischen Kunst, aber die Augen sind bereits gerade gestellt, das Gesicht hat einen massvollen heitern Ausdruck und ist von dem süßlichen Lächeln befreit, die Perücken der nesiotischen Figuren sind durch lose Schneckenlöckenen ersetzt. Es ist die Arbeit eines Künstlers, der die Fesseln der überkommenen Formen abzustreifen und über die Tradition hinauszukommen sucht und vermag. Damals wurde der Boden vorbereitet, auf dem die attische Kunst ihre Blüte entfaltete.

Manche Gelegenheit zu künstlerischem Schaffen im größern Stile boten die monumentalen Bauten, welche die Stadt schmückten, den Glanz des Fürstentums erhöhten, namentlich aber den bürgerlichen Lohnarbeitern und Handwerkern zu arbeiten und zu verdienen gaben 4.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 311, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Studniezka, Jahrb. d. arch. Inst. II (1887), 147.

<sup>3)</sup> C. Robert, Hermes XXII (1887), 129 ff.; Studniczka a. a. O. 135 ff. Die von Studniczka begründete Zusammengehörigkeit der Basis mit der Künstlerinschrift Antenors und der oben erwähnten weiblichen Statue wurde bestritten von E. Gardner, Journ. of hell. stud. X, 278 ff.; XI, 215, aber bestätigt von E. Heberdey, Mitt. d. arch. Inst. XV (1890), I26 ff.

<sup>4)</sup> Thuk. I. 54, 5: τήν τε πόλιν αὐτῶν καλῶς διεκόσμησαν. Aristot. Pol. V. 11, p. 1313 b, v. 18 zählt den von den Peisistratiden begonnenen Bau des Olympieion unter den Bauten auf, welche Tyrannen aufführen ließen, um die Unterthanen arm zu machen und zu beschäftigen. Vgl. Bd. I², 648, Anm. 3. — Nach E. Curtins hätte die ganze Stadt durch die Peisistratiden ein anderes Aussehen erhalten. Verholl. d. Hamburger Philol. Vers. 1855, S. 72 ff.; Att. Stud. II, 46;

Zur Verschönerung der Burg, auf der die Peisistratiden, wie die alten Könige residierten, ist unter ihrer Regierung sicherlich viel gethan worden. Wahrscheinlich haben sie an der Westseite einen würdigen. fahrbaren Aufgang hergestellt, der an der Stelle der spätern Mittelhalle der Propylaien auf die Burgfläche führte 1. Dann wurde der an der Nordseite der Burgfläche, dicht beim Erechtheion belegene Athena-Tempel ausgebaut und prächtiger ausgestattet. Es ist möglich, daß damals der ganze Tempel erbaut wurde, wahrscheinlich rührt jedoch von den Peisistratiden nur die später hinzugefügte äußere Säulenhalle her, die aus dem festen Kalksteine von Kara (am Hymettos) erbaut ist, während die Grundmauern aus dem Gesteine der Burg bestehen. Durch die Säulenhalle wurde der Tempel zu einem dorischen Peristylos mit je sechs Säulen an den Fronten und dreizehn an den Langseiten. An der Ost- und Westfront befand sich eine Vorhalle. Das Innere gliederte sich in eine nach Osten geöffnete dreischiffige Cella, wo das Kultbild der Göttin gestanden haben wird, und in ein von Westen zugängliches Hinterhaus (Opisthodomos) mit einem Hauptraume und zwei sich daran anschließenden Gemächern. Die Gesamtlänge des Tempels betrug in den Fundamenten 34,5 m, in der Architravlänge etwas über 33 m. Er mass also gerade einhundert Fuss zu 0,33 m und hiefs darum auch in amtlicher Sprache Hekatompedon 2. Da

Erläut. Text zu den Karten zur Topogr. Athens 27ff; Stadtgeschichte Athens 67ff. E. Curtius geht indessen entschieden zu weit. Vgl. C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 497ff.

Ygl. über die Polygonalmauer, die als Stütze für die aufsteigende Bahn diente, Mitt. d. arch. Inst. XIV (1889), 325; E. Curtius, Stadtgesch. Athens 68.

<sup>2)</sup> Bei der methodischen Aufräumung der Akropolis in den Jahren 1885-1889 wurden die Grundmauern des Tempels, ferner in der Burgmauer vermauerte Porosgebälkstücke und im Schutte östlich vom Parthenon Säulentrommeln aufgedeckt. Über den Tempel vgl. namentlich W. Dörpfeld, Der alte Athena-Tempel auf der Akropolis, Mitt. d. arch. Inst. XI (1886), 337; XII (1887), 25 ff. und 190 ff., wo die Einwendungen E. Petersens, ebenda XII, 62 ff. teilweise widerlegt werden. H. Lolling, Έχατόμπεδον, Athen 1890 ('Αθηνά 1890, S. 627 ff.). L. stellt in dieser Schrift scharfsinnig die Bruchstücke der die Verwaltung des Hekatompedon durch die ταμίαι betreffenden Inschrift (CIA. IV. 3, p. 137-139) zusammen und kommt mit Dörpfeld in dem Ergebnisse überein, dass der bei der Verwüstung der Akropolis im Jahre 480 stark durch Feuer beschädigte Tempel wiederhergestellt wurde und noch im 4. Jahrhundert (nach Dörpfeld noch zur Zeit des Pausanias) existierte. Man verzichtete jedoch mindestens auf die Wiederherstellung des Peristyls, dessen Nordrand dann von der Korenhalle des Erechtheions überbaut wurde. L. sucht nachzuweisen, dass auch nach Erbauung des neuen, großen Athena-Tempels (des Parthenon) der alte im amtlichen Sprachgebrauche den Namen Hekatompedon oder νεως Έπατόμπεδος behielt, und das jener in die beiden Hauptteile Parthenon

nach der Verheerung der Burg durch die Perser höchst wahrscheinlich nur das als Schatzkammer dienende Hinterhaus wiederhergestellt wurde, so nannte man fortan diesen Rest des alten Athena-Tempels schlechtweg Opisthodomos 1. Aller Wahrscheinlichkeit nach

(Ostcella) und Opisthodomos zerfiel. Gegen diese Ansicht wendet sich mit zwingenden Gründen W. Dörpfeld, Mitt. XV (1890), 420. Nach Dörpfeld war der Opisthodomos das Hinterhaus des alten Tempels, der neue zerfiel in den Neos Hekatompedos und den Parthenon. F. C. Penrose, On the ancient hecatompedon, Journ. of hell. stud. XII (1891), 275 ff. setzt das vorpersische Hekatompedon an die Stelle, wo später der perikleische Athena-Tempel stand.

An der Identität des Hekatompedon, dessen Verwaltung durch die ταμίαι der Göttin der oben erwähnte, wahrscheinlich im Jahre 485/4 gefaßte Volksbeschluß regelte (vgl. S. 277, Anm. 6), mit dem beim Erechtheion aufgedeckten Tempel ist gar nicht zu zweifeln. Dieser Tempel war 100 Fuß zu 0,33 m lang. Vgl. über das Maß Bd. I², S. 621 und Dörpfeld, Mitt. d. arch. Inst. XV, 172. Über die Angabe bei Hesych. s. v. ἐκατομπεθος, daß der neue Tempel 50 Fuß länger war als der alte vgl. E. Petersen, Mitt. d. arch. Inst. XII, 67; Dörpfeld ebenda XV, 435. Ferner deckt sich auch seine Einteilung mit der des Hekatompedon im Volksbeschlusse. Das προνήιον ist die östliche Vorhalle, δ νεώς die Cella, τὸ οἴκημα ταμιεῖον die 6,20 m × 10,65 m große Hintercella, τὰ οἰκήματα sind in den zwei sich an dieselbe anschließenden Räumen (6,20 × 4,50, bzw. 4,85 m) wiederzufinden.

1) Hdt. VIII, 51 nennt diesen alten Tempel to toor. Die Perser finden einige wenige των Αθηναίων έν τῷ τρῷ ἐόντας, ταμίας τε τοῦ τροῦ και πένητας άνθρώπους 2τλ. Da hier von den ταμίαι die Rede ist, so kann es nicht das Erechtheion (E. Petersen, Mitt. d. arch. Inst. XII, 63), sondern nur der Athena-Tempel sein. Vgl. Dörpfeld a. a. O. XII, 27 ff. 191 ff. Das μέγαφον dieses Tempels: Hdt. VIII. 53, 11. Das nach Westen gewandte μέγαρον (το πρός έσπέρην τετραμμένον): Hdt. V, 77. Vgl. dazu Dörpfeld a. a. O. 208. Dals es neben dem Athena-Tempel einen besonderen Erechtheus-Tempel gab, ergiebt sich aus Hdt. VIII, 55: kort kv τῆ ἀχροπόλει ταύτη Έρεγθέος τοῦ γηγενέος λεγομένου εἶναι νηός, ἐν τῷ ἐλαίη τε καὶ θάλασσα ἔνι, κτλ. Dieser Tempel ist το Ισόν bei Hdt. VIII. 54, 8 und 41, 9 (vgl. Petersen a. a. O.). Die Athener, die dem Herodotos die Geschichten erzählten, redeten natürlich nur von dem (in der betreffenden Erzählung gerade in Frage kommenden) Tempel, und das scheint die schwankende Bezeichnung Hdts. veranlasst zu haben, zumal die im Athena-Tempel verehrte Göttin ebenso Polias war, wie die in der Polias-Cella des Erechtheions. Welcher Tempel V, 72 und 77 gemeint ist, läßt sich nicht mit Sicherheit entscheiden (Petersen und Dörpfeld sind verschiedener Ansicht), V, 90 handelt es sich wohl um den Athena-Tempel. Jedenfalls überragte letzterer Tempel der Stadtgöttin so sehr alle übrigen Heiligtümer auf der Burg, namentlich auch das kleine Erechtheion, dass man ihn ohne Besorgnis vor einem Missverständnis ro tegóv nennen konnte. Dieser Tempel ist ohne Frage το tερόν bei Thuk. I, 126 mit dem βωμός, an dem die Kyloneier Schutz suchen; πρός το αγαλμα bei Hdt. V, 71 (vgl. Plut. Solon 12: ἐξάψανιες δὲ τοῦ έδους χρόχην κλωστήν κτλ.), sicherlich der neue Athena-Tempel der ναός bei Xen. Hell. II. 3, 20 und δ νεώς bei Aristot. Hist. an. VI. 24, p. 577 b, v. 30.

schmückte den Giebel seiner Stirnseite eine von ionischen Künstlern gearbeitete Gigantomachie, von der sich Bruchstücke, namentlich

Das Erechtheion heißt CIA. I, 322 urkundlich: ὁ νεως ὁ ἐν τη πόλει, ἐν ψ τἰ ἀρχαῖον ἄγαλμα.

Da bei Xen. a. a. O. der νπός auf der Burg, wohin die den Bürgern abgenommenen Waffen gebracht wurden, nur der Parthenon sein kann, so meint dieser Autor den alten Athena-Tempel, wenn er I. 6, 1 sagt: ὁ παλαιὸς τῆς Δθψής νεως εν Αθήναις ενεπρήσθη (im Jahre 406/5). Vgl. dazu Demosth. XXIV (2 Timokr.) 136: και οι ταμίαι έφ' ων ό Όπισθοδόμος ένεπρήσθη, και οι τών τίς θεού και οι των άλλων θεων έν τῷ οἰκήματι τούτῳ ἦσαν, ἔως ή κρίσις αὐτοις ίχιvero. Demosth. meint offenbar dasselbe Ereignis, über das Xenophon berichtst. Vgl. Dörpfeld, Mitt. d. arch. Inst. XII, 203. Auf die Wiederherstellung des Tespels bezieht sich CIA. II, 829. Vgl. Dörpfeld a. a. O. 46. degatos vens: CIA. I, 93; II, 74. 163 (vgl. Dörpfeld a. a. O. 50), 672. 733. 735 (Inventar des άρχαῖος νεώς, vgl. Dörpfeld a. a. O. 196); 751. 758; Schol. Aristoph. Lysistr. 278 (Volksbeschlus aus Kleisthenischer Zeit gegen die Athener, die es mit Kleomens gehalten hatten: καλ αναγράψαντες είς στήλην χαλκην έστησαν έν πόλα κα τον άρχαιον νεών. Da παρά τον άρχαιον νεών offenbar in dem Volksbeschlus selbst stand, so kann es sich hier nur um das Erechtheion handeln [vgl. Wikas witz, Philol. Unters. I, 71], — CIA. II, 464 steht ἀρχαῖος νεως τῆς Δθενάς τίξε θο λιάδος); CIA. II, 332 und Mitt. d. arch. Inst. VIII, 59, v. 25: ἐν ἀκροπόλει παρὰ τὰν νεω της Άθηνας της Πο(λιάδος). Die CIA. II, 464 gebrauchte Formel verbindet und vervollständigt die in den beiden andern Inschriften und im Schol. Aristoph. Lysist. 273. Im Inventar des ἀρχαῖος νεώς CIA. II, 733 und 735 befinden sich Schalen, 🗰 der Athena Polias geweiht sind. Freilich war die im Athena-Tempel verehrte Göttin ebenso Polias (CIA. I, 273; II, 163. 649; Dörpfeld a. a. O. 192), wie die in der Polias-Cella des Erechtheions, aber wenn Philochoros, Frgm. 146 (Dionys. Hal. Dein. 3) sagte: Iver είς του Πολιάδος νεών είσελθουσα, καλ δύσα είς το Πανδρόσιου, έπι τον βωμον άνεβατ του Έρχείου Διὸς τὸν ὑπὸ τῆ ἐλαία κατέχειτο, so meinte er das Erechtheion. Dasselbe gilt von Strab. IX, 396: άρχαῖος νεως ό τῆς Πολιάδος έν ψ ὁ ἄσβεστος λεχνος και ο Παρθενών ου εποίησεν Ίκτινος (Dörpfeld sieht sich genötigt, einen Irrum Strabons anzunehmen). Demnach muss das Polias-Erechtheus-Heiligtum zur Unterscheidung von dem neu errichteten, unter den Peisistratiden mindestens ausgebauten Athena-Tempel amtlich ο ἀρχαῖος νεώς genannt worden sein und diesen Namen auch nach der Erbauung des Parthenon und dem eigenen Ausbau (der kein völliger Neubau war) beibehalten haben. Dass das Hekatompedon älter als das 6. Jahrhundert war, folgt keineswegs aus Od. VIII, 81 (Athena dire d' Egertic: πυχινόν δύμον) und Il. II, 546-551 (Δήμον Έρεχθήσς μεγαλήτορος, ών ποτ' Αθίσ θρέψε, Διος θυγάτηρ. τέπε δε ζείδωρος άρουρα — κάδ δ' έν 'Αθήνης είσεν έψ ίκ πίονι νηφ. "Ενθα θέ μιν ταύροισι καὶ ἀρνειοῖς ιλάονται Κούροι 'Αθηναίων περιτελίομένων ένιαυτών), denn die Verse sind vermutlich erst in der Peisistratiden-Zik entstanden, und erstere Stelle bezieht sich auf das Heiligtum oder den Königpalast des Erechtheus (Aeschyl. Eumen. 855), letztere nicht notwendig auf des Athena-Tempel. Vgl. die verschiedenen Erklärungen von E. Peterzen a. a. 0. und Dörpfeld a. a. O. 26. 207.

Es fragt sich nun, wie der ältere Athena-Tempel hiefs, wenn er nicht der άρχαιος νεως der Urkunden war. Die Inventare der Schatzmeister-Urkunden gib-

von Athena, der Mittel- und Hauptfigur, erhalten haben. Die Giebel-

dern sich im 5. Jahrhundert (CIA. 1, 117 ff.) nach Gegenständen έν τῷ Πρόνεφ, έν τῷ νεῷ τῷ Ἐκατομπέδφ und έν τῷ Παρθενῶνι, in den Übergabe-Urkunden des Jahrhunderts (CIA. II, 642 ff.) kommt neben dem Neos Hekatompedos der Parthenon und Opisthodomos (II, 652, v. 24; 660, v. 61; 720 B, v. 32; 721 B, v. 23) vor, Parthenon und Opisthodomos waren nach gleichzeitigen Inventaren verschiedene Räume. Vgl. Dörpfeld, Mitt. d. arch. Inst. XII, 204. Im Opisthodomos wurden im 5. Jahrhundert die Barbestände des Schatzes der Athena, seit 535/4 auch die der andern Götter aufbewahrt. CIA. I, 32. Zahlung έκ τοῦ 'Οπισθοδόμου: CIA. I, 273, v. 19; vgl. Nr. 191. Alle vier Räume sind in dem neuen perikleischen Athena-Tempel nicht unterzubringen. Lollings Einteilung desselben in den Parthenon (große Ostcella) und Opisthodomos und Identifizierung des Neos Hekatompedos mit dem Hekatompedon oder ältern Athena - Tempel ist unhaltbar. Dörpfeld, Mitt. d. arch. Inst. XV, 426 ff. zeigt, dass der πρόνεως notwendig mit dem νεως (Hekatompedos) zusammengehört und Proneos, Neos Hekatompedos und Parthenon Räume desselben Tempels waren. Der νεώς ὁ Γκατόμπεδος war die große Ostcella mit dem Goldelfenbein-Bilde der Parthenos (vgl. namentlich CIA. II, 667, 670, 719, 727 und dazu U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. V, 89 ff.; Dörpfeld, ebenda VI, 283 ff.; XII. 49; XV, 430 ff.), der Parthenon die hintere Westcella. Letzterer Name war bereits im Gebrauch, als das Bild des Pheidias noch gar nicht Parthenos hieß (Michaelis, Parthenon, Anm. 75; Dörpfeld XV, 430) und ist also nicht von diesem abgeleitet, sondern wahrscheinlich von dem Beinamen der Athena Polias zur Unterscheidung von dem Hinterhause des ältern Tempels gebildet worden. Allmählich ging dann der Name Parthenon auf den ganzen Tempel über, der auch bisweilen nach dem Vorderhause Hekatompedos oder Hekatompedon genannt wurde. Lykurgos im Patm. Lex. rhet. Bullet. d. corr. hell. I, 150; Hesych. s. v. Έχατόμπεθος. Weiteres bei Michaelis, Parthenon, Anm. 68 und Jahn-Michaelis, Paus. descr. arcis Athen. (1880), p. 13.

Nach den Inventaren wurden im Neos Hekatompedos namentlich kostbare Weihegeschenke, im Parthenon neben einzelnen Weihegeschenken allerlei Pompgeräte aufbewahrt, von Geld ist nirgends die Rede. Dörpfeld, Mitt. XII, 35; XV, 429. Die Barbestände des Opisthodomos müssen sich also, wie in früherer Zeit, so auch nach Erbauung des perikleischen Tempels im Hinterhause des ältern befunden haben. Dazu stimmt gut die Verordnung vom Jahre 435/4 (CIA. I, 32): ταμιενέσθω τα της Αθηναίας χρήματα έν τῷ ἐπὶ δεξια τοῦ ὁπισθοδόμου, τὰ δὲ τῶν αλλων θεών έν τῷ ἐπ' ἀριστερά, d. h. in dem zur Rechten und in dem zur Linken belegenen oixqua des Opisthodomos. Dörpfeld a. a. O. XII. 38. 210. Mit diesem Ergebnisse Dörpfelds stimmt E. Curtius, Vortr. in d. Berl. arch. Gesellsch., Jahrbd. arch. Inst. 1890, Beibl. Anzeig. 163 und Stadtgesch. Athens 132 überein. Während jedoch Dörpfeld annimmt, dass nach der Verwüstung der Akropolis durch die Perser das ganze Hekatompedon mit Ausnahme des Peristyls wiederhergestellt worden sei, ist E. Curtius der jedenfalls richtigern Ansicht, daß man mit Rücksicht auf den gleich geplanten Bau eines neuen Tempels nur das als Schatzkammer dienende Hinterhaus wieder in Stand setzte. Bei Dörpfelds Annahme ist die Erbauung der Korenhalle des Erechtheions kaum zu verstehen, da sie von der Ostcella des wiederhergestellten Tempels völlig verdeckt worden wäre. Anderseits ist die amtliche Bezeichnung des Schatzhauses als ο Όπισθό δομος schlechtfiguren bestanden, ebenso wie die Kranzleisten, aus parischem Marmor, die Dachziegel aus naxischem <sup>1</sup>.

Südöstlich von der Burg nach dem Ilissos zu, wo sich ein alter heiliger Bezirk des olympischen Zeus befand, begann Peisistratos diesem Gotte einen großartigen Tempel zu erbauen. Von diesem Olympieion scheint jedoch infolge des Sturzes des Fürstenhauses nur die erste Fundamentierung ausgeführt worden zu sein. Jahrhundertelang blieb das Werk liegen, bis Antiochos IV. Epiphanes von Syrien (175—164) dem römischen Baumeister Cossutius die Fortführung des Baues übertrug. Derselbe begann mit Benutzung der alten Fundamentierung einen vollständigen Neubau, von dem der erhaltene Überrest eines gewaltigen Dipteros mit acht Frontsäulen in korinthischem Stil herrührt. Aber auch diesen Bau unterbrach der Tod 'des Königs, und erst Hadrian hat den Tempel vollendet <sup>2</sup>.

Südwestilch von Olympieion errichtete Peisistratos in dem Pythion, einer alten Kultstätte des pythischen Apollon, einen neuen Tempel 3. Vermutlich ist in dieser Zeit auch der jüngere Tempel des Dio-

hin durchaus treffend, da es eben das allein stehen gebliebene Hinterhaus war. Es diente nicht mehr als Kultstätte, sondern nur als Schatzkammer und heißt deshalb auch οἶκος, nicht νεώς. Vgl. Harpokr. s. v. ὑπισθόδομος —— ὁ οἶκος ὁ ὅπισθεν τοῦ νεω τῆς Ἀθηνᾶς (also ein vom Athenatempel gesondertes Haus) οὕτω καλεῖται, ἐν ῷ ἀπετίθεντο τὰ χρήματα. Vgl. Suid. Phot. Hesych. s. v. Bekker, Anecd. gr. I. 286, 27: ᾿Αθηνῆσι τὸ ταμιεῖον τῶν χρημάτων τῶν ἰερῶν, ἐπεὶ ἦν ὅπισθεν τοῦ ναοῦ τῆς ᾿Αθηνᾶς. Vgl. die Zusammenstellung der bezüglichen Glossen bei Michaelis, Parthenon, S. 293 und Jahn-Michaelis, Paus. descriptio arcis Athen., p. 18 und 19.

Studniczka, Mitt. d. arch. Inst. XI (1886), 185 ff.; Overbeck, Griech. Plastik<sup>4</sup> 193.

<sup>2)</sup> Über das Olympieion vgl. Thuk. II, 15; Aristot. Pol. V. 11, p. 1313 b (vgl. S. 337, Anm. 4); Vitruv. VII, Praef. 15; Liv. XLI, 20; Strab. IX, 396; Vell. Paterc. I. 10; Plin. XXXVI. 6, 45 (vgl. Dörpfeld, Mitt. d. arch. Inst. XI, 344); Sueton, Aug. 60; Paus. I. 18, 6; Cass. Dio LXIX, 16; Philostr. Vit. Sophist. I. 25, 3 u. s. w. Sammlung der bezüglichen Stellen bei E. Curtius, Stadtgesch. Athens, p. XLII. — Revett und Stuart, Altert. von Athen III, 10, Taf. 7—10; Εφημ. ἀρχαιολ. 1862, p. 26 (mit Plan); Loescheke, De Paus. descript. urb. Athen. quaest. (Dorpat 1883, Progr), p. 11; A. Milchhöfer, Baumeisters Denkm. Athen, S. 35 (des Separatabdruckes); E. Curtius, Erläuternd. Text zu den sieben Karten zur Topogr. Athens, S. 47; Atlas von Athen, Bl. X; Stadtgesch. Athens 74. 268; L. Revier, The Olympieion at Athens, Papers of the American School at Athens I (1885), p. 183 ff.

<sup>3)</sup> Hesych. s, v. ἐν Πυθίφ χέσαι; Phot. Suid. s. v. Πύθιον. Vgl. C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 500; E. Curtius, Stadtgesch. Athens, S. 74. Vgl. über das Pythion, S. 72, Anm. 1 und S. 88, Anm. 2. Uber den von dem jüngern Peisistratos in dem Pythion errichteten Altar weiter unten.

nysos im Lenaion am Südfusse der Burg entstanden <sup>1</sup>. Ferner schrieb Theopompos dem Peisistratos die Erbauung des Gymnasions im Lykeion zu. Allerdings hatte der Herrscher zu Lykos, dem Heros der Diakria nähere Beziehungen, doch der wohlunterrichtete Philochoros bezeichnete Perikles als den Erbauer des Lykeions <sup>2</sup>.

Besondere Aufmerksamkeit schenkte Peisistratos der Versorgung der Stadt mit reichlichem und gutem Wasser. Bei der trockenen Lage Athens und der Vermehrung der Einwohnerzahl gehörte die Lösung der Wasserfrage zu den dringendsten Bedürfnissen der Bürgerschaft und bot der Regierung eine Gelegenheit, sich im Stadtvolke Dank und Popularität zu erwerben. Unmittelbar bezeugt ist freilich nur, dass die Peisistratiden die Quelle Kallirrhoe in einen Röhrenbrunnen mit neun Offnungen (Enneakrunos) fasten 3, aber höchst wahrscheinlich verdankte ihnen die Stadt noch ein bedeutenderes Wasserwerk. Im 6. Jahrhundert ist der alte, aus mehreren Quellen und Tiefbrunnen bestehende Stadtbrunnen, der sich am östlichen Fuße des Pnyxfelsens in der Axe der Propylaien befand, durch die Anlage einer aus dem obern Ilissos-Thale kommenden Wasserleitung, eines mächtigen Wasserbehälters und eines Brunnenhauses vergrößert worden. Allen Anzeichen nach gehört dieses Wasserwerk zu den Bauten der Peisistratiden 4.

f.

Die Tempelbauten und sakralen Stiftungen waren Züge einer Politik, die bereits die klugen Tyrannen von Korinthos und Sikyon in wohlverstandenem eigenem Interesse befolgt hatten. Während jedoch jene namentlich Delphi und Olympia zu gewinnen und dadurch von außen her ihre Stellung im Innern zu befestigen gesucht hatten, baute Peisistratos den Tempel der Stadtgöttin aus und errichtete auch dem pythischen und olympischen Gotte in Athen selbst Heiligtümer. Aber die Peisistratiden begnügten sich nicht nur mit Bauten, sondern sorgten auch für die Darbringung der Opfer und die Veranstaltung der öffentlichen Feste 5. Hippias und Hipparchos ordneten persönlich den Fest-

E. Curtius, Stadtgesch. Athens, S. 78 mit Plan. Vgl. über das Lenaion S. 88, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 166, Anm. 8.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 88, Anm. 4.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 88, Anm. 4 auf S. 90. Vgl. noch über die antiken Wasserbauten Athens: E. Ziller, Mitt. d. arch. Inst. II (1877), 107 ff. 120 ff.; Milchhöfer, Erläut. Text zu den Karten von Attika, Heft II; S. 19 ff. 33 ff.; E. Curtius, Stadtgesch. Athens 86 ff.

<sup>5)</sup> Thuk. VI. 54, 5: xai és ra lega Edvov.

zug an den großen Panathenaien<sup>1</sup>, die im Jahre 566/5, als der Philaide Hippokleides Archon war, als penteterisches, mit gymnischen Wettkämpfen verbundenes Fest eingeführt worden waren. Seitden feierte man in jedem dritten olympischen Jahre, kurz vor den Pythien, das jährliche Fest der Stadtgöttin mit höherm Glanze. Aller Wahrscheinlichkeit nach haben die Peisistratiden viel zur Erweiterung und Regelung des Festprogramms beigetragen, da das junge Hochfest gegen Ende ihrer Regierung in voller Ausbildung erscheint<sup>2</sup>.

Gegenüber dem Zeugnisse des Pherekydes und der im letzten Grunde in der Atthis wurzeluden Augabe bei Eusebios kann es nicht ins Gewicht fallen, wen es im Schol. Aristeid. Panath, p. 323 Dindorf heisst, dass Erichthonios die kleine Panathenaien stiftete, τα δε μεγάλα Πεισίστρατος εποίησε. In neuern die Regierus der Peisistratiden über Gebühr verherrlichenden Darstellungen wird also mit Ur recht die Stiftung der großen Panathenaien dem Peisistratos zugeschrieben. Beloch Griech. Gech. I, 329. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 482, S. 785 be merkt: "Durch das panathenaeische Fest, das er geschaffen hat, hat Peisistrate die gymnastische und musische Bildung zum Eigentum des ganzen Volkes gemacht." Aber \$ 413, S 665 liest man: "Der große Aufschwung, den Athen genommen, fand seinen äußern Ausdruck in dem im Jahre 566, vielleicht auf Antrag des Peisistratos begründeten Feste der Panathenacen." Näher liegt freilich der Gedanke, dass die Anregung zu der Stiftung von den Philaiden oder Alkmeoniden ausging, die sich mit Eifer und Erfolg an den großen Wettspieles beteiligten und in Athen eine leitende Rolle spielten (vgl. S. 304, Anm. 6 and S. 306. Ann. 1', während Peisistratos damals erst aus dem armen Landvolke, de doch wenig Interesse für gymnische Agone hatte, seine Partei zu bilden begun und agrardemokratische Politik trieb vgl. S. 308f.'.

Nach Ed. Meyer sollen im Jahre 565 die Panathenaien im Gegensatze zu der Kulten der einzelnen Gaue und Heiligtümer in ein Nationalfest der gesamten, ze einem Staatswesen geeinigten Bürgerschaft Attikas umgewandelt worden zus Auch diese schöne Absicht hat schwerlich mitgewirkt. Die staatliche Einiger hatte sich schon längst vollzogen und zwar nach Ed. Meyers allerdings iniger Ansicht wesentlich durch Solon, vgl. darüber S. 267 Anm., und eine Stiftung zu einer derartigen Tendenz passt dech wahrlich nicht in die Zeit heftiger regionals

<sup>1)</sup> Vgl. die S. 93, Anm. 1 augeführte Litteratur.

<sup>2)</sup> Pherekydes nach Didymos b. Markell. Thuk. 3: Ἰπποκλείδης, ἐφ' οἱ ἐρχοντος Παναθήναια ἐτέθη (vgl. S. 304, Anm. 5). Euseb. Vers. Arm Abr. 1451 = 566.5 (Ol. 53, 3): Atheniensium agon gymnicus institutus est. Hieron. Abr. 1451: Agon gymnicus, quem Panatheneon vocant, actus. Vgl. CIA. II, 331: Invαθηναίων τῶν μεγάλων τῷ γυμνικῷ ἀγῶνι κιλ. Aristot. Ίθπ. 59, 1: τῶν Πωνθηναίων . . . τὸν γυμνικὸν ἀγῶνα. Volksbeschluß bei Demosth. XVIII (v. Kr.) 116. Die grossen Panathenaien, Παναθήναια τὰ μεγάλα (CIA. I, 9. 31. 37. 18. 419: II, 162 c. 25 n u. s w. wurden unter Umständen auch im amtlichen Spracegebrauche (Dittenberger, Sylloge, Nr. 36, Anm. 22) Παναθήναια genannt. Die jährlichen Panathenaien heißen bisweilen II. τὰ κατ ἐνιαντόν (CIA. II, 163) oder Π. τὰ μικφ.: (Lys. XXI, 2—4), meist einfach Παναθήναια (Dittenberger, Sylloge, Nr. 380 = CIA. II, 163).

Ursprünglich bestand wohl das Fest hauptsächlich aus einer Prozession nach der Burg, wo man der Göttin am 28. Hekatombaion zum Danke für die Ernte ein neues Gewand und ein großes Opfer darbrachte <sup>1</sup>. Frühzeitig mögen dann Roß- und Wagenrennen die Vorfeier belebt haben <sup>2</sup>, die bei den großen Panathenaien immer größere Ausdehnung gewann. Mehrere Tage <sup>3</sup> dauerten die hippischen und gymnischen Agone, die Wettvorträge der aus den homerischen Epen recitierenden Rhapsoden <sup>4</sup> und die von Perikles erweiterten musikalischen Aufführungen <sup>5</sup>. Eine auch an dem jährlichen Feste stattfindende nächtliche Feier (Pannychis) mit Fackellauf bildete den Übergang von den Agonen <sup>6</sup> zum höchsten Festtage, an dem sich der Festzug, wie bei

Parteikämpfe. — Was die Stellung der Peisistratiden zu den Panathenaien betrifft, so ist nur so viel gewiß, daß sie die Stadt- und Staatsgöttin durch den Umbau und die Ausschmückung ihres Tempels ehrten und sich auch eifrig der Veranstaltung ihres Hauptfestes und der Festordnung annahmen Thuk. I, 21; VI, 56, Aristot. 49n, 18; Ps. Plat. Hipparch. 228 B.

<sup>1)</sup> Das Hochfest τῆ τρίτη φθίνοντος: Schol. Plat. Pol. 327a; vgl. Eurip. Herakl. 777. Näheres bei A. Michaelis, Parthenon 320; K. F. Hermann, Gottesdienstl. Altert., § 54, 14; A. Mommsen, Heortologie 127 ff.; Chronologie 112. Vgl. auch Nissen, Rhein. Mus. XL (1885), 329. Inbezug auf den Peplos vgl. Il. VI, 271 ff.; Schol. Plat. Pol. 327a; Schol. Aristoph. Ritter 569; Schol. Eurip. Hek. 468; Harpokr. s. v. πέπλος. Mehr außer in den angeführten Schriften bei Schubert, Hermes X, 448 ff.; Studniczka, Beitr. zur Gesch. d. altgr. Tracht, Abhdl. d. arch. epigr. Seminars d. Univers. Wien VI (1886), 136 ff.; Wilamowitz, Euripid. Herakles I, 346; Köhler, Mitt. d. arch. Inst. VIII (1883), 57 ff.; Dörpfeld ebenda XII (1887), 199 ff.; Foucart, Bull d. corresp. hell. XIII (1889), 107 ff. [Anfertigung durch die έργαστίναι].

Marm. Par. 18. Weiteres bei Michaelis a. a. O. 324. Vgl. auch Bd. 1<sup>2</sup>,
 S. 588 Anm.

<sup>3)</sup> In späterer Zeit wohl nicht weniger als sechs. Vgl. H. Sauppe, Comment. de inscr. Panath. Ind. schol. Gott. 1858, p. 7; A. Mommsen, Heortologie 204.

<sup>4)</sup> Ps. Plat. Hipparch. 228B; Lykurg. g. Leokr. 102.

Plut. Perikl. 13. Vgl. dazu E. Reisch, De musicis Graecorum certaminibus (Wien 1885, Diss.) 10ff.

<sup>6)</sup> CIA. II, 163. Näheres außer in den S. 93, Anm. 1 erwähnten Schriften bei N. Wecklein, Hermes VII, 440 ff. Vgl. auch S. 166, Anm. 2 und S. 271, Anm. 1. Über die als Siegespreise verteilten Amphoren mit Öl von den Bäumen der Göttin vgl. Monum. d. Inst. X, Tav. 47 ff. und dazu die Beschreibung von de Witte, Annali d. Inst. XLIX, 294 ff.; Michaelis, Parthenon 322 ff.; L. v. Urlichs, Beitr. zur Kunstgeschichte, Leipzig 1885; Baumeister, Denkmäler, S. 1151 ff. Die Preise wurden im 5. und 4. Jahrhundert von den zehn (zur Zeit des Aristoteles aus den Phylen erlosten), auf vier Jahre bestellten ἀθλοθέται überreicht, denen die Leitung der Wettkämpfe und des Festzuges oblag und die zugleich in Gemeinschaft mit dem Rate für die Anfertigung des Peplos und die Herstellung der Ölkrüge sorgten.

den kleinen Panathenaien, in der Morgenfrühe 1 unter Beteiligung der gesamten Bürgerschaft und ihrer Beamten vom äußern Kerameikos aus in Bewegung gesetzt 2. Eine der Göttin auf dem großen Altare vor ihrem Tempel dargebrachte Hekatombe, von der dann das ganze Volk gespeist wurde, bildete den Abschluß des Festes 3.

Ein demokratischer Tyrann mußte darauf bedacht sein, gegenüber den Kulten und Festen der Adelsgeschlechter, wie es die Pandia und Theoinia waren 4, volkstümliche Kulte zu begünstigen und Feste zu veranstalten, die das Volk belustigten und zugleich vom politischen Leben abzogen. Schon Periandros und Kleisthenes hatten darum den Kultus des den Segen des Land- und Weinbaus spendenden Dionysos gehoben 5, da derselbe einen bäuerlichen, demokratischen Zug hatte und seinem Wesen nach mit allerlei Lustbarkeiten und Possen verbunden war. Für Peisistratos, der als Führer der Diakrier emporgekommen war und seinen stärksten Anhang im Landvolke besaß, lag die Pflege dieses Kultus besonders nahe. Gerade in der weinbauenden Diakria, in Ikaria, Marathon, Brauron und anderwärts hatte derselbe starke Wurzeln geschlagen, aber auch in den andern Landgemeinden Attikas wurde im Poseideon ein derblustiges, echt bäuerliches Dionysosfest begangen 6.

In der Altstadt hatte dieser Dionysos keine hervorragendere Kultstätten, denn Stammgott der alten Geschlechter war Dionysos als Melanaigis oder Wogengott und als Pater Theoinos 7. Allerdings ehrte man in Athen den Gott des Weinbaues und der Fruchtbarkeit durch

<sup>1)</sup> CIA. II, 163, v. 34.

<sup>2)</sup> Über den äußern Keramikos vgl. S. 97, Anm. 4 auf S. 98 und über den Weg des Festzuges außer den S. 93, Anm. 1 erwähnten Schriften, C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 285; Loeschcke, Die Enneakrunosepisode (Dorpat 1883, Progr.) 13f.; Wilamowitz. Philol. Unters. I, 203; E. Curtius, Ber. d. Berl. Akad. 1884, S. 504; Stadtgeschichte Athens, S. 85.

Aristoph. Wolk. 386 und Schol.; CIA. I, 188; II, 163 (Dittenberger, Sylloge, Nr. 380); 741 a, v. 36. N\u00e4heres in den angef\u00fchrten Schriften.

Pandia: Wilamowitz, Philol. Unters. I, 133; A. Mommsen, Heortologie, S. 60, Ann. 1. Theoinia: S. 74, Ann. 2.

<sup>5)</sup> Bd. I2, 652, 665.

<sup>6)</sup> Τὰ κατ' ἀγους Διονύσια. Ein Bild des Bauernfestes bei Aristoph. Acharu. 241 ff. Vgl. CIA. II, 578; Aesch. g. Tim. 157; Bekker, Anecd. gr. I. 235, 6; Schol. Plat. Pol. 475 D; Hesych. s. v. Διονύσια. Näheres bei K. F. Hermann, Gottesdienstl. Alterth., § 57, Anm. 8 ff.; A. Mommsen, Heortologie 323 ff.; Schömann, Gr. Altert. II², 489 ff.; Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. V. 3, 161 ff.

<sup>7)</sup> Vgl. S. 71, Anm. 1; S. 74, Anm. 2; S. 115, Anm. 3; S. 118, Anm. 2.

zwei große Feste, die Lenaien und die altionischen Anthesterien oder ältern Dionysien, aber das Heiligtum, das den Mittelpunkt dieser Feste bildete, das des Dionysos in Limnai oder das Lenaion<sup>1</sup>, lag in der vorstädtischen Niederung südlich von der Burg, und der Kultus des Lenaien - und Anthesteriengottes war nahe mit dem eupatridischen Königtume und dem Adel verknüpft<sup>2</sup>. Aller Wahrscheinlichkeit nach hat Peisistratos, der vermutlich dem Dionysos am Südfuße der Burg einen neuen Tempel erbaute<sup>3</sup>, die großen, städtischen Dionysien eingeführt oder wenigstens zu ihrer spätern Bedeutung erhoben und damit zugleich gegenüber den lokalen Festen der Einzelgemeinden ein sie überragendes Fest des Gesamtstaates geschaffen<sup>4</sup>. Man feierte das vom Archon geleitete<sup>5</sup> Fest an den unmittelbar den Pandia vorangehenden Tagen vom 9. bis 13. Elaphebolion (April), wodurch jene, vermutlich nicht ohne Absicht in Schatten gestellt werden<sup>6</sup>.

Unter den Festlichkeiten traten bei den städtischen Dionysien die dramatischen Aufführungen in den Vordergrund? Die Anfänge derselben wurzeln in dem bei den Dionysosfesten üblichen Mummenschanze und den durch Arion in Korinthos künstlerisch ausgebildeten Chorgesängen, die von dem wahrscheinlich um den Altar gruppierten Chor unter rhythmischen und mimischen Bewegungen in

<sup>1)</sup> Vgl. S. 88, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 74, Anm. 2 und S. 155, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 343, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Über die Stiftung oder Neugestaltung des Festes durch Peisistratos vgl. Wilamowitz, Philol. Unters. I, 133; VII (Homer. Unters.) 209. 248; Hermes XXI, 621; Euripid. Herakles I, 86; II, 48. — Wo kein Missverständnis möglich war, nannte man das Fest schlechthin τὰ Διονύσια: CIA. I, 31. 38. 40; II, 467. 553 u. s. w. Δ. τὰ μεγάλα: CIA. II, 251. 311, v. 37; 312. 331, v. 75; 480—482 u. s. w. Δ. τὰ ἐν ἄστει: CIA. II, 300. 341. 383. 402. 444—446 u. s. w. Über die Dauer des Festes vgl. S. 171, Anm. 2 und A. Mommsen, Heortologie 387 ff. — Vgl. im allgemeinen K. F. Hermann, Gottesdienstl. Altert., § 59; Schömann, Gr. Altert. II³, 498 ff.; Preller, Gr. Myth. I², 555 ff.; Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altert. V. 3, 166 f. Vgl. auch U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. III (1878), 104 ff. 229 ff.; A. Müller, Gr. Bühnenaltertümer, Freiburg 1886.

<sup>5)</sup> S. 171, Anm. 2.

<sup>6)</sup> Wilamowitz, Philol. Unters. I, 133.

<sup>7)</sup> Quellen und Litteratur bei A. Müller a. a. O. und K. Sittl, Gr. Litteraturgesch. III (München 1887), 129 ff. Vgl. namentlich F. G. Welcker, Die gr. Tragödien, 3 Bd. Bonn 1839—1841; Th. Bergk, Gr. Litteraturgesch. III, 255 ff.; Hiller, Rhein. Mus. XXXIX (1884), 321 ff.; U. v. Wilamowitz-Möllendorf, Hermes XXI (1886), 597 ff. und Euripides Herakles I (Berlin 1889), 64 ff.; Oehmichen, Müllers Handb. d. kl. Altert. V. 3, 181 ff; Christ ebenda VII, 141 ff. und Oehmichen, Die Anfänge der dramatischen Wettkämpfe, Ber. d. bayer. Akad. 1889 II, 103—167.

den kleinen Panathenaien, in der Morgenfrühe 1 unter Beteiligung der gesamten Bürgerschaft und ihrer Beamten vom äußern Kerameikos aus in Bewegung gesetzt 2. Eine der Göttin auf dem großen Altare vor ihrem Tempel dargebrachte Hekatombe, von der dann das ganze Volk gespeist wurde, bildete den Abschluß des Festes 3.

Ein demokratischer Tyrann musste darauf bedacht sein, gegenüber den Kulten und Festen der Adelsgeschlechter, wie es die Pandia und Theoinia waren 4, volkstümliche Kulte zu begünstigen und Feste 🗷 veranstalten, die das Volk belustigten und zugleich vom politischen Leben abzogen. Schon Periandros und Kleisthenes hatten darum des Kultus des den Segen des Land- und Weinbaus spendenden Dionysos gehoben 5, da derselbe einen bäuerlichen, demokratischen Zug hatte und seinem Wesen nach mit allerlei Lustbarkeiten und Possen vor-Für Peisistratos, der als Führer der Diakrier emporbunden war. gekommen war und seinen stärksten Anhang im Landvolke besaß, lag die Pflege dieses Kultus besonders nahe. Gerade in der weinbauenden Diakria, in Ikaria, Marathon, Brauron und anderwärts hatte derselbe starke Wurzeln geschlagen, aber auch in den andern Landgemeinden Attikas wurde im Poseideon ein derblustiges, echt bäuerliches Dionysor fest begangen 6.

In der Altstadt hatte dieser Dionysos keine hervorragendere Kultstätten, denn Stammgott der alten Geschlechter war Dionysos als Melanaigis oder Wogengott und als Pater Theoinos?. Allerdings ehrte man in Athen den Gott des Weinbaues und der Fruchtbarkeit durch

<sup>1)</sup> CIA. II, 163, v. 34.

<sup>2)</sup> Uber den äußern Keramikos vgl. S. 97, Anm. 4 auf S. 98 und über den Weg des Festzuges außer den S. 93, Anm. 1 erwähnten Schriften, C. Wachmuth, Stadt Athen I, 285; Loeschcke, Die Enneakrunosepisode (Dorpat 1881, Progr.) 13f.; Wilamowitz. Philol. Unters. I, 203; E. Curtius, Ber. d. Berl. Akad. 1884, S. 504; Stadtgeschichte Athens, S. 85.

<sup>3)</sup> Aristoph. Wolk. 386 und Schol.; CIA. I, 188; II, 163 (Dittenberge. Sylloge, Nr. 380): 741 a, v. 36. Näheres in den angeführten Schriften.

<sup>4)</sup> Pandia: Wilamowitz, Philol. Unters. I, 133; A. Mommsen, Heortologic. S. 60, Aum. 1. Theoinia: S. 74, Anm. 2.

<sup>5)</sup> Bd. I2, 652. 665.

<sup>6)</sup> Τὰ κατ' ἀγονὸς Διονέσια. Ein Bild des Bauernfestes bei Aristoph Achar-241 ff. Vgl. CIA. II, 578; Aesch. g. Tim. 157; Bekker, Anecd. gr. I. 235, 6; Schol. Plat. Pol. 475 D: Hesych. s. v. Διονύσια. Näheres bei K. F. Herman, Gottesdienstl. Alterth., § 57, Aum. 8 ff.; A. Mommsen, Heortologie 323 ff.; Sabrann, Gr. Altert. II<sup>3</sup>, 489 ff.; Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altertums. V. 3, 161 ff.

<sup>7)</sup> Vgl. S. 71, Anm. 1; S. 74, Anm. 2; S. 115, Anm. 3; S. 118, Anm. 2

wei große Feste, die Lenaien und die altionischen Anthesterien oder kern Dionysien, aber das Heiligtum, das den Mittelpunkt dieser Feste ildete, das des Dionysos in Limnai oder das Lenaion 1, lag in der pretädtischen Niederung südlich von der Burg, und der Kultus des enaien - und Anthesteriengottes war nahe mit dem eupatridischen inigtume und dem Adel verknüpft 2. Aller Wahrscheinlichkeit nach at Peisistratos, der vermutlich dem Dionysos am Südfuße der Burg nen neuen Tempel erbaute 3, die großen, städtischen Dioysien eingeführt oder wenigstens zu ihrer spätern Bedeutung erhoben ad damit zugleich gegenüber den lokalen Festen der Einzelgemeinden asie überragendes Fest des Gesamtstaates geschaffen 4. Man feierte wom Archon geleitete 5 Fest an den unmittelbar den Pandia vorngehenden Tagen vom 9. bis 13. Elaphebolion (April), wodurch jene, armutlich nicht ohne Absicht in Schatten gestellt werden 6.

Unter den Festlichkeiten traten bei den städtischen Dionysien die ramatischen Aufführungen in den Vordergrund 7. Die Annge derselben wurzeln in dem bei den Dionysosfesten üblichen lummenschanze und den durch Arion in Korinthos künstlerisch auszielten Chorgesängen, die von dem wahrscheinlich um den Altar ruppierten Chor unter rhythmischen und mimischen Bewegungen in

<sup>1)</sup> Vgl. S. 88, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 74, Anm. 2 und S. 155, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 343, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Über die Stiftung oder Neugestaltung des Festes durch Peisistratos vgl. Filamowitz, Philol. Unters. I, 133; VII (Homer. Unters.) 209. 248; Hermes XXI, 21; Euripid. Herakles I, 86; II, 48. — Wo kein Missverständnis möglich war, namte man das Fest schlechthin τὰ Διονίσια: CIA. I, 31. 38. 40; II, 467. 553. a. w. Δ. τὰ μεγάλα: CIA. II, 251. 311, v. 37; 312. 331, v. 75; 480—482. a. w. Δ. τὰ ἐν ἄστει: CIA. II, 300. 341. 383. 402. 444—446 u. s. w. Über ie Dauer des Festes vgl. S. 171, Anm. 2 und A. Mommsen, Heortologie 87ff. — Vgl. im allgemeinen K. F. Hermann, Gottesdienstl. Altert., § 59: Schömm, Gr. Altert. II³, 498 ff.; Preller, Gr. Myth. I³, 555 ff.; Stengel, Müllers landb. d. kl. Altert. V. 3, 166 f. Vgl. auch U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. III 1878), 104 ff. 229 ff.; A. Müller, Gr. Bühnenaltertümer, Freiburg 1886.

<sup>5)</sup> S. 171, Anm. 2.

<sup>6)</sup> Wilamowitz, Philol. Unters. I, 133.

<sup>7)</sup> Quellen und Litteratur bei A. Müller a. a. O. und K. Sittl, Gr. itteraturgesch. III (München 1887), 129 ff. Vgl. namentlich F. G. Welcker, Die F. Tragödien, 3 Bd. Bonn 1839—1841; Th. Bergk, Gr. Litteraturgesch. III, 55ff.; Hiller, Rhein. Mus. XXXIX (1884), 321 ff.; U. v. Wilamowitz-Möllendorf, Iernes XXI (1886), 597 ff. und Euripides Herakles I (Berlin 1889), 64 ff.; Ochtichen, Müllers Handb. d. kl. Altert. V. 3, 181 ff; Christ ebenda VII, 141 ff. und Iehnichen, Die Anfänge der dramatischen Wettkämpfe, Ber. d. bayer. Akad. 389 II, 103—167.

antistrophischem Wechsel vorgetragen wurden und Stoffe aus den auf den Gott bezüglichen Mythen behandelten. Da die Mitglieder des Chores, die das Gefolge des Gottes darstellten, Bockfelle trugen, so hier ihr Gesang Tragodia 1.

Allmählich wurde der Chorführer und Vortänzer selbständiger, sonderte sich vom Chor ab 2 und trat ihnen als Schauspieler (fraugithe properties) gegenüber 3, indem er unter Zurücksetzung der eigenen Individualität im Sinne eines andern sprach und eine Begebenheit aus dem Leben des Gottes als etwas Gegenwärtiges darstellte. Er trug dabi auch das der Persönlichkeit, die er gerade vorstellte, angepaßte Kostim und konnte durch Umkleiden die Rolle wechseln. Sein Vortrag gab dem Chor, der durchaus im Vordergrunde des Schaustückes stand, reichlichen Anlaß, seine Empfindungen über das ihm Berichtete in längeren Gesängen auszudrücken. Ursprünglich übernahm der Dichter zugleich die Einübung des Chors und die Rolle des Schauspielers 4.

Als ältester Tragödiendichter oder Schauspieler galt vielfachter oder Schauspieler galt vielfachter Thespis 5 und zwar offenbar deshalb, weil er der älteste Tragiber

<sup>1)</sup> τράγων ψόή. Et. Magn. 764, 6: τραγφόια, ὅτι τὰ πολλὰ οἱ χόροι ἐτ Σατὸρων συνίσταντο οῦς ἐκάλουν τράγοις. Vgl. Athen. XIV, 630 c; II, 40 b; Diag.
Laert. III, 56 und dazu Hiller, Rhein. Mus. XXXIX (1884), 321. Über τὸ
künstlerische Ausbildung des Dithyrambos (vgl. Aristot. Poet. 4, p. 1449a) dazh
Arion vgl. Bd. I², 652, Anm. 4.

<sup>2)</sup> Vgl. Aristot. Poet. 4, p. 1449 a, v. 9: Ursprung der Tragödie ἀπὸ τῶν ἐξαρχύντων τὸν διθύραμβον πτλ.

<sup>3)</sup> inoxqlins als einer, der auf die Fragen des Chorführers antwortete, gedeutet bei Pollux IV, 123. Vgl. dazu G. Curtius, Verholl. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. 1886 III, 148 ff.; Rhein. Mus. XXIII, 255 ff. — Möglicherweise hier der Schauspieler inoxqlins, weil er die Worte eines andern wiedergab. Sommerbrodt, Rhein. Mus. XXII, 510 ff.; XXV, 439 ff.; XXX, 456 ff.; Heimsöth, De wes inoxqlins commentatio, Bonn 1874.

<sup>4)</sup> Vgl. Plut. Solon 29; Aristoph. Wesp. 1478.

<sup>5)</sup> Aristoph. Wesp. 1478: ἀρχούμενος τῆς νυκιὸς οὐδὶν παύεται | τάρχαι ἀπὸ οἶς θέσπις ἡγωνίζετο. Ps. Plat. Minos 321a: ἡ δὲ τραγωδία ἐστὶ παλαιὸν ἐνδιὰ, οὐχ ὡς οἴονται ἀπὸ Θέσπιδος ἀρξαμένη οὐδ ἀπὸ Φρυνίχου κτλ. Vgl. Plut. Soin 29 (Hermippos); Horat. A. P. 276; Suid. s. v. Θέσπις; Suid. Phot. s. v. οἰδι πρὸς τὸν μιόνυσον. Erster Schauspieler: Diog. Laert. III, 56; Clem. Alex. Strat. 365 P. Vgl. aber Pollux IV, 123: ἐλεὸς δ ἢν τράπεζα ἀρχαία, ἐφ ἢν πρὸσπιδος εἶς τις ἀναβὰς τοῖς χορευταῖ; ἀπεκρίνατο. — Die Angabe, daſs er aus durch seinen Dionysoskultus bekannten Ikaria stammte, beruht augenscheinen nicht auf wirklicher Überlieferung, sondern auf einer bloſsen Kombination. Vi Wilamowitz, Hermes XXI (1886), S. 620, Anm. 2. — Die unter seinem Numberbreiteten Stücke waren Fälschungen. Vgl. Suid. s. v. Θέσπις: Diog. Latt. V, 92 und dazu Hiller, Rhein. Mus. XXXIX (1884), 337; Daub, De Suides biog. Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XII, 412.

war, dessen Name sich späterhin erhalten hatte. Er verdankte das dem Umstande, daß er im Jahre 534 bei der ersten Aufführung von Tragödien an den wahrscheinlich damals gestifteten städtischen Dionysien den Preis errang 1. Nach Thespis traten die Athener Choirilos 2 und der Phliasier Pratinas 3 als Tragödiendichter hervor und fanden namentlich mit ihren Satyrspielen vielen Beifall.

9

Im Zusammenhange mit der Pflege des Dionysoskultus stand die Verbreitung der orphischen Lehre und die Hebung des eleu-

<sup>1)</sup> Marm. Par. 58: ἀφ' οὖ Θέσεις ὁ ποιητής (ἐφάνη) πρῶτος ὅς ἐδίδαξε (δρ)ὰ|μα ἐν ἄ)στ(ει καὶ ἐ)τέθη ὁ (τ)ράγος ἄθλον ἔτη ΗΗ(ΔΔΗ) ἄρχοντος ᾿Αθ(ηνησι . . .) ναίον τοῦ προτέρον. Die Ergänzung ermöglicht Suid. s. v. Θέσεις: ἐδίδαξε δὲ ἐπὲ τῆς πρώτης καὶ ξ΄ δλνμπιάδος (Ol. 61 = 636/2) und der Umstand, daſs Ol. 61, 4 Herakleides Archon war. Über die Urkundlichkeit der Angabe vgl. Wilamowitz, Philol. Unters. VII (1884), 248, Anm. 13. Eine Anekdote läſst ihn noch zu Lebzeiten Solons Tragödien aufführen. Plut. Solon 29; Diog. Laert. I, 59. Damit steht die Datierung bei Euseb. Vers. Arm. Abr. 1428 = 589, Hieron. Abr. 1426 591 im Zusammenhange. Vgl. S. 258, Anm. 3.

<sup>2)</sup> Suid. s. v. Χοιρίλος Αθηναϊος τραγικός ξδ΄ Όλυμπιάδι καθείς είς ἀγῶνας κτλ. Ol. 64 = 524/0. Cyrill. c. Iulian I, 13: Ol. 74; Euseb. Vers. Arm. Abr. 1533 = 484 (Ol. 74, 1), vermutlich infolge einer Verwechselung mit dem Samier Choirilos. Er soll dreizehn Siege errungen haben. Paus. I. 14, 3; Schol. Aristoph. Frösche 73; Suid. s. v. Σοφοκλής. Plot. de metris 3: Ἡνίκα μὲν βασιλεύς ἡν Χοιρίλος ἐν Σατύροις (aus einem unbekannten Komiker); vgl. A. F. Naeke, Choerili Samii quae supersunt etc. (Leipzig 1817), S. 257.

<sup>3)</sup> Suid. s. v. Hoartras (Ol. 70); Paus. II. 13, 6; Athen. I, 22 a. Vgl. Welcker, Satyrspiel, S. 276 ff.; K. F. Hermann, Philol. III, 507; Bergk, Gr. Litteraturgesch. herausg. von Hinrichs III, 261; Wilamowitz, Hermes XX (1885), 67 ff. Die Fragmente rühren von Satyrspielen her. Blass, Jahrb. f. kl. Philol. CXXXVIII (1888), 663.

<sup>4)</sup> Lobeck, De carminibus Orphicis, Königsberg 1824; de Orphei aetate, ebenda 1826; Aglaophamus sive de theologiae mysticae Graecorum causis, ebenda 1829 (grundlegend); Gerhard, Orpheus und die Orphiker, Abhdl. d. Berl. Akad. 1861, S. 22 ff.; P. Schuster, De veteris Orphicae Theologiae indole atque origine, Leipzig 1869; Wilamowitz, Homer. Untersuchungen, Philol. Unters. VII (1884), 199 ff.; O. Gruppe, Die griechischen Kulte und Mythen (Leipzig 1887) I, 612—677; Die rhapsodische Theogonie, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XVII (1890), 689 ff.; Susemihl, Diss. de theog. orph. forma antiquissima, Greifswald 1890; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 457—460; Erwin Rohde, Psyche (Freiburg und Leipzig 1890—1894) 395 ff. Von wesentlicher Bedeutung sind die Forschungen O. Kerns: De Orphei, Epimenidis, Pherecydis theogoniis, Berlin 1888, Diss.; Empedokles und die Orphiker, Archiv f. Gesch. d. Philos. I (1888), 498 ff.; vgl. II (1889), 387 ff. [Überlieferung der orphischen κρατῆρες]; Theogoniae orphicae fragmenta nova, Hermes XXIII (1888), 479 ff.; Zu den orphischen Hymnen, ebenda XXIV (1889), 498 ff.; Die Pharmakeutriai am Kypseloskasten,

sinischen Kultus<sup>1</sup>. Jene war ein Erzeugnis des großen sittlichreligiösen Gährungsprozesses, in dem sich das Hellenentum seit dem 7. Jahrhundert befunden hatte<sup>2</sup>. Die Göttergestalten des Epos waren in den Kultus eingedrungen und hatten die naturwüchsigen Mächte der Volksreligion vermenschlicht und in ethische Wesen umgestaltet. Die

Jahrb. d. arch. Instit. III (1888), 234 ff.; Orphischer Totenkult, Aus der Anomia, Festschrift für C. Robert (Berlin 1890) 86 ff.; Eubuleus und Triptolemos, Mitt. d. arch. Inst. XVI (1891), S. 1 ff.; das Kultbild der Göttinnen von Eleusis, ebenda XVII (1892), 125 ff.; C. Smith, Orphic myths on Attic Vases, Journ. of hell. stud. XI (1892), 343 ff. — Die unter dem Namen des Orpheus überlieferten Δργοναντικά (Epos in 1384 Hexametern) und Διθικά sind erst in nachehristlicher Zeit gegen Ende des Altertums entstanden. Den zum großen Teil auch erst in dieser Zeit verfaßten orphischen Hymnen sind ältere aus dem 1. und 2. Jahrhundert n. Chr. beigemischt. Dagegen haben O. Kern, De Orphei etc. und F. Dümmler, Arch. f. Gesch. d. Philos. VII, 147 ff. nachgewiesen, daß die Fragmente der rhapsodischen Theogonie nicht erst dem 2. Jahrhundert n. Chr. (wie Schuster a. a. O. darzuthun suchte), sondern noch der Zeit vor Platon angehören. Nicht zwingende Einwände gegen Kern von Ed. Zeller, Philos. d. Gr. 16 (1892), 96 ff.

1) Über die neueren Ausgrabungen in Eleusis vgl. S. 65. Grundlegend ist Lobecks in der vorherg. Anm. angeführtes Werk. K. O. Müller, Eleusinien in Ersch und Grubers Allgem. Encykl. I, 33, S. 287 ff.; Preller, Demeter und Persephone, Hamburg 1837; Paulys Realencyklop. III, 87 ff.; V, 312 ff.; Griech. Mythol.3 621 ff.; Gr. W. Nitzsch, De Eleusiniorum ratione publica, Kiel 1843; De Eleusiniorum actione et argumento, Kiel 1846; Chr. Petersen, Der geheime Gottesdienst der Griechen, Hamburg 1848; H. Sauppe, Die Mysterieninschrift von Andania, Abhdl. d. Gött. Gesellsch. d. Wiss. 1859, S. 217ff.; Ed. Gerhard, Bilderkreis von Eleusis, Abhdl. d. Berlin. Akad. 1862. 1863. 1865; A. Mommsen, Heortologie (Leipzig 1864) 222 ff.; K. Strube, Studien über den Bilderkreis von Eleusis, Leipzig 1870; R. Förster, Der Raub und die Rückkehr der Persephone, Stuttgart 1874; H. Sauppe, Attica et Eleusinia, Index schol. Gott. 1880/1; P. Foucart, Le culte de Pluton dans la religion éleusinienne, Bullet. d. corr. hell. VII (1883), 387 ff.; Wilamowitz, Philol. Unters. VII (1884), 207 ff.; E. Curtius, Athen und Eleusis, Deutsche Rundschau XXXIX (1884), 200 ff.; Dittenberger, Die eleusinischen Keryken, Hermes XX (1885), 1-40; A. Nebe, De mysteriorum Eleusiniorum tempore et administratione, Halle 1887, Diss.; Joh. Toepffer, Attische Genealogie, Berlin 1889, S. 24 ff. [Der eleusinische Priesteradel.] Baumeisters Denkmäler, Eleusinia, S. 470 ff.; P. Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altertums, V. 3, 115ff.; Roschers Mythol. Lexikon II, Art. Iakchos und Kora und Demeter; Erw. Rohde, Psyche (Freiburg und Leipzig 1890-1894) 256 ff. Vgl. endlich die in der vorhergehenden Anm. angeführten Abhdl. O. Kerns in den Mitt. d. arch. Inst., in denen die Annahme von Wilamowitz widerlegt wird, daß die spätere Gestaltung des eleusinischen Kultus auf orphischen Einfluss zurückzuführen sei.

2) Nägelsbach, Die nachhomerische Theologie des griech. Volksglaubens, Nürnberg 1857; Wilamowitz, Philol. Unters. VII, 199ff.; Beloch, Gr. Gesch. I, 234ff.; Ed. Meyer, Gesch. d. Altertums II, § 376-379. 449-452; Erwin Rohde a, a. O. einzelnen Götter verloren aber allmählich bei den höher Gebildeten an Selbständigkeit und Individualität, als sich unter dem Einflus der vorgeschrittenern sittlichen und sozialen Anschauungen die Idee einer die Welt und ihre Ordnung beherrschenden und bestimmenden göttlichen Allmacht entwickelte und zugleich eine ethischere Auffassung des göttlichen Wesens geltend machte. Man begann die Götter als Träger des in Zeus verkörperten Inbegriffes der göttlichen Allmacht und ewigen Weltordnung zu betrachen <sup>1</sup>.

Während so die Religion des ionischen Epos und mit ihr auch manche Legende eine freilich den Kultus nicht berührende, rationalistische Umgestaltung erfuhr, verbreitete sich mit dem wirtschaftlichen und politischen Emporkommen der untern Stände die Verehrung volkstümlicherer Gottheiten. Die auf himmlischer Höhe thronenden, den Menschen entrückten Olympier befriedigten nicht das religiöse Bedürfnis des Volkes, in dem der Einzelne das Elend und die Bürde des Lebens in voller Schwere empfand 2 und darüber hinaus nur ein leeres, trostloses Schattendasein im Hades zu erwarten hatte. Das heftigere Verlangen nach unmittelbaren Beziehungen zur Gottheit, nach Erlösung vom irdischen Leiden und nach bessern Hoffnungen für das Jenseits begünstigte die Ausbreitung des orgiastischen Dionysoskultus, an den sich der Unsterblichkeitsglaube knüpfte. Man wandte sich aber auch den lokalen Erd- und Naturgöttern zu, die den Anbau des Ackers segneten und die Seelen der Verstorbenen in ihre Tiefe aufnahmen, wo sie nicht bloß wesenlose Schatten waren, sondern bewußte Wesen blieben und die Erinnerung an ihr irdisches Leben behielten. Die wachsende Bedeutung des Kultus der Unterirdischen und des Un-

<sup>1)</sup> Schon in der Telemachie (Od. IV, 236) heißt es: ἀτὰρ θεὸς ἄλλοτε ἄλλφ| Ζεὺς ἀγαθόν τε κακόν τε διδοῖ, δύναται γὰρ ἄπαντα. Hesiod. Theog. 74. 885; Hymnus an Apoll. 133; Archilochos, Frgm. 88; Terpandros, Frgm. 1: Ζεῦ πάντων ἀγήτωρ. Kallinos, Frgm. 1, ν. 9 und 12: Μοῖραι, είμαρμένον. Βεὶ Μίπηεrmos, Frgm. 2 sind θεοί gleichbedeutend mit Ζεύς, ebenso Semonides, Frgm. 1 θεός mit Ζεύς (τέλος μὲν Ζεὺς ἔχει βαρύκτυπος πάντων ὂσ' ἔστι). Frgm. 7 setzt in gleicher Bedeutung θεός, Ὀλύμπιοι und Ζεύς. Bezeichnend ist auch Solon, Frgm. 4 und 13. Vgl. F. F. C. Fischer, De deo Aeschyleo, Amsterdam 1892, Diss. und dazu N. Wecklein, Berl. philol. Wochenschr. 1894, Nr. 15, Sp. 453.

<sup>2)</sup> II. XVII, 446: οὐ μέν γάρ τί πού ἐστιν ὀιζυρώτερον ἀνδρός | πάντων, ὅσσα τε γαῖαν ἔπι πνείει τε καὶ ἔρπει. Vgl. Od. XVIII, 130. Hesiod. Erg. 90 ff. 160 ff.: ἀλλα δὲ μύρια λυγρά κατ' ἀνθρώπους ἀλάληται πλείη μὲν γὰρ γαῖα κακῶν, πλείη δὲ θάλασσα. ν. 176 ff.: νῦν γὰρ δὴ γένος ἐστὶ σιδήρεον οὐδέ ποτ' ἦμαρ | παύσονται καμάτου καὶ ὀιζύος, οὐδέ τι νύκτωρ | φθειρόμενοι χαλεπὰς δὲ θεοὶ δώσουσι μερίμνας.

sterblichkeitsglaubens für das Volks- und Staatsleben zeigt sich in der Einführung der Blutsühne und in der Regelung des Blutrechtes 1,

Im Mittelpunkte dieses Kultus standen die chthonische Demeter und ihre Tochter Kore (Persephone)<sup>2</sup>. Vielfach wurden mit ihnen andere verwandte Gottheiten verbunden und zwar häufig zu einer Dreiheit<sup>3</sup>, aber während die Benennung derselben schwankt, kehren Demeter und Kore überall wieder. Das homerische Epos verrät keine Kenntuis von diesem Kultus. Persephone erscheint da als die furchtbare Herrin im Totenreiche, Demeter durchaus nur als Göttin des Ackersegens<sup>4</sup>. Erst in nachhomerischer Zeit traten Demeter und Kore

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. I2, 504; II2, 229.

<sup>2)</sup> Bei Homer heißt die Göttin Περσεφόνεια. — Περσεφόνη: CIA. II, 1995. 3765. — Φερσεφόνη(α) bei Pindar, Simonides in kretischen und spätern attischen Inschriften: CIA. II, 1774. 2225. 2718. 2729 u. s. w. Φεξιξεφαττα: CIA. II, 699 und auf der Sesselinschrift des Dionysostheaters: CIA. III, 293. Vgl. Plat. Kratyl. 404 c und Demosth. LIV (g. Konon) 8, daraus Hesych. s. v. Φερεφάτειον. Die attischen Dichter sagen meist Περσέφαττα: Aeschyl. Choeph. 483; Euripid. Orest. 964; Phoin. 684; Hel. 173; Aristoph. Thesm. 287; Frösche 671. Auf den Vasenbildern begegnen sehr schwankende Formen: Περοφατα, Περσωφατα, Φερεφατια; Φερεφασα. — Πηρεφόνεια war nach Hesych. s. v. die lakonische Form. (Π)ηριφόνα auf einem Helm aus Lokroi Epizephyrioi. IGA., Nr. 538 = Kaibel, Inscr. gr. Sicil. et Italiae, Nr. 631. Näheres und über die Deutung des Namens vgl. bei R. Förster, Raub der Persephone, S. 276 ff. und L. Bloch, Roschers Myth. Lex. II, Art. Kora, Sp. 1286 ff.

<sup>3)</sup> So blühte in Hermione der Kultus der unterirdischen Demeter in Verbindung mit dem unterirdischen Zeus unter dem Namen Klymenos und mit der Kore (auch Meliboia genannt. Lasos b. Athen. XIV, 624 a): Bd. 12, S. 209, Anm. 6. In Korinthos: Demeter, Kore, Pluton. Vgl. Paus. II. 18, 3. In Triphylien: Demeter, Kore, Hades. Vgl. Strab. VIII, 344. In Amorgos: Demeter, Kore, Zeus Eubuleus, in Mykonos: Demeter, Kore, Zeus Buleus. Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 297, Anm. 3. In Delos: Demeter, Persephone, Zeus Eubuleus und andere 2961101. Vgl. Bullet. d. corr. hell. XIV, 505, Anm. 4. Weitere Nachweise bei Foucart, Bullet. d. corr. hell. VII (1883). 402; vgl. auch die Zusammenstellung L. Blochs a. a. O., Sp. 1288 ff. Auch in Eleusis verehrte man neben Demeter und Kore den Pluton: CIA. II, 834 b. Es treten daselbst aber noch zwei Triaden auf: τω θεω mit Triptolemos und ο θεός, ή θεω mit Eubuleus verbunden. Vgl. CIA. IV. 2, Nr. 27b; II, 1620b, c; III, 1108. 1109. — Erw. Rohde, Psyche 195, Anm. 3 wendet sich mit Recht gegen die Übertragung bestimmter Namen (Löschcke, Dorpater Prop. 1883, S. 16) auf die unbestimmt gelassenen Gottheiten ό θεός und ή θεά. Gegen die Identifizierung des eleusinischen Eubuleus mit Zεύς Εύβουλεύς durch O. Kern, Mitt. d. arch. Inst. XVI (1891), 12 vgl. Erw. Rohde a. a. O. 696, der erstern wohl richtiger als eine von Zeus Eubuleus abgetrennte, zum Heros herabgesetzte Gestalt auffaßt.

II. IX, 457. 569; Od. X, 491. 534. — Demeter: II. II, 696; V, 500; XIII,
 322; XXI, 76; Od. V, 125. Das Verhältnis zwischen Mutter und Tochter kennt

in die engste Verbindung und tauschten gegenseitig ihre Eigenschaften aus, so daß beide chthonische Gottheiten wurden, die den Anbau des Ackers und die Seelen der Verstorbenen unter ihrer Obhut hatten <sup>1</sup>.

Obschon auch an andern Orten der Kultus der beiden Göttinnen 2 den an ihm Teilnehmenden Hoffnungen auf ein besseres Los im unterirdischen Seelenreiche erweckt haben mag, so hat sich doch nur in Eleusis und in den von Eleusis abhängigen Kultstätten eine innerliche Verbindung zwischen solchen Hoffnungen und dem Kultus ausgebildet 3. Den Ursprung desselben erklärt die im homerischen Hymnus auf Demeter 4 erhaltene, eleusinische Legende 5. Kore wird von Aïdoneus ohne Demeters Wissen, aber im Einverständnisse mit Zeus 6, nach dem Hades entführt. Ihre Mutter meidet darauf den Olympos und durchstreift in Gestalt einer alten Frau die Erde. In Eleusis findet sie im Hause des Keleos und der Metaneira als Pflegerin ihres Knaben Aufnahme. Als dann ihre göttliche Natur offenbar wird, befiehlt sie, ihr einen Tempel und Altar zu errichten und verspricht die Einsetzung der Weihen. In diesem Tempel weilt sie in ihrem Grolle gesondert von den andern Göttern, und die Erde trägt keine Frucht, bis Zeus den Hermes zu Hades sendet und ihm die Entlassung der Persephone an die Oberwelt anbefiehlt. Hades gehorcht, reicht aber der Persephone einen Granatkern, der sie verpflichtet, zu ihm zurück-

nur der spät interpolierte Vers II. XIV, 326 und die gleichfalls späte Nekyia: Od. XI, 217; vgl. W. Mannhardt, Mythol. Forsch. (Strafsburg 1884) 225 ff. Ob Homer bereits den Mythos vom Raube kannte, ist zweifelhaft (vgl. die Litteratur über die Streitfrage bei L. Bloch a. a. O., Sp. 1311), sicherlich war ihm aber der für den eleusinischen Glauben besonders wichtige Zug von der periodischen Wiederkehr der Geraubten unbekannt. Vgl. Lehrs, Populäre Aufsätze<sup>2</sup> 277 ff.

Freilich blieb in der Volksvorstellung Persephone vorwiegend Unterweltskönigin, deren Natur sich aber durch die Ankindung an Demeter gemildert hatte.
 Vgl. die Zusammenstellung von L. Bloch a. a. O., Sp. 1320 ff. und 1333.

<sup>2)</sup> Über den in der Peloponnesos verbreiteten, uralten Kultus der eleusinischen Demeter, deren Name nicht von dem attischen Orte Eleusis herkommt, vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 307, Anm. 3 und L. Bloch a. a. O., Sp. 1337.

<sup>3)</sup> Erw. Rohde, Psyche 258.

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I2, 146.

<sup>5)</sup> Über die ursprüngliche Gestalt und die verschiedenen Fassungen der Legende vgl. Preller, Demeter und Persephone 56 ff.; R. Förster, Der Raub und die Rückkehr der Persephone, Stuttgart 1874; A. Zimmermann, De Proserpinae raptu et reditu fabulas varias etc., Lingen 1882, Progr.; W. Mannhardt, Mythol. Forsch. (Strafsburg 1884) 202 ff.; A. Gemoll, Die hom. Hymnen (Leipzig 1886) 276 ff. [daselbst Zusammenstellung der neuern Litteratur]; L. Bloch, Roschers Mythol. Lex. II, Art. Kora, Sp. 1311 ff.

<sup>6)</sup> Hom. Hymn. 2. 30. 77. 414; Hesiod. Theog. 914.

zukehren und den dritten Teil des Jahres in der Unterwelt zu verweilen. Hermes bringt Persephone zu ihrer Mutter. Bevor die Göttinnen nach dem Wunsche des Zeus zum Olympos aufsteigen, stiftet Demeter, wie sie verheißen, den heiligen Dienst, nach dessen Ordnungen man sie in Zukunft verehren soll. Sie selbst lehrt die eleusinischen Fürsten Triptolemos, Diokles, Eumolpos und Keleos die Weihen und Kultgebräuche <sup>1</sup>.

Der alteleusinische Kultus war also der Gottesdienst einer einzelnen Gemeinde und mit der Kenntnis der Kultgebräuche auch das Priestertum der Göttinnen auf jene vier Fürsten und deren Nachkommen beschränkt<sup>2</sup>. Der Kreis der Geweihten erweiterte sich in umfassendem Maße, als Eleusis im Laufe des 7. Jahrhunderts auf Grund eines Vertrages mit dem attischen Staate vereinigt<sup>3</sup> und der eleusinische Dienst zu einem attischen Staatskultus erhoben wurde. Als dann Athen sich zu einer politischen Großmacht und zum geistigen Mittelpunkt von Hellas entwickelte, gewann der eleusinische Kultus für ganz Griechenland Bedeutung<sup>4</sup>. Zu den Weihen wurden alle Hellenen, aber keine Barbaren, ohne Unterschied des Geschlechts und des Alters, ja sogar

<sup>1)</sup> Hom. Hymn. 273: δογια δ' αὐτή έγων ύποθήσομαι, ως αν ξπειτα εὐαγέως ξοδοντες έμον μένος Ιλάσκησθε. Anweisung zur δοησμοσώνη Ιερων und zu den δογια durch die Göttin, v. 474 ff.

<sup>2)</sup> Über Eumolpos vgl. S. 77, Anm. 3. Triptolemos galt als Stammvater der am Kultus beteiligten eleusinischen Geschlechter der Κυχωνίδαι und Κοιφωνίδαι. Vgl. Joh. Toepffer, Attische Genealogie 101 ff. Geschlechter, die sich von Diokles und Keleos ableiteten, sind nicht bekannt. — Ein Geheimdienst war der eleusinische Kultus nicht in strengerm Sinne als der vieler gegen Unberechtigte abgeschlossenen Kultgenossenschaften Griechenlands. Vgl. Lobeck, Aglaophamus 272 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. Paus. I. 38, 3; II. 14, 2 und dazu S. 77, Anm. 1. Vgl. ferner A. Mommsen, Heortologie 63; U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IV (1879), 258; Wilamowitz, Philol. Unters. I, 126 ff.; Joh. Toepffer, Att. Genealogie 48 ff.

<sup>4)</sup> Um 440 verordneten die Athener, dass die Bündner ebenso, wie die Athener selbst Erstlingsgaben von der Ernte den Göttinnen darbringen sollten, zugleich forderten sie auch die übrigen hellenischen Städte auf, gemäß der Vätersitte und dem delphischen Spruche solche Gaben nach Eleusis zu senden. CIA. IV. 2, Nr. 27 b (Dittenberger, Sylloge inser. gr., Nr. 13). Im 4. Jahrhundert brachten noch viele Städte Erstlingsgaben nach Eleusis, und diejenigen, die es unterließen, wurden oft vom delphischen Gotte dazu ermahnt. Isokr. Paneg. 31. Mit dem Sinken der athenischen Macht hörten auch die ἀπαρχαί auf. Im Jahre 329/8 erhielt Eleusis außer von den Athenern selbst nur noch von den attischen Kleruchen Erstlingsgaben. Foucart, Bullet. d. corr. hell. VIII (1884), 207. Späterhin wurde das Darbringen der ἀπαρχαί wieder häufiger. CIA. III, 85; Aristeid. Eleus. 417; Panath. 167. Vgl. dazu Nebe, De Eleusiniorum tempore et administratione publica (Halle 1886, Diss.) 12 f.

Sklaven, zugelassen. Die einzige Vorbedingung für die Aufnahme war rituale Reinheit. Daher waren die mit einer Blutschuld Behafteten und die wegen einer Blutthat Angeklagten ausgeschlossen <sup>1</sup>.

Bei der Vereinigung mit Athen verlor zwar Eleusis seine politische Sonderstellung, und auch die Tempelverwaltung ging auf den attischen Staat über 2, aber die hohen Priestergeschlechter fanden Aufnahme in den herrschenden Adel Athens. Die vier Oberpriester hatten, wenigstens in späterer Zeit, sogar das Ehrenrecht der lebenslänglichen Speisung im Prytaneion J. Demeter wurde neben Zeus und Apollon, den Stammgöttern des attischen Adels, in die feierliche Schwurformel aufgenommen 4 und die eleusinischen Gottheiten erhielten am Fuße der Burg ein Heiligtum, das städtische Eleusinion 5. Die höchste Priesterwürde, die des Hierophantes, der bei der Mysterienfeier die heiligen Dinge zeigte und die das mystische Drama begleitenden Gesänge anstimmte, blieb im erblichen Besitze der Eumolpiden 6. Die Gesamtheit dieses Geschlechts hatte ferner das erbliche Vorrecht, für eine dem Ritualgesetz entsprechende Feier des eleusinischen Festes Sorge zu tragen, die sich mündlich fortpflanzenden Satzungen des heiligen Rechts auszulegen und in Religionsprozessen, die sich auf die Mysterien bezogen, unter dem Vorsitze des Basileus Recht zu sprechen 7.

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 65; Isokr. IV, 157; Plut. de exil. 17, p. 607 B; Iulian, Or. VII, 239. Einweihung von Sklaven: CIA. II, 834 b; vgl. IV, 1; II, 1661; Theophilos, Frgm. b. Kock, Com. att. frgm. II, 473. Über die Befleckung durch Blutschuld vgl. S. 229, über den Ausschluß der mit einer Blutschuld Behafteten oder wegen einer Blutthat Angeklagten von allen νόμιμα vgl. S. 230, Anm. 4. Weiteres bei Lobeck, Aglaophamus 15 ff.; Joh. Toepffer, Attische Genealogie 77; Erw. Rohde, Psyche, S. 263, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 77, Anm. 1.

R. Schoell, Hermes VI (1872), 14f. 32; Wilamowitz, Philol. Untersuch.
 I, 126. Vgl. dazu die Bemerkungen A. Mommsens, Burs. Jahresb. 1889 III, 240.

<sup>4)</sup> Aristoph. Ritt. 941; Demosth. LII (g. Kallipp.), 9; Deinarch. im Schol. Aisch. I, 114; Pollux VIII, 122. — CIA. I, 9. 13; II, 49 b. 578. — W. Hofmann, De iurandi formulis apud Athenienses (Strafsburg 1886, Diss.) 26 ff.

Vgl. S. 89 Anm. und dazu L. von Sybel, Mitt. d. arch. Inst. IV, 345 ff.;
 Kern, ebenda XVII, 133.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 73, Anm. 3. — Über das φαίνειν der ίερά vgl. Ἐφημ. ἀρχαιολ. 1883, p. 81; CIA. III, 713; Harpokr.; Phot. Suid. Hesych. s. v. ἱεροφάντης. — Gesang: Ἐφημ. ἀρχαιολ. 1883, p. 79; CIA. III, 713; Arrian, Epikt. III. 21, 16; Philostr. V. Soph. II, 20. Weiteres bei Lobeck, Aglaophamus 47 ff.; Toepffer, Att. Genealogie 46 ff. — Über die Hierophantis, die ebenfalls aus dem Geschlechte der Eumolpiden war, vgl. Toepffer a. a. O. 61 ff.

CIA. III, 5. — CIA. IV. 2, 27 b, II, 834 a; Εφημ. ἀρχαιολ. 1887, p. 111.
 Vgl. Ps. Lys. g. Andok. 10; Andok. Myst. 116. Über die attischen Exegeten-

Andere Vorrechte muste der eleusinische Adel mit den zu den attischen Eupatriden gehörenden Kerykes 1 teilen. Die Besugnis zur Einweihung in die Mysterien stand ebensowohl den Kerykes wie den Eumolpiden zu 2. Ersteres Geschlecht stellte auch die drei Priester, die ihrem Range nach dem Hierophantes am nächsten standen, den Daduchos oder Fackelträger, den Mysterienherold (Keryx) und Altarpriester 3.

Die oberste Leitung des Mysterienfestes ging auf "den König", das sakrale Oberhaupt Athens, über, dem in geschichtlicher Zeit namentlich bei der Anordnung des Festzuges und bei den Opfern für Rat und Volk vier Epimeletai der Mysterien zur Seite standen. Letztere wirkten auch bei der dem-"König" obliegenden Verpachtung der eleusinischen Tempelgüter mit 4.

Nach und infolge der Vereinigung mit Attika vollzogen sich eingreifende Umgestaltungen des Kultus und des Programmes der Mysterienfeste. Der homerische Hymnus nennt Triptolemos nur unter den eleusinischen Fürsten, denen Demeter ihre Weihen lehrte, in der attischen Legende erscheint er schon im 6. Jahrhundert als Stifter und

Kollegien Bd. I<sup>2</sup>, 679, Anm. 3. — Demosth. XXII (g. Androt.) 27; vgl. Plut. Alkib. 27; Thuk. VIII, 53. Weiteres bei Toepffer a. a. O. 66.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 94, Anm. 5.

<sup>2)</sup> CIA. IV. 1, v. 23: μ(v)ειν δ' εἶ(ναι τοῖς) οὐσι (Κηρ)ύχων καὶ Εὐ(μολπισῶν). Die Einweihung war unabhängig von der Bekleidung eines priesterlichen Amtes und stand allen Angehörigen der beiden Geschlechter zu. Dittenberger, Hermes XX, 31. Vgl. CIA. II, 605; Ἐφημ. ἀρχαιολ. 1883, p. 81, Nr. 10; Plut. de exil. 17. Weiteres bei Toepffer, Att. Genealogie 77; P. Stengel, Müllers Handb. d. kl. Altert. V. 3, 122.

<sup>3) &</sup>amp; a & o v y o c (die Fackel war ein Attribut der Kore, das dann auch auf Demeter und Iackchos überging): Andok. Myst. 127; Schol. Aesch. III, 18: Aristeid. XIX, 417. Im 5. und 4. Jahrhundert war das Amt mehrere Generationen hindurch im Besitze der zu den Kerykes gehörenden Familie des Kallias. Vgl. Dittenberger, Hermes XX, 11, wo nachgewiesen wird, dass es stets den Kerykes verblieb. Der Daduchos trug, wie der Hierophantes die στολή, κόμη und das στρόφιον. Vgl. Athen. I, 21; Plut. Aristeid. 5 und S. 77, Anm. 3. Beiden zusammen lag vor dem Beginne der Mysterien die πρόρφησις (S. 230, Anm. 4) ob. d. h. die feierliche Proklamation, wodurch Barbaren und die mit einer Blutschuld Behafteten oder wegen einer Blutthat Angeklagten ausgeschlossen wurden. Isokr. IV, 157; Schol. Aristoph. Frösche 369; Origines c. Cels. III, 486. - Mit dem Hierophantes hatte er auch die Darbringung der Erstlingsgaben von der Ernte für Göttinnen anzubefehlen. CIA. IV, 27b. Das Amt war ebenso, wie das des κῆρυξ (in römischer Zeit ἐεροκῆρυξ: CIA. III, 261) und das des ἐπὶ τῷ βωμῷ lερεύς (CIA. IV, 1) lebenslänglich. Näheres über letztere Priester und ihre wenig bekannten Funktionen bei A. Mommsen, Heortologie 234 ff.; Strube, Bilderkreis von Eleusis 30 ff.; Dittenberger a. a. O., Joh. Toepffer, Att. Genealogie 86.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 165, Anm. 2; S. 166, Anm. 1 und S. 136, Anm. 2.

Verbreiter des im Hymnus bereits vorausgesetzten Ackerbaues. Demeter sollte ihn mit der Feldfrucht beschenkt und zur Verbreitung des Getreidebaues ausgesandt haben. Attischer Einfluß verschaffte dem Triptolemos im eleusinischen Kultus einen hervorragenden Platz <sup>1</sup>. In dem um 440 gefaßten Volksbeschlusse über die eleusinischen Erstlingsgaben ist er mit den Göttinnen zu einer Dreiheit verbunden <sup>2</sup>.

Von größerer Bedeutung wurde die Einwirkung des Dionysos-kultus. Iakchos³, der mystische Dionysos, gehörte bereits im 5. Jahrhundert zu den Hauptgestalten des eleusinischen Kultus⁴, war ihm aber ursprünglich fremd. Im homerischen Hymnus kommt er nicht vor, ferner fehlt in dem zahlreichen eleusinischen Priester-Personal ein Iakchospriester, und auch das Kultbild im eleusinischen Heiligtume (Telesterion) stellte die beiden Göttinnen ohne Iakchos dar ⁵. Dagegen hatte letzterer in Athen ein Heiligtum mit einem Kultbilde ⁶, das alljährlich bei dem großen Mysterienfeste "ausgeführt" und in Eleusis in Empfang genommen wurde ⁶. Dieser chthonische Gott ³ war also in

<sup>1)</sup> Darstellung der Aussendung des Triptolemos bereits auf schwarzfigurigen Vasen (vgl. S. 332), dann namentlich auf einer Vase des Hieron (vgl. S. 334): Strube, Bilderkreis von Eleusis 5 ff.; L. Bloch, Roschers Mythol. Lex. II, Art. Kora, Sp. 1344. 1349. 1369 f. — Auch nach der Lehre der Orphiker erhielten Eubuleus und Triptolemos von Demeter das Geschenk des Ackerbaues. Paus. I 14, 3; Orph. Hymn. 41, 6. Weiteres bei Lobeck, Aglaophamus 818 ff.; R. Förster, Raub der Persephone 40 ff.; L. Bloch a. a. O., Sp. 1317 ff. Der hom. Hymnus setzt v. 306 den Betrieb des Ackerbaues voraus.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 352 Anm. 3.

Die neuere Litteratur bei Höfer, Roschers Mythol. Lex. II, 1 ff., Art. Iakchos.

<sup>4) &</sup>quot;Ιαχχος-Rufen der Mysten: Hdt. VIII, 65 (vgl. Trautwein, Hermes XXV, 527. 561). — Vgl. Pind. Isthm. VI, 3: Χαλχοχρότου πάρεδρου Δαμάτερος . . . Διόνυσου. Soph. Antig. 1120. Bei Strab. X, 468 heißt Iakchos ἀρχηγέτης τῶν μυστηρίων und τῆς Δήμητρος δαίμων. Vgl. Schol. Aristoph. Frösch. 343; Aristeid. Eleus. 30.

<sup>5)</sup> O. Kern, Mitt. d. arch. Inst. XVII (1892), 138ff.

<sup>6) &#</sup>x27;Inxxeior: Plut. Aristeid. 27; Paus. I. 2, 4. Vgl. E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, p. XXIV und 204.

<sup>7)</sup> έξάγειν τον "Ιαχχον: Plut. Them. 15; Camill. 19 . . έξελαύνειν τον "Ιαχχον: Plut. Alkib. 34. τον "Ιαχχον έξ ἄστεος "Ελευσινάθε πέμπειν: Plut. Phok. 28. — προπέμπειν τον "Ιαχχον: CIA. II, 467. 471. Vgl. Έφημ, ἀρχαιολ. 1887, p. 175, Nr. 36, v. 21: Έλευσινι του 'Ιαόχχου ύποθοχή.

<sup>8)</sup> Iakchos war von dem Dionysos, wie ihn der attische Kultus auffaßte, recht verschieden, wurde ihm aber oft gleichgesetzt. Strab. X, 468; Schol. Aristoph. Frösche 324. 404; Hesych. Suid. s. v. "Ιακχος. Vgl. Sophokles b. Strab. XV, 687; Plat. Phaedr. 265 b; Schol. Sophokl. Antigone 1115. Aristophanes trennt in den "Fröschen" beide. Vgl. Arrian. Anab. II. 16, 3: "Αθηναῖοι Διόνυσον

Athen zuhause und wurde von dort in den eleusinischen Götterkreis eingeführt 1, wodurch sich auch die heilige Handlung, deren Darstellung den Mittelpunkt des Festes bildete, um einen Akt erweiterte.

Alljährlich feierte man zwei Mysterienfeste. Die kleinen Mysterien wurden im Anthesterion (März) zu Agra, einem Vororte Athens, am Ilissos begangen <sup>2</sup>. Sie waren eine vorbereitende Feier, da der Einweihung in die großen Mysterien die Vorweihe in die kleinen vorangehen mußte. Im übrigen fehlt es an genaueren Nachrichten über den Verlauf und das Wesen dieses Festes <sup>3</sup>.

Die Feier der großen Mysterien begann in Athen spätestens am 16. Boedromion (September). An diesem Tage unterzogen sich die Mysten einer großen Reinigung im Meere 4. Feierliche Umzüge und

τον Διὸς καὶ Κόρης σέβουσιν, ἄλλον τοῦτον Διόνυσον καὶ ὁ Ἰακχος μυστικὸς τούτω τῷ Διονύσω, οὐχὶ τῷ Θηβαίω, ἐπάδεται. Cic. de nat. deor. II. 24, 62. Meist galt Iakchos als Sohn der Persephone und des Zeus χθόνιος, bisweilen heißt er Gemahl der Demeter oder Sohn des Dionysos. Die Orphiker identifizierten ihn mit dem thrakischen Zagreus oder dem phrygischen Sabazios. Vgl. die Zusammenstellung der Angaben bei Höfer, Roschers Mythol. Lex. II, 2 ff., Art. Jakchos.

 Q. Kern, Mitt. d. arch. Inst. XVII (1892), 142 ist der Ansicht, daß das Ansehen des Iakchos wesentlich dadurch gehoben worden sei, daß der Sieg bei

Salamis auf den Iakchos-Tag fiel.

- 2) Vgl. S. 90 Anm. Im Anthesterion: Plut. Demetr. 26. Vgl. Ad. Schmidt, Gr. Chronologie, S. 290 [19-21 Anthesterion]. Um die Frühjahrsnachtgleiche: A. Mommsen, Burs. Jahresb. 1889 III, 240. Bekker, Anecd. gr. I. 326, 24 und 334, 11: "Αγραι' χωρίον ἔξω τῆς πόλεως, ἰερὸν Δήμητρος, ἐν οι ταὶ μικραὶ μινστήρια ἄγεται. Polyain. V, 17; CIA. I, 200 c. 273 e. f; Μητρ(ος ἐν "Αγραις). CIA. II, 315: τῆς θνσίας ἡν ἔθνσαν ἐν τοῖ(ς πρ)ὸς "Αγραν μινστηρίοις. Weitere Angaben bei E. Curtius, Stadtgesch. von Athen, p. XXIV.
- 3) Plat. Gorg. 497 c; Plut. Demetr. 26; Schol. Aristoph. Plut. 845. In der Stiftungslegende spielt Herakles eine hervorragende Rolle. Schol. Aristoph. Plut. 845. 1013; Diod. IV, 14. Demeter trat bei der Feier hinter Persephone (Schol. Aristoph. Plut. 845; Athen. VI, 63) und Dionysos zurück. Steph. Byz. s. v. Αγρα (τὰ μακρὰ μυστήρια μίμημα τῶν περί Διόνυσον). Erw. Rohde, Psyche 262 erklärt die kleinen Mysterien für eine Iakchosfeier, doch gehen die Ansichten darüber sehr auseinander. Gegen einen Kultus des Iakchos zu Agra namentlich Strube, Bilderkreis von Eleusis 56. 65. 78 ff. 84. 97. Reinigung bei dem Feste: Polyain. V, 17. Weiteres bei A. Mommsen, Heortologie 373 ff.; L. Bloch, Roschers Mythol. Lex. II, Sp. 1338, Art. Kora und Höfer ebenda II, Sp. 8, Art. Jakchos.
- 4) Der 13. und 14. Boedromion waren, wenigstens in römischer Zeit, Rüsttage: CIA. III, 5 und dazu A. Mommsen, Burs. Jahresb. 1889 III, 238. Beim Beginne des Festes gebot der Basileus durch eine πρόξήποις (vgl. S. 230, Anm. 4 und S. 356, Anm. 3) allen Unberechtigten sich fern zu halten. Schol. Aristoph. Frösche 371; Pollux VIII, 90; Philostr. Vit. Apoll. IV, 18; Lukian, Demon 34; Alex. 38. Die Reinigung fand am 16. Boedromion statt; dieser

Opfer mögen die nächsten Tage ausgefüllt haben <sup>1</sup>. Das Band zwischen dem städtischen und eleusinischen Abschnitte des Festes bildete der Festzug nach dem vier Stunden entfernten Eleusis. Am 19. Boedromion wurde das Bild des jungen Iakchos aus dem Iakcheion geholt und in großer Prozession auf der heiligen Straße den eleusinischen Göttinnen zugeführt. Die mit Myrthen geschmückten und Fackeln tragenden Mysten riefen unausgesetzt den Namen des Gottes und stimmten beim Durchschreiten des Marktes das Iakchos-Lied an. Da auf dem Wege allerlei religiöse Bräuche vollzogen wurden, so kam der ohnehin schwerfällige, aus vielen Tausenden zusammengesetzte Zug erst nachts (also am 20.) bei Fackelschein in Eleusis an <sup>2</sup>. An den nächsten

Tag hiefs ἄλαθε μύσται: Polyain. III, 11; Plut. Phok. 6; de glor. Athen. 7; vgl. Ἐφημ. ἀρχαιολ. 1887, p. 177, v. 20. Diese religiösen Reinigungen, welche das ganze Fest begleiteten, hatten für die Mysten eine große Bedeutung. Über ὅσιοι μύσται bei Aristoph. Frösch. 335 im Sinne der "Reinen" und ὁσιοῦν in der Bedeutung ritualer Reinigung und Sühne vgl. Erw. Rohde, Psyche, S. 265, Anm. 2. Vgl. über Anstalten zur Reinigung auch W. Dörpfeld, Mitt. d. arch. Inst. XIV (1889), 124.

 Vermutungen über den Verlauf des Festes bei A. Mommsen, Heortologie 224 ff. und Bursians Jahresb. 1889 III, 238. Vgl. auch Nebe, De mysteriorum Eleusiniorum tempore etc., Halle 1886, Diss.

2) Nach Plut. Camill. 19; Phok. 28 und Schol. Aristoph. Frösche 324 (ula τῶν μυστηρίων ἐστὶ ἡ εἰκάς, ἐν ἦ τὸν Ἰακχον ἐξάγουσι) fand die "Ausführung des Iakchos (vgl. S. 357, Anm. 7) am 20. Boedromion statt, nach CIA. III, 5 (nicht vor der Zeit Hadrians) dagegen am 19. Nach Hdt. VIII, 65 hatte Dikaios die Vision des Iakchoszuges vor dem Schlachttage bei Salamis, der mit dem Iakchos-Tage, d. h. dem 20. Boedromion zusammengefallen sein soll. Polyain. III. 11, 2; Plut. Them. 15 (wo die Vision auf den Schlachttag selbst verlegt wird). Mit A. Mommsen, Heortologie 227 ff. und Dittenberger, Syllog. inscr. gr., Nr. 387 (CIA. III, 5) ist anzunehmen, dass der Zug am Lichttage des 19. die Stadt verließ und nach Anbruch der Nacht, mithin am 20., dem eigentlichen Iakchos-Tage, in Eleusis eintraf. Vgl. Euripid. Ion. 1076: αΙσχύνομαι τον πολύνμνον θεόν εί παρά καλλιχύροισι παγαίς λαμπάδα θεωρον εικάδων διψεται έννύχιος άυπνος ών. Andok. Myst. 121: τη δεκάτη Ισταμένου - ταϊς δ' είκασι, μυστηρίοις τούτοις κτλ. - Die Mondfinsternis vom 20/21. September 331 fand statt περί την των μυστηρίων των Ad iny a doyin. Plut. Alex. 21. Über den aequinoktionalen Sonnenstand zur Zeit des Festes vgl. Berl. philol. Wochenschr. 1886, Nr. 45, Sp. 1407 ff. Rats- und Volksbeschlüsse fehlen vom 19. bis 23. Boedromion einschließlich, denn CIA. II, 303 ist die Ergänzung (Β)ο(ηθρομιώνος είκοστη): kaum hinreichend gesichert.

Iakchos ωραῖος θεός: Aristoph. Frösche 395. — Iakchos-Rufen der Mysten: S. 357, Anm. 4. Chor der Mysten: Aristoph. Frösche 325 ff. — Iakchos-Lied: Hesych. Suid. s. v. "Ιακχος; Hesych. s. v. Διαγόρας. Näheres über den Zug bei A. Mommsen, Heortologie 224 ff.; Schömann, Gr. Altert. II., 386 ff.; P. Stengel, Müllers Handbuch d. kl. Altertumsw. V. 3, 124; Höfer, Roschers Mythol. Lex. II, 7 ff., Art. Iakchos.

Tagen fand die Hauptfeier statt, die unter Opfern 1, Reinigungen 2, Fasten 3 und fröhlichen Nachtfesten am Gestade 4 begangen wurde. Den Mittel- und Glanzpunkt des Festes bildeten die heiligen Handlungen (δρώμενα) in dem nur den Eingeweihten zugänglichen Weihetempel (Telesterion). Wir sind über dieselben nur ungenügend durch die Angaben später Schriftsteller unterrichtet, da das den Schauenden auferlegte Geheimnis 5 gut bewahrt wurde. So viel steht indessen fest, daß weder Predigten mit Entwickelung der Allegorie gehalten, noch Lehren einer reinern, über den Volksglauben hinausgehenden Religion enthüllt wurden 6. Man stellte vielmehr die heilige Geschichte vom Raube der Kore, dem Irren der Demeter und der Wiedervereinigung der Göttinnen in pantomimischen Bildern dar, die mit liturgischen Gesängen, vom Hierophanten gesprochenen heiligen Formeln und dem Vorzeigen von Götterbildern, sowie allerlei heiligem Gerät begleitet wurden 7.

Das Schauen der heiligen Handlung erfüllte die Geweihten mit der zuversichtlichen Hoffnung, daß sie im Jenseits ein anderes Los haben würden als die Ungeweihten, daß ihnen dort ein wirkliches, seliges Leben, jenen dagegen Schlimmes bevorstände. Die Huld der Göttinnen sendet auch bereits in diesem Leben Plutos, den Reichtums-

<sup>1)</sup> CIA. IV, 27 b; II, 467 (Dittenberger, Sylloge inser. gr. 347). Über CIA. I, 5 vgl. A. Mommsen, Burs. Jahresb. 1889 III, 244. Euripid. Hiket. 1 ff. Weiteres in den in der vorhergehenden Anm. angeführten Schriften. — Ed. Meyer, Gesch. d. Altert., § 450, S. 730 sagt: "Das Demeterfest von Eleusis besteht aus absurden Zeremonien und derben Späfsen."

<sup>2)</sup> Vgl. S. 358, Anm. 4.

Clem. Alex. Protrept. II, 21. Vgl. Roscher, Jahrb. f. kl. Philol. CXXXVII (1888), 523 f.

Sophokl. Oed. K. 1045; Aeschyl. im Schol. dazu; Euripid. Ion. 1075 ff.;
 Aristoph. Frösche 325 ff. 371. 344 ff. 445.

<sup>5)</sup> Aristoph. Ritter 282; Ps. Lys. g. Andok. 51; Paus. I. 38, 7 u. s. w.

<sup>6)</sup> Das ist das Ergebnis Lobecks, Aglaophamus 6ff. Vgl. R. Förster, Raub der Persephone 18ff.; Erwin Rohde, Psyche 265ff.

<sup>7)</sup> Lobeck, Aglaophamus 69 ff.; Erw. Rohde, Psyche 267. Die Mysterien bestanden hauptsächlich aus der Vorführung der heiligen Handlung. Daher heißt es Andok. Myster. 11. 12: τὰ μυστήρια ποιεῖν und ὁρᾶν τὰ γιγνόμενα. Es gab weniger zu hören als zu sehen, die voll Eingeweihten hießen ἐπόπται. Über das φαίνειν der ἰερὰ durch den Hierophantes vgl. S. 355, Anm. 6. Das Schauen tritt stets als das Wesentliche hervor. Vgl. Homer. Hymn. 480: ὅλβιος, ὅς τάδ ὅπωπεν χτλ. Pindar. Frgm. 137, Bergk I⁴, 429: κλλιος ὅστις ἰδών χεῖνα χτλ. Sophokles, Frgm. 753, Nauck: οἱ ταῦτα δερχθέντες τέλη. Eurip. Herakl. 631: τὰ μυστῶν ὅργι ἐντύχησ ἱ ἰδών. Vgl. Hippol. 24. Andok. Myst. 31: μεμύησθε χαὶ ἐωράχατε τοῖν θεοῖν τὰ ἱερὰ. Ps. Lys. g. Andok. 51: οὐτος ἐνδὺς στολὴν, μιμούμενος τὰ ἱερὰ ἐπεδείχνυε τοῖς ἀμυἡτοις χαὶ εἶπε τῆ φωνῆ τὰ ἀπόρρητα.

spender, als Heerdgenossen ins Haus <sup>1</sup>. Allein das geistliche Verdienst des Geweihtseins entscheidet über das bessere Los im Hades, ein Unterschied zwischen Gut und Böse wird nicht gemacht <sup>2</sup>. Mit Ausnahme der mit Blutschuld Behafteten und daher ritual Unreinen wurde jedermann ohne Prüfung seines Lebens und Charakters zu den Weihen zugelassen. Vielfach faßte man freilich die Einweihung auch als eine sittliche Förderung auf <sup>3</sup>, aber die Mysten empfingen weder eine Aufforderung zu veränderter Lebensführung, noch eine neue und eigene Bestimmung ihrer Gesinnung <sup>4</sup>.

Wie den Geweihten jene feste Zuversicht eingeflößt wurde, darüber läßt sich nichts Sicheres feststellen <sup>5</sup>. Wahrscheinlich wurde aber am

<sup>1)</sup> Hom. Hymn. 480: "Ολβιος, ός τάθ' όπωπεν έπιχθονίων άνθρώπων | ός θ' άτελης Ιερών, δς τ' εμμορος, ούποθ' όμοιην | αίσαν έχει, φθίμενός περ, ύπο ζόφω εὐρωίεντι. Pindar. Frgm. 137, Bergk I4, 429: "Ολβιος ὅστις ἰδών κεῖν' εἶσ ὑπο χθόν'. οίδε μὲν βίου τελευτάν | οίδεν δὲ διόσδοτον ἀρχάν. Sophokles, Frgm. 733 Nauck (Plut. de aud. poet. 4): ώς τριςόλβιοι | χείνοι βροτών οι ταύτα δερχθέντες τέλη | μόλωσ' ές Αϊδου τοισδε γαρ μόνοις έχει | ζην έστι, τοις δ' άλλοισι παντ' έχει κακά. Vgl. Aristoph. Frösche 455 ff.; Isokr. Paneg. 28: την τελετήν, ής οι μετασχόντες περί τε της του βίου τελευτης και του σύμπαντος αίωνος ήδίους τας έλπίδας έχουσιν; Έφημ. άρχαιολ. 1883, p. 81: das καλόν έκ των μυστηρίων, ου μόνον είναι | τὸν θάνατον θνητοῖς οὐ κακὸν, ἄλλ' ἀγαθόν. Phantasievolle Schilderung der verschiedenen Örtlichkeiten im Hades, des Aufenthaltes der Geweibten beim Palaste des Pluton in Myrthenhainen beim heitern Lichte der Sonne, der Meineidigen in dem finstern Schlammpfuhle u. s. w. bei Aristoph. Frösche 137 ff. 144. 159. 163. 182ff. 279ff. 289ff. 311ff. 454ff. Auf dem Bilde Polygnots in der Halle der Knidier zu Delphi sah man die Ungeweihten, welche die Mysterien gering geachtet hatten, in zerbrochenen Scherben Wasser in ein durchlöchertes Faß schöpfen. Paus. X. 31, 9. 11. Weiteres bei Lobeck, Aglaophamus 51 ff. 69 ff.

<sup>2)</sup> Bezeichnend ist der Anspruch des Diogenes: τι λέγεις, ἔφη, χοείττονα μοῖφαν εξει Παταιχίων ὁ κλέπτης ἀποθανών ἢ Ἐπαμείνωνδας, ὅτι μεμύηται; Plut. de aud. poet. 4; Laert. Diog. VI, 39. Vgl. Erw. Rohde, Psyche 272 ff.

<sup>3)</sup> Andok. Myst. 31; Diod. V. 49, 6.

<sup>4)</sup> Erwin Rohde a. a. O. 282 ff.

<sup>5)</sup> Man hat nicht mit Unrecht die Weihen mit "den Gnadenmitteln der christlichen Kirche" verglichen (Schömann, Gr. Altert. H³, 397) oder sie geradezu "ein Sakrament" genannt (Wilamowitz, Philol. Unters. VII, 208). — Erw. Rohde, Psyche 268 ff. wendet sich gegen die symbolisch-naturalistische Deutung der δρώμενα, der gemäß Demeter als Erde, Persephone als Saatkorn, Raub und Wiedervereinigung als Versenkung des Samens in die Erde und Aufkeimen der Saat aus der Tiefe aufzufassen wäre (Preller, Demeter und Persephone, S. 8; Gr. Mythol. I², 592; Strube, Bilderkreis von Eleusis 57; A. Mommsen, Heortologie 67 ff.; L. Bloch, Roschers Mythol. Lex. II, 1320, Art. Kora). Die Mysten sollen durch die Anschauung der natursymbolischen, mythisch eingekleideten Handlung zu der Einsicht gebracht worden sein, daß das Schicksal des Samenkornes ein Vorbild der menschlichen Seele wäre, die ebenfalls verschwände, um wieder aufzuleben.

Schlusse des mystischen Dramas den Gläubigen, wie im Hymnus, die besondere Gnade der Göttinnen geradezu verkündigt <sup>1</sup>.

Im Anschlusse an die Mysterienfeier fanden an den letzten Tagen des Festes gymnische, hippische und musische Wettkämpfe statt <sup>2</sup>. In älterer Zeit veranstaltete man dieselben in jedem dritten und fünften Jahre, späterhin jährlich, aber die in das vierte olympische Jahr fallende penteterische Feier wurde mit größerem Glanze begangen <sup>3</sup>.

Die Herrschaft der Peisistratiden hat auf die Hebung und Ausbildung des eleusinischen Kultus gewiß einen erheblichen, obschon nicht näher bestimmbaren Einfluß ausgeübt 4. In ihre Zeit fällt die Erbauung eines neuen Heiligtums, das mehr als doppelt so groß, wie das bisherige war 5.

## h.

Unmittelbarer treten die nahen Beziehungen der Peisistratiden zu den Orphikern 6 hervor, deren Lehren und Bräuche auf einer eigentüm-

Rohde bemerkt, daß, abgesehen von andern Bedenken, die Analogie selbst nicht einmal zutrifft. Dieselbe wäre nur vorhanden, wenn die Seele nach vorübergehendem Eingehen in die Erdtiefe zu neuem Dasein auf die Erde zurückkehrte. Eine Palingenesie ist aber dem eleusinischen Kultus fremd. Man erfuhr auch in Eleusis nicht, daßs, sondern wie die des Leibes ledige Seele leben werde; der eleusinische Kultus setzte den dem allgemein verbreiteten Seelenkultus zugrunde liegenden Glauben an ein bewußtes Fortleben der Seele nach ihrer Trennung vom Leibe bei den Eingeweihten voraus. Eine dem Einzelnen überlassene symbolischallegorische Deutung mußte ferner zu schwankend und zu wechselnd sein, als daß darauf die überall ausgesprochene, bestimmte Überzeugung von dem seligen Lose der Geweihten im Jenseits hätte beruhen können.

1) Erwin Rohde, Psyche 275.

 Plut. Sympos. II. 2, 1, p. 635: Έν Ἐλευσῖνι μετὰ τὰ μυστήρια τῆς πανηνύρεως ἀχμαζούσης. — Gymnische und hippische Agone erwähnt schon Pindar. Ol. IX, 150; Isthm. I, 80.

- 3) Έφημ. ἀρχαιολ. 1883, p. 110—126 β, v. 50: σύμπαν κε(φάλαιον ἰερεῦσι καὶ) ἰερείαις εἰς τῆν τριετηρίδα τῶν Ἐλευσινίων καὶ εἰς τῆν πεντετηρίδα κτλ. (im Jahre 329/8 = Ol. 112, 4). Ebenda 1887, p. 3, v. 25: τῆς πανη(γύρε)ως τῶν Ἐλευσινίων τῶν μεγάλων. Eleusinia Ol. 112, 1 und 2: Dittenberger, Sylloge inscr. gr., Nr. 374 = CIA. II, 741. Aristot. Ἡθπ. 54, 7: ε(ἰσὶ δὲ) πεντετηρίδες μία (μὲν ἡ εἰ)ς Αῆλον ... τετάρτη δὲ Ἑλευ(σίνι)α κτλ. Marm. Par. Έρ. 17: ἀφ' οὐ ἐν Ἑλευσῖνι ὁ γυμνικὸς (ἀγών ἐτέθη) κτλ. Weiteres namentlich bei Nebe, De Eleusiniorum tempore etc. (Halle 1886, Diss.) 16 ff. und dazu A. Mommsen, Burs. Jahresber. 1889 III, 239.
  - 4) Vgl. S. 350, Anm. 1.
- O. Rubensohn, Die Mysterienheiligtümer in Eleusis und Samothrake (Berlin 1892) 20 ff. und Taf. 1.
- 6) Über die neuere Litteratur vgl. S. 349, Anm. 4 und dazu Orphica rec. Eug. Abel, Leipzig 1885 (Samml. d. Fragmente).

lichen Verbindung griechischer Spekulation und griechischen Ritualwesens mit Zügen aus dem thrakischen Bakchoskultus beruhten. Auch der von ihnen als Heiland und Stifter ihrer bakchischen Weihen verehrte Orpheus <sup>1</sup> war nach der Sage thrakischer Herkunft <sup>2</sup>. In seiner ursprünglichen Gestalt wesentlich ein gottbegeisterter, mit bestrickender Macht der Töne ausgestatteter apollinischer Sänger, ein mythisches Vorbild der Aoeden <sup>3</sup>, wurde er zum zauberhaft wirkenden Arzt und Reinigungspriester, zum Seher und Vermittler göttlicher Offenbarung <sup>4</sup>.

Orphische Gemeinden, die unter Abwendung von den staatlichen Gottesdiensten ihren eigenen Kultus pflegten, bildeten sich nicht vor der Mitte des 6. Jahrhunderts 5. Wenngleich solche Sekten sich zuerst

<sup>1)</sup> Hdt. II, 81: τοῖσι Ὀρφικοῖσι καλεομένοισι καὶ Βακχικοῖσι. Aristoph. Frösch. 1032: Ὀρφεύς μὲν γὰρ τελειάς ૭΄ ἡμῖν κατέθειξε κτλ. Euripid. Hippolyt. 953: Ὁρφεὰ τ' ἄνακτ' ἔχων βάκχευε κτλ. Rhes. 943: μυστηρίων τε τῶν ἀπορρήτων φανὰς ἔθειξεν ὑρφεύς κτλ. Alkest. 966; Plat. Protag. 316D; Ps. Demosth. XXV (g. Aristog. A.) 11; Ephoros, Frgm. 65 bei Diod. V, 64; Diod. III. 65, 6; Ps. Apollod. Bibl. I. 3, 2; Cic. de nat. deor. III, 58.

<sup>2)</sup> Eurip. Alk. 966; Androtion, Frgm. 36, b. Ail. P. H. VIII, 6; Strab. VII, 330 (Kikone; vgl. Diod. V, 77); Strab. X, 471; Diod. III. 65, 6; Paus. II. 30, 2; III. 13, 2; V. 26, 3; VI. 20, 18; IX. 30, 4. Nach Al. Riese, Jahrb. f. kl. Philol. CXV (1877) 225 ff. wäre O. erst von den attischen Orphikern zum Thraker gemacht worden.

<sup>3)</sup> Orpheus, ein Sohn der Selene und der Musen (Plat. Rep. II, 364 E) war, wie der von den Musen im Wettstreit besiegte und ihm an die Seite gestellte Thamyris (II. II, 595; Plat. Ion. 533; Rep. X, 620 A; Nom. VIII, 629 E; Strab. X, 471; Paus. IX. 30, 2) deshalb ein Thraker, weil die ursprünglich von den thrakischen Pieres bewohnte Landschaft Pierien am Olympos (Hdt. VII, 112; Thuk. II, 99; Strab. X, 471) als die Heimat der Musen galt. Il. XVI, 112; II, 491; Hesiod. Theog. 25. 52 u. s. w. Erg. 1; Sc. Herc. 206; Strab. IX, 410; X, 471. Weiteres bei Giseke, Thrakisch-pelasgische Stämme u. s. w. (Leipzig 1858) 26 ff. 117. Vgl. auch Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 44 Anm.; § 267. In Pierien sollten auch die Musen die zerstreuten Glieder des O. gesammelt haben, als er wegen Nichtachtung des Dionysos von den Mainaden zerrissen wurde. Aeschyl. Bassarides Nauck I, S. 7; Eurip. Bakeh. 552ff.; vgl. Ps. Apollod. Bibl. I. 3, 2; Paus. IX. 30, 3 (In dieser Legende erleidet der Priester dasselbe, was in der von ihm vorgeführten heiligen Handlung der Mysterien der Gott zu erleiden hatte. Prokl. zu Plat. Rep., p. 398; Erw. Rohde, Psyche 411, Anm. 5]. Mit den Pieres wanderte Orpheus nach dem Pangaion. - O. als apollinischer Sänger: Pind. Pyth. IV, 176; vgl. Glaukos von Rhegion b. Plut. d. mus. 7. 10. Verehrer des Apollon oder Helios: Aeschyl. Bassarides a. a. O. Wunderbare Kraft der Töne: Simonides, Frgm. 40 Bergk, P. L. Gr. III4, 408. - Erste bekannte Erwähnung bei Ibykos von Rhegion, Frgm. 10 A b. Bergk III4, 241: ονομάκλυτος δρφήν.

<sup>4)</sup> Lobeck, Aglaophamus 235 ff. 292.

<sup>5)</sup> Erw. Rohde, Psyche, S. 397, Anm. 2; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 460.

in Unteritalien und Sicilien entwickelt haben mögen, so tritt doch frübzeitig als der eigentliche Herd des orphischen Wesens Athen herver, wo namentlich der am Hofe der Peisistratiden lebende Onomakrites als orphischer Apostel eine rührige Thätigkeit entfaltete.

Der Glaube und das religiöse Leben der Orphiker beruhte auf bestimmten Lehren, die in zahlreichen Schriften theologischen und ritualen Inhalts dargestellt waren. Darunter befanden sich mehrere theogonische Dichtungen, die zwar in den Grundzügen übereinstimmten, aber in der weitern Ausführung derselben vielfach von einander abwichen. Die Hauptschriften der Sekte wollten als Werke des von Apollon inspirierten 3 Orpheus selbst gelten, es wurden aber auch Schriften mehr oder weniger orphischen Charakters unter dem Namen von Persönlichkeiten in Umlauf gesetzt, die wie Epimenides, als berühmte Reinigungspriester galten und denen man geheimnisvolle Weisheit und übernatürliche Eigenschaften zuschrieb 4. Die Verfasser der Orphika waren anonym, jedoch meinte man, sie vielfach erraten oder erkennen zu können. Nach Aristoteles stellte Onomakritos die Lehren des Orpheus in dichterischer Form dar 6. Man betrachtete ihn nament-

<sup>1)</sup> Paus. VIII. 37, 5: 'Ονομάχριτος Διονύσω συνέθηκε τὰ δογια. Über seite Thätigkeit am Hofe der Peisistratiden und seinen Verkehr mit Hipparchos vgl. Abschnitt k. — Erw. Rohde a. a. O. 398 bemerkt, dass die Mehrsahl der bei Clem. Strom. 333 A. und Suid. s. v. 'Ορφεύς, angeführten Verfasser orphischer Gedichte aus Unteritalien und Sicilien stammt und in Verbindung mit den Pythegoreiern steht. Vgl. das S. 363, Anm. 3 angeführte Ibykos-Fragment. — Am Hofe der Peisistratiden hielten sich Zopyros von Herakleia und Orpheus von Kroms auf, die ebenfalls als Verfasser orphischer Gedichte galten. Vgl. Suid. s. v. Όρφεύς Κροτωνώτης und Tzetzes, Proleg. in Aristoph. bei Ritschl, Alex. Bibl. 36 (Opusc. I, 207). Indessen die Verwertung spezifisch attischer Sagen zeigt dech dass Attika der Nührboden des orphischen Wesens war. Vgl. O. Kern, Herms XXV (1890), 10.

<sup>2)</sup> O. Gruppe, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XVII (1890), 689 ff.; Erw. Robbs, Psyche 404, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Rhaps. Theog. Frgm. 49. Abel, p. 69.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 212 und dazu O. Kern, De Orphei, Epimenidis, Pherecydis the goniis, Berlin 1888, Diss.; Wilamowitz, Euripides' Hippolytos 224. 243.

<sup>5)</sup> Philoponos zu Aristot. de anima I. 5, p. 1410 b, v. 28: έν τοις θερωνί καλουμένοις έπεσι (vgl. περί ζ. γεν. ΙΙ. 1, p. 734 a, v. 19: έν τοις καλουμένοι θερέως έπεσι) = Frym. 7 Rose<sup>2</sup>: λεγομένοις εἶπε, έπειδή μιὰ δοκεῖ θρφέως ἐπε τὰ ἔπη, ως καὶ αὐτ ος έν τοις περί φιλοσοφίας λέγει· αι΄τοῦ μεν γάρ είσι τὰ δήγ ματα, ταῦτα δέ φησιν θνομάκριτον ἐν ἔπεσι κατατεῖναι. Vgl. Paus. VIII. 31, 3: θνομάκριτος φησιν ἐν τοις έπεσι. Cic. de nat. deor. I, 38: Orpheum poetam dest Aristoteles nunquam fuisse et hoc Orphicum carmen Pythagorei ferunt cainding fuisse Cercopis. Suid. s. v. θρφείς: — tεροῖς λόγους ἐν ἐμψφθίως κδ΄. λέγωνο δὲ εἶναι θεογνήτον τοῦ θεσσαλοῦ, οῦ δὲ Κέρκωπος τοῦ Πυθαγοφείω. Vgl. Can.

lich als Verfasser "der Weihen" (τελεταί), die sich auf den praktischen Gottesdienst bezogen und wahrscheinlich die heilige Geschichte zu den im Mittelpunkt der Kultur stehenden heiligen Handlungen (δρώμενα) enthielten 1.

Die orphische Theogonie schilderte im Anschlusse an Hesiodos die Entwickelung der Welt aus den Urbestandteilen bis zur Mannigfaltigkeit des einheitlich geordneten Kosmos. Eine Reihe von göttlichkosmischen Mächten und Gestalten, die auseinander hervorgehen, löst sich nacheinander in der Weltbildung und Weltregierung ab. Sie erscheinen fast als personifizierte Begriffe, obschon sie die mythische, sinnlich-begrenzte Verkörperung noch nicht völlig abgestreift haben. Aus dem Chaos, dem unendlichen Raume, und dem Äther, dem leichten, feuerigen Urstoffe, bildet Chronos, die Zeit, das Weltei. Aus diesem geht Erikapaios oder Phanes, die erste belebende Macht, hervor. Die Welt ist nichts anderes als eine Entfaltung seines Wesens 2. Als dann Zeus Götterkönig geworden ist, verschlingt er den Erikapaios und nimmt die Urmacht völlig in sein eigenes Wesen auf 3, um, zum All geworden, dasselbe wieder aus sich herauszusetzen und Neubildner der Welt zu werden. "Zeus ist das Haupt, Zeus Mitte, aus Zeus ist alles

Strom. 333 A. Nach Tatian ad. Gr. 44 hätte Onomakritos τὰ εἰς ὑρφέα ἀναφερόμενα zusammengestellt (συντετάχθαι). Clem. Strom. 332 D, der aber dem Tatian folgt, macht Onomakritos zum Verfasser der εἰς ὑρφέα φερόμενα ποιήματα. Vgl. Sext. Emp. Pyrrh. III, 30; Math. IX, 361. Onomakritos war auch nur διαθέτης nicht Erfinder der χρησμοί des Musaios. Hdt. VII, 6. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 454, S. 737 betont mit Recht, daſs die orphische Dichtung notwendig anonym oder vielmehr pseudepigraph war, geht aber zu weit, wenn er sagt, die Erzählung Herodots (von der Thätigkeit des Onomakritos als Orakelsammler, wobei er sich auf einer Fälschung ertappen lieſs) habe den Anlaſs zu der Hypothese gegeben, daſs Onomakritos der Verſasser der ὑρφικὰ καλούμενα ἔπη gewesen sei. Es ist das selbst nur eine Vermutung, die erst der Begründung bedarſ.

<sup>1)</sup> Suid. s. v. 'θρφεύς' — τελετάς' όμοίως δέ φασι καὶ ταύτας θνομακρίτου. Inbezug auf die für die orphische Theologie besonders bedeutsame Legende von der Zerreißung des Zagreus sagt Paus. VIII. 37, 5: παρά δὲ 'θμήρου 'θνομάκει ειτος παραλαβών τῶν Τιτάνων τὸ ὅνομα Διονύσω τε συνέθηκεν ὅργια, καὶ εἶναι τοὺς Τιτάνας τῷ Διονύσω τῶν παθημάτων ἐποίησεν αὐτουργούς. Diod. V. 75, 4: τοῦτον δὲ τὸν θεόν (Διόνυσον) — ὅν 'θρφεύς κατὰ τὰς τελετὰς παρέθωκε διασπώμενον ὑπὸ τῶν Τιτάνων. Inbezug auf die Bedeutung von τελεταί vgl. Plat. Rep. II, 364 Ε: λύσεις τε καὶ καθαρμοὶ ἀδικημάτων — ἄς δὴ τελετάς καλούσιν. — Als Verfasser einer Theogonie wird Orpheus nirgends genannt.

<sup>2)</sup> Rhaps. Frgm. 48-78; Orph. Hymn. VI, 4; vgl. Lobeck, Aglaophamus 478ff.; Diels bei O. Kern, De Orphei etc. theogoniis 21 f.

<sup>3)</sup> Rhaps. Frgm. 120-122.

geschaffen. Am Ende der genealogischen Götterreihe steht der ehthonische Dionysos-Zagreus, der Sohn des Zeus und der Persephone? Zeus hat ihn zur Weltherrschaft bestimmt und ihm schon als Knaben das Scepter gegeben, aber auf Anstisten Heras bringen ihn die wieder nach der Herrschaft trachtenden Titanen mit List in ihre Gewalt. Durch wiederholte Verwandelungen sucht er sich seinen Feinden zu entziehen, aber schließlich wird er in der Gestalt eines Stieres von ihnen zerrissen und verzehrt. Nur sein Herz wird von Athena gerettet und zu Zeus gebracht. Aus ihm erzeugt der Vater mit Semele den "neuen Dionysos." 3. So ersteht wieder das eine Gotteswesen, das durch den Frevel der Titanen, der Urkraft des Bösen 4, in die Vielheit der Dinge dieser Welt übergegangen war 5.

In dieser heiligen Geschichte, welche die mythische Begründung ritualer Akte enthält, ist der zum Inbegriff der Gottheit gewordene, hellenische Zeus 6 mit Dionysos-Zagreus verbunden. Die eigentliche Heimat des letztern waren die thrakischen Küstenländer und die darüber liegenden Berglandschaften, wo er bei den einzelnen Stämmen unter verschiedenen Namen, wie Sabos, Sabazios, Bassareus, verehrt wurde 7. Er findet sich auch bei den mit den Thrakern nahe ver-

<sup>1</sup> Orph. Frgm. 33 (Plat. Nom. IV, 715 D) 46 (= Ps. Aristot. de mundo 7, p. 401 a, v. 29: ἐν τοῖς ὑρφικοῖς οὐ κακῶς λέγεται: Ζεύς κεφαλή, Ζεύς μέσσα ἐκὸ τ' ἐκ πάντα τέτνκται) 123. Vgl. Lobeck a. a. O. 520 ff.; Gruppe, Jahrb. f. H. Philol. Supplbd. XVII (1891), 704 ff.; Erw. Rohde, Psyche, S. 405, Anm. 2.

<sup>2</sup> Orphische Sage bei Nonn. Dion. VI, 165 vgl. Kallimachos, Frgm. 171 Schneider: Euphorion, Frgm. 14. 15 Meinecke. Anal. Alex., p. 48); Tzetzes za Lyk. 355. Zagreus Name des Hades: Alkmaionis, Frgm. 3. Mit dem in orgistischen Nachtsesten geseierten Dionysos identisch bei Euripides, Kret. Frgm. 472, 11 (νυπτιπόλου Ζαγρέως). Harpokr. s. v. λεύπη — οἱ τὰ Βαπχιπὰ τελούμενα τῷ λεύπη στέφονται, διὸ χθόνιον μὲν εἶναι τὸ φυτόν, χθόνιον δὲ παὶ τὸν τῷς Περτοφόνης Διόνυσον. Hesych. s. v. Ζαγρεύς. Mehr bei Lobeck, Aglaophamus 552£; Rohde, Psyche, S. 409, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Onomakritos b. Paus. VIII. 37, 5; Diod. V. 75, 4; Kallimachos, Frgm. 7l Schneider und Euphorion, Frgm. 14. 15 Meinecke, Anal. Alex., p. 48 (Tzetzes zl Lyk. 208); Plut. de es. carn. 7, p. 996 c; de Is. et Osir. 35, p. 364 F; Orph. Frgm. 196. 200. Rhapsodien, Frgm. 195. 198. 199. Verwandlungen und Stiergestalt: Nonn. Dion. VI, 197 ff. Über die Stiergestalt des Dionysos vgl. S. 156 Anm.

<sup>4)</sup> Orph. Frgm. 102. 97. Vgl. Hesiod. Theog. 155; Plat. Nom. III, 701c.

<sup>5)</sup> Erw. Rhode, Psyche, S. 412, der darauf hinweist, dass die Vorstellung, nach welcher das Sonderdasein der Dinge durch einen Frevel in die Welt kam, den Theologen des 6. Jahrhunderts geläufig sein muste.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 351, Anm. 1.

<sup>7</sup> Schol. Aristoph. Wesp. 9: Σαβάζιον τὸν Διόνυσον οἱ Θρᾶκες καλοῦσω. Schol. Aristoph. Vög. 875; Lysistr. 388; Diod. IV, 4; Makrob. Sat. I. 18, 11; Harpele.

wandten Phrygern und zwar in enger Verbindung mit der von den Orphikern der Demeter gleichgesetzten Kybele, der großen Göttin des Naturlebens mit ihren Korybantenscharen <sup>1</sup>.

Der Kultus dieses Gottes trug einen durchaus orgiastischen Charakter. Die Diener des Dionysos sammelten sich in seltsamer Verkleidung, mit langen Gewändern, übergeworfenen Rehfellen und flatternden Haaren, nachts bei Fackelschein auf Berghöhen. Durch die lärmende Musik eherner Becken, großer Handpauken und tieftönender Flöten aufgeregt, eilte die Schar, Schlangen, Dolche oder Thyrsosstäbe haltend, mit gellendem Jauchzen in wirbelnden Tänzen über die Berge hin 2. Im "heiligen Wahnsinn", von dem namentlich Frauen ergriffen wurden 3, stürzten sie sich auf die zum Opfer ausersehenen Tiere, zerrissen sie und verschlangen das rohe Fleisch 4. Diese bis zur Manie und visionären Überreizung 5 gesteigerte Erregung war der eigentliche

s. v. Σαβοί; Phot. s. v. Σαβούς; Hesych. s. v.; Phot. s. v. εὐοὶ σαβοί. — Βασσαρεύς: Bekker, Aneed. gr. 222, 26 (Βασσαρεύς Διόννσος); Hesych. Etym. M. s. v. 
Βασσάραι. — Dionysos-Orakel am Pangaion: Hdt. VII, 111; vgl. Eurip. Hekub. 
1267; Rhes. 964 ff.; Dio Cass. 54, 34; Paus. IX. 30, 9; Suet. Aug. 94 — vgl. 
auch Aeschylos b. Strab. X, 470; Hdt. V, 7; Pomp. Mela II, 18. — Weiteres bei 
Lobeck, Aglaophamus 289 ff.; Ad. Rapp, Die Beziehungen des Dionysoskultus zu 
Thrakien und Kleinasien, Stuttgart 1882; P. Kretschmer, Aus der Anomia, Arch. 
Unters. f. C. Robert (Berlin 1890)17 ff.; F. A. Voigt, Roschers Mythol. Lex. I, 
Sp. 1031 ff., Art. Dionysos; Erw. Rohde, Psyche, S. 299 ff.

Aristoph. Vög. 874 und Schol. <sup>7</sup>Ωραι Frgm. 3 Mein.; Strab. X, 470; Hesych.
 v. Σαβάζιος. — Eurip. Bakch. 58. — Vgl. Bd. I², S. 177, Anm. 7 und dazu
 Ed. Meyer, Gesch. der Troas (Leipzig 1877) 24 ff.; Gesch. d. Altert. I, 253; II,
 § 455, F. A. Voigt a. a. O., Sp. 1085. — Gleichsetzung mit der Demeter: Lobeck,
 Aglaophamus 652 ff.; R. Förster, Raub der Persephone 40. 51 ff.

<sup>2)</sup> Strab. X, 470/1 (Aeschylos Edonoi, Frgm. 57, vgl. 59. 64); Plut. Alex. 2; Symp. IV. 6, 2, p. 672 (ννατέλια); VI. 7, 2, p. 692 F (Διόννσος ννατερινός); vgl. Euripid. Bakch. 138 ff. 485 ff. 673; Aristoph. Lysistr. 388 mit Schol., Schol. Aristoph. Vög. 874; Kallixenos b. Athen. V, 198 E; vgl. XIV, 659 F; Verg. Georg. IV, 521; Serv. Aen. IV, 303; Ovid Fast. 457 ff.; Plin. H. N. XVI, 144; Polyain. Strat. IV, 1; Schol. Pers. I, 99. 101. Mehr bei Lobeck, Aglaophamus 561 ff. 1041 ff.; Ad. Rapp, Rhein. Mus. XXVII, 1ff.; F. A. Voigt, Roschers Myth. Lex. I, Sp. 1035 ff. Art. Dionysos; Erw. Rohde, Psyche 302 ff.

<sup>3)</sup> Euripid. a. a. O.; Propert. I. 3, 5; F. A. Voigt a. a. O., Sp. 1036.

Euripid. Bakch. 137. 725. 737; Apoll. Rhod. I, 636; Luk. Bakch. 2; Phot.
 ν. νεβρίζειν; Hesych. s. ν. αλγίζειν.

<sup>5)</sup> Platon sagt: Nur in der Besessenheit (κατεχόμεναι) schöpfen die Bakchen aus den Flüssen Milch und Honig, nicht aber, wenn sie wieder ἔμφρονες sind. Ion 534 A. Vgl. Eurip. Bakch. 141 f. 692 ff. — Berauschende Getränke, denen die Thraker sehr ergeben waren (Plat. Nom. I, 637 E; Athen. X, 447 B. O) dürften die Erregung gesteigert haben.

Zweck des orgiastischen Dienstes, denn man feierte bei den in jedem zweiten Jahre begangenen Festen die Wiederkehr des Gottes aus seinem Geisterreiche 1 und glaubte, dass man in dem überspannten Zustande mit dem Gotte und seinem Gefolge in die nächste Beziehung träte 2.

Die Lustempfindung des Schmerzes oder Empfindungslosigkeit, welche sich bei den Teilnehmern an den Orgien zeigte <sup>3</sup>, erklärte man durch die Ekstasis, d. h. man glaubte, das die Seele des Besessenen aus dem Leibe ausgetreten wäre und sich mit der Gottheit vereinigt hätte <sup>4</sup>. In diesem Zustande vermag die Seele auch in die Zukunft zu

<sup>1)</sup> Diod. IV. 3, 2: τοὺς Βοιωτοὺς καὶ τοὺς ἄλλους Ἑλληνας ... καταθείξαι τὰς τριετηρίδας θυσίας Διονύσω καὶ τὸν θεὸν νομίζειν κατὰ τὸν χρόνον τοῦτον ποιεῖσθαι τὰς παρὰ τοὺς ἀνθρώπους ἐπιφανείας. Trieterische Feste in Thrakien: Ovid Metam. VI, 587; IX, 641. Orgiastische trieterische Dionysosfeste auf dem Parnassos (Paus. X. 4, 2; vgl. 32, 7), in Alea (Paus. VIII. 23, 1), in Andros (Paus. VI, 36, 1); in Mytilene (Ail. P. H. XIII, 2) und an andern Orten. Vgl. Lobeck, Aglaophomus, S. 570; S. Weniger, Über das Kollegium der 16 Frauen und den Dionysosdienst in Elis (Weimar 1883, Progr.) 8.

<sup>2)</sup> Bakchos selbst unter den Tanzenden: Euripid. Bakch. 145 ff. 306. 913 ff. 1006; Hypsip. Frgm. 752. Nachgeahmtes, die Anwesenheit des Unsichtbaren spüren lassendes Stiergebrüll: Aeschylos Edonoi, Frgm. 57. Über das Vorkommen dieses Glaubens bei verwandten orgiastischen Kulten vgl. F. A. Voigt a. a. O., Sp. 1041. Herbeirufung des Stiergottes (vgl. S. 156) durch die elischen Weiber: Plut. Quaest. gr. 36 = Bergk, P. L. Gr. III4, 656 Carm. pop. 6. Vgl. Plut. Is. et Osir. 35, p. 364 F; Paus. VI. 26, 1; Diod. IV. 3, 2. Die Verzückten fühlen sich in ihrer Ekstase so sehr vom Gotte erfüllt, dass sie sich selbst Saboi nennen. Harpokr. s. v. Σάβοι; Phot. s. v. Σαβούς und κατασαβάζειν; Schol. Aristoph. Vög. 874. - Gegen die gewöhnliche Erklärung des Orgiasmus (Welcker, Gr. Götterl. I, 443; Preller, Gr. Mythol. I3, 545 u. s. w.) als Mit - und Nachfühlen des Naturlebens, Jubel und Klage über die Geburt und den Tod des das vegetative Leben darstellenden Jahrgottes wenden sich mit Recht F. A. Voigt a. a. O., Sp. 1040 und Erw. Rohde, Psyche 305 ff. V. verweist auf die in Frankreich, Tirol und Süddeutschland vorkommenden Volksbräuche (Mannhardt, Wald- und Feldkulte I, 534 f.), die, wie das Perchtenspringen, der Fackellauf über Kornfelder u. s. w., ähnlich beschrieben werden, wie das Schwärmen der Bakchos-Verehrer, und als "Vegetationszauber" wirken, d. h. den Geistern der Vegetation die Jahresfruchtbarkeit abringen sollen. - Rohde bemerkt, dass das trieterische (also nicht alljährliche) Verschwinden (ἀφανισμός) und Wiederkehren (ἐπιφάνεια) des Gottes nicht als eine allegorische Versinnbildlichung der Vernichtung und Wiederherstellung der Vegetation aufzufassen, sondern im eigentlichen und wörtlichen Sinne zu verstehen sei, da man glaubte, dass Dionysos, seinem ursprünglichen Wesen nach ein chthonischer Gott, als Herr der Seelen und Geister sich zeitweilig in sein unterirdisches Reich zurückzöge.

<sup>3)</sup> Eurip. Bakeb. 747; Ovid, Trist. IV. 1, 41 ff.; Seneca, Troad. 682.

Uber die ἔχστασις: Aristot. Probl. 30, 1, p. 954 a, v. 34 ff.; Hist. an. VI.
 p. 576 a, v. 12. Vereinigung mit der Gottheit: Plat. Phaedr. 253 A. ἔνθεοι

schauen, er ist die Ursache der Begeisterungsmantik <sup>1</sup>. Mit dem Glauben an die Ekstasis und die Lebenskraft der vom Leibe getrennten Seele verband sich naturgemäß die Überzeugung von ihrer göttlichen Natur und Unsterblichkeit, von der Rückkehr und Wiederverkörperung der Seelen der Verstorbenen <sup>2</sup>.

Den Griechen war der auffallende thrakische Kultus schon in homerischer Zeit bekannt 3, aber Homer kennt weder Dionysos als olympischen Gott, noch verrät er deutliche Kunde von dem in heiterer Feier verehrten Weingotte 4. Allmählich drang dann der orgiastische Dionysoskultus von Norden her in Griechenland ein; er faßte namentlich am Parnassos 5, in Theben, am Kithairon 6, in Ikaria und andern Orten Attikas 7 festen Fuß, verbreitete sich aber auch über die Peloponnesos 8. Trotz des Widerstandes, den der fremde Kultus nach der Sage gefunden haben soll 9, wurden doch besonders die Weiber von der dionysischen Schwärmerei wie von einer religiösen Epidemie ergriffen 10. Das delphische Heiligtum hielt es für geraten, ihn unter seine

γυναϊκες: Sophokl. Antig. 963. Vgl. Aischin. Sokr. bei Aristeid. π. ὁητος. II, 23 Dind.; Schol. Eurip. Hippol. 144. Weiteres bei Erw. Rohde, Psyche 311 ff.

Eurip. Bakch. 291 (vgl. Plut. Symp. 7, 10, p. 716B) 217; Plat. Tim. 71E;
 Aristot. Probl. 30, 1, p. 954a, v. 35. Vgl. Erw. Rohde a. a. O. 313.

<sup>2)</sup> Nach Hdt. IV, 94 glaubten die Geten οὖτε ἀποθνήσκειν ἐωντοὺς ἰέναὶ τε τὸν ἀπολλι'μενον παρὰ Σάλμοξιν δαίμονα, den einzigen Gott. Vgl. V, 4; Phot. Suid. Etym. M. s. v. Ζάμολξις; Pomp. Mela II, 18. Weiteres bei Rohde a. a. O. 320 ff.

Die μαινάς, das im Kulte des Dionysos rasende Weib, war so bekannt, daßes Π. XXII, 460 zum Vergleiche verwandt wird.

<sup>4)</sup> Außer an den spät eingelegten Stellen II. XIV, 325; Od. XI, 325; XXIV, 74 wird der dionysische Sagenkreis nur erwähnt II. VI, 130 ff., wo der Thraker Lykurgos den μαινόμενος Dionysos und seine Wärterinnen überfällt. Vgl. Schol. Od. IX, 198 und K. Lehrs, Aristarch³ 191. Erst Hesiod. Erg. 614 kennt den Wein als Gabe des Dionysos. F. A. Voigt, Roschers Mythol. Lex. I, 1029 f., Art. Dionysos; Rohde a. a. O. 298. 327 ff.

<sup>5)</sup> Vgl. weiter unten S. 370, Anm. 1.

<sup>6)</sup> Sophokl. Antig. 1121: Βακχάν μητρόπολιν Θήβαν. Pindar, Dithyramb., Frgm. 75 Bergk I<sup>4</sup>, 395; Mitt. d. arch. Inst. XV (1890), 331 ff. Pentheus-Sage: Aischyl. Eumen. 25; Eurip. Βάκχαι; Ps. Apollod. Bibl. III. 5, 3.

O. Ribbeck, Die Anfänge und die Entwickelung des Dionysoskultus in Attika, Kiel 1869, Progr.

L. Weniger, Das Kollegium der 16 Frauen und der Dionysosdienst in Elis, Weimar 1883, Progr.

<sup>9)</sup> Ail. P. H. III, 42; Diod. IV, 68; Apollod. Bibl. II. 2, 2, 5; III. 5, 2. 3; Paus. II. 18, 4; 20, 4; 22, 1; 23, 7. 8.

<sup>10)</sup> Ail. P. H. III, 42; Hdt. IX, 34; Eurip. Βάκχαι. Weiteres bei F. A. Voigt a. a. O., Sp. 1048.

Obhut zu nehmen; es sorgte für seine Verbreitung, indem es ihn gleichzeitig wesentlich mäßigte und in gemilderter Form weiter ausbildete ¹. Wohl erhielten sich an manchen Orten die orgiastischen Nachtseiern des thrakischen Dienstes, aber die Gestalt, die der Kultus auch in Attika unter delphischem Einflusse angenommen hatte, ließ in den Tänzen, Prozessionen und andern Festgebräuchen nur noch verwischte und zur ritualen Herkömmlichkeit abgeschwächte Züge seines eigentlichen Wesens erkennen ². Eine griechische Fortbildung des thrakischen Aufregungskultus ist der Gedanke, daß derselbe Gott, der als Bakcheus die Gemüter mit Raserei erfüllt, durch die höchste Steigerung der Erregung als Lysios, Eleuthereus, Meilichios zugleich das Mittel zur Befreiung und Besänftigung darbietet ³.

Auf den altthrakischen Dionysos griffen die Orphiker zurück. Ihr Zagreus ist im wesentlichen der thrakische Herr der Seelen und Geister, und auch die Legende von seiner Zerreißung wurzelt in dem thrakischem Kultus, obschon sie mit Gestalten der hellenischen Mythologie (den Titanen) versetzt und in hellenischem Geiste umgebildet ist.

An diese Legende knüpfte die orphische Lehre die Entstehung des Menschengeschlechts. Dasselbe erwuchs aus der Asche der Titanen, welche die Glieder des Gottes verschlungen hatten und darauf von Zeus durch einen Blitzstrahl zerschmettert waren. Diesem Ursprung gemäß ist in dem Menschen dem von Zagreus herrührenden guten und göttlichen Element das böse, titanische beigemischt 4. Von letzterm soll er sich reinigen, indem er sich von den Banden des Körpers frei macht, welche die göttliche, zu reiner Freiheit berufene Seele wie in einem Kerker gefangen halten 5. Aber er darf nicht selbst auf gewaltsame Weise diese Bande lösen 6, und der natürliche Tod befreit die

<sup>1)</sup> Trieterische Nachtfeier des Dionysos zur Zeit der Wintersonnenwende in Delphi: Plut. Is. et Osir. 35, p. 364; de ei ap. Delph. 9, p. 389; Quaest. gr. 12, p. 293; Paus. X. 32, 7; 4, 3; 6, 4. Auch die delphische Inspirationsmantik wurzelt in dem Dionysoskultus. Vgl. Bd. 1², 677 und dazu Erw. Rohde, Psyche 347. Delphi ordnete an vielen Orten die Einführung des Dionysoskultus an: Paus. I. 2, 5; III. 13, 7, VIII. 23. 1; X. 19, 3; Mitt. d. arch. Inst. XV (1891), 331.

<sup>2)</sup> Ad. Rapp, Rhein. Mus. XXVII, 1ff.; Erw. Rohde, Psyche 343.

<sup>3)</sup> F. A. Voigt, Roschers Mythol. Lex. I, Sp. 1062, Art. Dionysos; Rohde a. a. O. 338.

<sup>4)</sup> Rhapsodien Frgm. 198 ff. Unabhängig von den Rhapsodien, ebenfalls aus älterer orphischer Dichtung Dio Chrysost. 30, p. 333, 4; vgl. Plut. de esu carn. 1, 7, p. 996 c. Weiteres bei Lobeck, Aglaophamus 565 ff.; Erw. Rohde, Psyche 413.

 <sup>0</sup>l dμφὶ "ôρφέα bei Plat. Kratyl. 400 C; Phaed. 62 B und Schol. vgl. Lobeck, Aglaophamus 795 f.

<sup>6)</sup> Plat. Phaed. 62B: ώς ἔν τινι φρουρῷ ἐσμέν οἱ ἄνθρωποι καὶ οὐ δεῖ δή ἔαυτὸν ἐκ ταύτης λύειν οὐδ' ἀποδιδράσκειν κτλ.

Seele nur auf kurze Zeit, denn wenn sie aus ihrem Leibe ausgetreten ist, wird sie, in der Luft schwebend, durch den Atem in einen andern Körper hineingezogen 1. Nach der wohl ebenfalls aus dem thrakischen Kultus übernommenen <sup>2</sup> Lehre der Orphiker durchwandert die Seele in stetem Wechsel zwischen fessellosem Sonderleben und neuer Einkörperung als Lebensgenossin vieler Menschen - und Tierleiber den vom Geschick bestimmten Kreis der Geburten 3. Orpheus und seine bakchischen Weihen zeigen indessen den Weg zum Heile, auf dem die Seele durch die Gnade des lösenden Dionysos 4 sich aus dem Gefängnisse befreit und aus dem Kreise ausscheidet 5. Zur Vorbereitung der Erlösung genügt nicht die Einweihung in die heiligen Orgien, sondern es ist ein durch bestimmte Askese geregeltes, orphisches Leben erforderlich 6. Dasselbe beruhte nicht sowohl auf der Übung bürgerlicher Tugenden und sittlicher Umbildung des Charakters, als auf der Hinwendung zu dem Gotte und der Beobachtung äußerlicher Reinheitsvorschriften, welche vom Leibesleben und der Welt des Todes abwenden und die Seele selbst rein machen sollten 7.

Nach dem Tode führt Hermes die Seele des Menschen in den Hades, wo Gericht über sie gehalten wird <sup>8</sup>. Die Frevler kommen zur Bestrafung und Reinigung in den tiefsten Tartaros, die in den orphischen Weihen nicht Gereinigten werden in den Schlammpfuhl geworfen. Schreckliches steht den Verächtern des heiligen Dienstes bevor <sup>9</sup>. Die Geweihten und

ό ἐν τοῖς Ὀρφικοῖς ἔπεσι καλουμένοις λόγος bei Aristot. de an. I, 5, p. 410 b,
 γ. 28: φησὶ τὴν ψυχὴν ἐκ τοῦ ὅλου εἰσιέναι ἀναπνεόντων, φερομένην ὑπὸ τῶν ἀνέμων. Vgl. Orph. Frgm. 224.

<sup>2)</sup> Über die irrige Ansicht Herodots II, 123, daß die Orphiker die Lehre von der Seelenwanderung aus Ägypten entlehnt hätten, vgl. Zeller, Philos. d. Gr. I<sup>5</sup>, 59 ff.; Erw. Rohde, Psyche 427 ff.

κύκλος τῆς γενέσεως, ὁ τῆς μοῖρας τρόχος. Orph. Frgm. 226. 225. 222.
 Vgl. Lobeck, Aglaophamus 797 ff.; Erw. Rohde a. a. O. 416.

Διόνυσος λυσεύς, λύσιος, θεοί λύσιοι. Orph. Frgm. 208. 226; Lobeck a. a. O. 809 ff.

<sup>5)</sup> Orph. Frgm. 226.

<sup>6)</sup> θρφικοί τινες λεγόμενοι βίοι: Plat. Nom. 782 c; Lobeck a. a. O. 244 ff.

<sup>7)</sup> Die Orphiker enthielten sich namentlich der Fleischnahrung: Aristoph. Frösch. 1032; Euripid. Hippol. 951; Alkest. 966; Frgm. 472; Plat. Nom. VI, 782 C. D. Der Genuss von Eiern und Bohnen war nicht gestattet, weil sie Bestandteile von Totenopfern waren. Lobeck a. a. O. 251. 254; Erw. Rohde, Psyche, S. 419, Anm. 1. Verbot der Beerdigung in Wollkleidern: Hdt. II, 81. — Über die durch diese Vorschriften bewirkte Reinigung der Seele vgl. Orph. Frgm. 208. Die Orphiker als Reine, 6500: Plat. Rep. II, 363 c.

<sup>8)</sup> Orph. Frgm. 224.

<sup>9)</sup> Orph. Frgm. 154; Plat. Rep. II, 363 D (rovs de avostovs av zal adizovs

Gereinigten haben dagegen ein sanfteres Los zu erwarten, sie werden in der Tiese in Gemeinschaft mit den Göttern wohnen 1. Aber im Hades weilt die Seele nur in der Zeit zwischen dem Tode und ihrer Rückkehr zur Erde. Je nach ihrer Schuld wird sie wiedergeboren, als Mensch oder als Tier, und nach ihren Thaten im früheren Leben wird ihr im nächsten vergolten werden. Dem Reinen muß also ein sich steigerndes Glück zuteil werden 2. Die in den orphischen Weihen und im orphischen Leben völlig gereinigte Seele wird von der Wiedergeburt und vom Tode befreit, sie scheidet aus dem Wechsel zwischen Hades und Erdenleben oder dem Kreislause des Vergehens und Werdens 3 und lebt ihrem göttlichen Wesen nach ewig wie Gott 4.

Zu diesen Lehren der orphischen Sekte fühlten sich Hippias und Hipparchos bei ihrem Hange zur Mystik und Manük offenbar stark hingezogen. Onomakritos stand mit Hipparchos im regsten Verkehr und legte im Auftrage der Peisistratiden eine Sammlung der Sehersprüche des Musaios an 6.

είς πηλόν τω α κατορρίτουσων έν [Διδου και κοσκίνω υδωφ ἀναγκάζουσα φέρω]; 365 Α μή θύσαντας δὲ δεινὰ περιμένει. Phaid. 69 ς (ὅς ἄν ἀμύητος και ἀτέλεσα εἰς [Διδου ἀφίκηται, ἐν βορβόρω κείσεται]; Gorg. 493 B. Vgl. Aristoph. Frösch. 145 ff. 273 ff. und dazu Erw. Rohde, Psyche, S. 288, Anm. 1. Vgl. die Hadesfahrt des Odysseus Od. XI, 566—639. die vielleicht von orphischen Anschauungen be einflust ist. Wilamowitz, Philol. Unters. VII (1884), 142. 199; Ed. Meya, Gesch. d. Altert. II, § 744 und dagegen Erw. Rohde, Psyche, S. 397, Anm. 2.

<sup>1&#</sup>x27; Orph. Frgm. 154; Plat. Phaid. 69 c Frgm. 228); ό δὲ κεκαθασμένος τε κα τετελεσμένος ἐκεῖσε ἀφικόμενος μετὰ θεῶν οἰκισει εἰσὶ γὰρ δή, φασὶν οἱ περὶ τὸς τελετας, ναρθικοφόροι μὲν πολλοί. βάκχοι δέ τε παῦροι. Vgl. Lobeck, Aglaophemus, S. 795. 809. 813; Erw. Rohde, Psyche 420 ff. Vgl. auch. Pind. Ol. II, 68£; Pind. Frgm. 129. 133 und dazu Ed. Lübbert, Comment. de Pindaro dogmatis de migratione animarum cultore, Bonn 1887.8 Ind. schol. — Die Geweihten könne auch Reinigung und Lösung von Frevelthaten und Strafen, welche die Seelen verstorbener, ungeweihter Verwandten im Hades zu erleiden haben, von den Göttern erlangen. Orph. Frgm. 208; Plat. Rep. II, 364 Bff. 365 A.

Plat. Nom. IX, 870 D. E. 872 D. 873 A; Pindar b. Plut. Menon 81 B. Vd.
 Robde a. a. O. 422.

<sup>3)</sup> Orph. Frgm. 226.

<sup>4)</sup> Erw. Rohde, Psyche 423.

<sup>5)</sup> Vgl. weiter unten S. 379.

<sup>6)</sup> Hdt. VII, 6, wo er inbezug auf den Verkehr des Hipparchos mit Onomakine χεεώμενος τὰ μάλιστα sagt. Über Musaios vgl. ferner Hdt. VIII, 96; IX, 43. Bei Platon erscheint Musaios, eine durchaus mythische, die Musen und ihre Krifte verkörpernde Gestalt, stets in enger Verbindung mit Orpheus. Rep. II, 364 E; Protag. 316 D; Apol. 41 A; Ion. 536 B. Unter seinem Namen waren Hymne im Umlauf, von denen Paus. I. 22, 7 nur den für die Lykomiden gedichtels für echt hält. Vgl. auch Aristot. Hist. an. VI. 6, p. 563 a: ἐν τοὶς Μουσείου ληνμόνοις ἔπεσι. Über den orphischen Charakter ihm beigelegter Schriften vgl. Pist.

Er soll auch im Verein mit dem Krotoniaten Orpheus, dem Herakleoten Zopyros und noch einem dritten Gelehrten für Peisistratos die homerischen Gedichte gesammelt und eine Gesamtausgabe derselben veranstaltet haben <sup>1</sup>. Diese Angabe beruht jedoch nur auf einer unrichtigen, von der pergamenischen Schule verbreiteten Hypothese <sup>2</sup>, welche die Beobachtung, dass namentlich im Schiffskataloge und in der Nekyia einzelne Stellen sich als junge attische Einlagen verraten, mit der Überlieferung kombinierte, dass Hipparchos den Rhapsoden vorgeschrieben hätte, bei ihren Wettvorträgen an den Panathenaien die einzelnen Gesänge der Reihe nach in richtiger Ordnung und unter Wahrung des Zusammenhanges vorzutragen <sup>3</sup>.

i.

Die Herrschaft der Peisistratiden bildete in der innern Entwickelung Athens einen bedeutsamen Wendepunkt. Die Hektemoroi wurden freie Bauern, die ständischen und regionalen Gegensätze, welche das politische Leben bestimmt hatten, glichen sich aus oder verschwanden. Es erstarkte dadurch die einheitliche, ganz Attika umfassende Staatsgemeinschaft, während zugleich die Nivellierung der Bürgerschaft den Boden schuf, auf dem die entschiedene Demokratie erwuchs. Damit steht wiederum die Ausbildung der großen Staatsfeste im Zusammenhange. Der Kultus und das religiöse Leben erhielten mancherlei neue

Rep: II, 363 C. D und dazu Rohde a. a. O., S. 421, Anm. 7. Μ. χρησμολόγος: Sophokl. b. Schol. Aristoph. Frösch. 1033 Eurip. Alkest. 966; Aristoph. Frösch. 1033 Μουσαῖος (ἡμῖν κατέθειξε) δ' ἐξακέσεις τε νόσων καὶ χρησμούς. — Über seine genealogische Verbindung mit Eumolpos, zu dessen Vater er gemacht wurde, vgl. Toepffer, Att. Genealogie, S. 27. 37. — Näheres Schoemann, De Musaeo in der Diss. de poes. theog. gr. Greifswald 1837; Eberhard, De Pampho et Musaeo, Monasterii 1864.

<sup>1)</sup> Cic. d. nat. deor. III. 34, 137; Ioseph. g. Ap. I, 2; Ail. P. H. XIII, 14; Epigr. in Anthol. XI, 442. Vgl. Hell. N. A. VII, 17. Namen der Herausgeber: Tzetzes, Proleg. in Aristoph. b. Ritschl, Opusc. I, 207 (vgl. La Roche, Hom. Textkr., p. 10); Suid. s. v. ὑρφενς Κροτωνιάτης. Vgl. S. 364, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 127, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Ps. Plat. Hipparch., p. 228 B: τὰ Ὁμήρον ἔπη πρῶτος (Hipparchos) ἐκόμισεν ἐς τπὶν γῆν ταντηνὶ καὶ ἠνάγκασε τοὺς ῥαψφοδοὺς Παναθηναίοις ἐξ ὑπολήψεως ἐφεξῆς αὐτὰ διιέναι, ὥσπερ νῦν ἔτι οἴδε ποιοῦσι. Vgl. Lykurg. g. Leokr. 102. Diog. Laert. I, 57 schreibt nach Dieuchidas von Megara (um die Zeit Alexanders d. Gr.) bereits dem Solon die Verfügung zu: Τὰ Ὁμήρον ἔπη ἐξ ὑποβολῆς ῥαψφοδεῖσθαι, οἶον ὅποψ ὁ πρῶτος ἔληξεν, ἐκεῖθεν ἄρχεσθαι τὸν ἐχόμενον. — Vgl. A. Mommsen, Heorologie 138; Nitzsch, Sagenpoesie 413 ff.; Wilamowitz, Philol.-Unters. VII (1884), 4. 263 ff. und die Bd. I, S. 126 Anm. angeführten Schriften.

Anregungen; von den Orphikern ging eine neue Glaubenslehre aus. Dieselbe große Regsamkeit und Produktivität zeigte sich im Gewerbe und in der Kunst. Es begann sich das Drama zu entwickeln, und die bildenden Künste traten in die Epoche ein, in der sie ihre Blüte entfalteten.

Auch in seiner auswärtigen Politik hat Peisistratos die Bahnen, auf denen Athen eine Großmachtstellung erlangte, teils weiter verfolgt, teils neu betreten. Die Besetzung Sigeions war der erste Zug einer Politik gewesen, die nicht bloß von den Verhältnissen zu den Nachbaren und der unmittelbaren territorialen Entwickelung Attikas bestimmt war, sondern weitere Ziele ins Auge faßte. Aber Athen konnte die entfernte Besitzung nicht behaupten. Vermutlich bot der unglückliche Krieg, in den die Lesbier mit dem samischen Tyrannen Polykrates verwickelt wurden, dem Peisistratos eine günstige Gelegenheit den Platz (zwischen 535 und 528) den Mytilenaiern wieder zu entreißen. Zum Statthalter Sigeions bestellte er seinen unehelichen Sohn Hegesistratos<sup>2</sup>.

Inzwischen hatten die Athener auch auf der Cherronesos festen Fuß gefaßt, indem daselbst der Philaide Miltiades (I.) mit Unterstützung des Peisistratos (zwischen 560 und 556) attische Kolonisten angesiedelt und ein von Athen abhängiges Fürstentum begründet hatte <sup>3</sup>. Miltiades war kinderlos; er ließ daher den ältern Sohn seines Halbbruders Kimon (I.) Koalemos, Namens Stesagoras, in seinem Hause erziehen und bestimmte ihn zu seinem Nachfolger <sup>4</sup>. Kimon hatte jedoch zu den Gegnern des Peisistratos gehört und war von ihm verbannt worden. Offenbar mit Rücksicht auf die Nachfolge suchte er eine Aussöhnung mit dem Herrscher anzubahnen. Als er im Jahre 528 zum zweiten Male mit demselben Viergespann in Olympia siegte, ließ er den Peisistratos als Herrn des Gespanns und als Sieger ausrufen. Der Tyrann zeigte sich zu einem Ausgleiche bereit und gestattete ihm unter bestimmten Bedingungen die Rückkehr auf seine Güter <sup>5</sup>. Noch ein

2) Vgl. S. 250 Anm. und über Hegesistratos S. 322, Anm. 1.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 249.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 316. Die Ansicht Ed. Meyers, Philol. XLVIII = N. F. II (1889), 474 ff. = Forschungen zur alten Geschichte I (Halle 1892), 13 ff., daß der jüngere Miltiades bereits zur Zeit der Peisistratiden die Inseln Lemnos und Skyros in Besitz genommen hätte, ist bestechend, steht aber im Widerspruche mit Hdt. V, 27.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 305, Anm. 1 und S. 317, Anm. 3.

<sup>5)</sup> Kimon kehrt ἐπόσπονδος zurück; Hdt. VI, 103. Als er mit demselben Gespann den dritten olympischen Sieg errang, war Peisistratos bereits gestorben, folglich fällt der zweite Sieg in das Jahr 528.

drittes Mal verschaffte ihm sein Viergespann die Ehre eines olympischen Sieges (im Jahre 524), bald darauf wurde er auf Anstiften der Peisistratiden nachts beim Prytaneion ermordet. Der jüngere Sohn des Ermordeten, Miltiades II., erfuhr dafür von ihnen eine um so wohlwollendere Behandlung. Auch Stesagoras durfte nach dem Tode des Oikisten Miltiades (nach 524) dessen Nachfolger werden. Seine Regierung dauerte jedoch nicht lange, da er während eines Krieges mit den Lampsakenern von einem sich als Überläufer ausgebenden Feinde im Prytaneion erschlagen wurde. Zur Übernahme des Fürstentums sandten nun die Peisistratiden (vor 514) den jungen Miltiades nach der Cherronesos <sup>1</sup>.

Zu beiden Seiten der großen pontischen Handelsstraße hatte so Athen unter den Peisistratiden Stellung genommen. Ebenso aussichtsvoll waren die Erwerbungen des Peisistratos im thrakischen Küstenlande 2. Auch im Mittelpunkte des aegaeischen Meeres faste er festen Fuß. Er unterwarf in den ersten Jahren nach seiner Rückkehr aus der zweiten Verbannung die Naxier und übertrug die Herrschaft über die Insel dem Lygdamis 3. Seiner Obhut vertraute er die von den ihm verdächtigen attischen Familien gestellten Geiseln an 4. Mit Hilfe dieses attischen Vasallenfürsten warf sich dann Polykrates zum Tyrannen von Samos auf. Ferner trat Peisistratos zu dem delischen Apollon-Heiligtume in Beziehung, das nicht nur für die Ionier amphiktyonische Bedeutung hatte und den sakralen Mittelpunkt der ionischen Nesioten bildete 5, sondern auch in naher Verbindung gerade mit der dem Peisistratos ergebenen Tetrapolis stand 6. Der attische Herrscher suchte die Huld des delischen Gottes zu erwerben, indem er den Umkreis des Heiligtums durch Fortschaffung der daselbst bestatteten Leichen reinigen liefs 7.

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 103; VI, 39. Dieser Miltiades, der marathonische Sieger, kann nicht mit dem Miltiades identisch sein, der im Jahre 524 Archon war (Dion. Hal. VII, 3). Es heißt nämlich bei Hdt. VI, 103: ὁ μὲν δἢ πρεσβύτερος τῶν παίδων τῷ Κίμωνι Στησαγόρης ἦν, τηνικαῦτα (als Kimon ermordet wurde) παρὰ τῷ πάτρῳ Μιλτιάδῃ τρεφόμενος ἐν τῷ Χερσονήσῳ, ὁ δὲ νεώτερος παρ᾽ αὐτῷ Κίμωνι ἐν Ἀθήνησι κτλ. Miltiades war also damals noch ein Jüngling. Vgl. J. Toepffer, Quaestiones Pisistrateae (Dorpat 1886) 140 Anm.; Attische Genealogie, S. 281.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 323.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 324, Anm. 2.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 326, Anm. 2.

<sup>5)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 302.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 72, Anm. 1 und Joh. Toepffer, Hermes XXIII (1888), 331.

<sup>7)</sup> Hdt. I, 64; Thuk. III, 104.

Mit den beiden damaligen Großmächten Griechenlands, den Thessalern und Lakedaemoniern, knüpfte Peisistratos ein freundschaftliches Verhältnis an. Sein jüngster ehelicher Sohn erhielt den Namen Thessalos <sup>1</sup>. Es kam schließlich zwischen den Peisistratiden und den Thessalern ein förmliches Bündnis zustande <sup>2</sup>. Die Lakedaimonier waren mit erstern durch die engste Gastfreundschaft verbunden, obschon Peisistratos auch mit Argos gut stand oder wenigstens daselbst einflußreiche Verbindungen besaß <sup>3</sup>. Dazu kam noch die Freundschaft mit den in Theben und Eretria herrschenden Geschlechtern, so wie mit dem makedonischen Königtume <sup>4</sup>. Diese weitverzweigten Beziehungen erhöhten nicht nur das politische Ansehen des attischen Fürsten, sondern sicherten ihn auch im Auslande gegen die Agitation des verbannten Adels.

# k.

Als im Jahre 528/7 der greise Peisistratos starb <sup>5</sup>, folgte ihm, wie in einer Erbmonarchie ohne weiteres sein ältester Sohn Hippias. Als Bruder des Tyrannen hatte jedoch Hipparchos thatsächlich Anteil an der Regierung <sup>6</sup>. Thessalos soll nach einer demokratischen Quelle auf die Teilnahme an der Tyrannis verzichtet, demokratischen Grundsätzen gehuldigt und großes Ansehen bei der Bürgerschaft besessen haben. Im Gegensatze dazu schilderte ihn eine von Aristoteles

<sup>1)</sup> Vgl. S. 321, Anm. 3.

Hdt. V, 63: ἐπεποίητο γάρ σφι (τοῖσι Πεισιστρατίδησι) συμμαχίη πρὸς αὐτούς (τοὺς Θεσσαλούς).

<sup>3)</sup> Hdt. V, 63 und 90 redet zwar nur von der engsten Gastfreundschaft der Lakedaimonier mit den Peisistratiden, aber dieselbe ging doch wohl schon auf Peisistratos zurück. Vgl. S. 50 Anm., S. 332, Anm. 1 und S. 324, Anm. 4.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 324. Inbezug auf Makedonien vgl. Hdt. V, 94 und dazu S. 323, Anm. 4.

<sup>5)</sup> Uber das Todesjahr vgl. S. 313 Anm. Thuk. VI, 54: Πεισιστράτου γάρ γηραιοῦ τελευτήσαντος κτλ. Aristot. Αθπ. 17, 1: Πεισίστρατος μέν οὖν ἐγκατεγήρασε τῆ ἀρχῆ.

<sup>6)</sup> Gegen die infolge der That des Harmodios und Aristogeiton im attischen Volke verbreitete Meinung, dass Hipparchos der Tyrann gewesen wäre (vgl. das alte Skolion bei Bergk, P. L. Gr. III<sup>4</sup>, 646, Nr. 9. 12; Ps. Plat. Hipparch. 228 B), wendet sich bereits Hdt. V, 55: ἐπεὶ Ἰππαρχον τὸν Πεισισιράτον, Ἰππιέω δὲ τοῦ τυράννου ἀδελφεόν κτλ. Vgl. VI, 123. — Schärfer Thuk. I, 20: ᾿Αδηναίων τὸ πλῆδος Ἰππαρχον οἴονται ὑφ' Ἰρμοδίου καὶ Ἰριστογείτονος τύρα ννον ὄντα ἀποθανεῖν, καὶ οὐκ ἴσασιν, ὅτι Ἰππίας μὲν πρεσβύτατος ὧν ἦρχε τῶν Πεισισιράτον ὑιέων, Ἰππαρχος δὲ καὶ Θεσσαλὸς ἀδελφοὶ ἦσαν αὐτοῦ. VI. 54, 2: οὐχ Ἰππαρχος, ὧσπερ οἱ πολλοὶ οἴονται, ἀλλ' Ἱππίας πρεσβύτατος ὧν ἕσχε τὴν ἀρχήν. Vgl. VI. 55, 1—3; Aristot. Ἰθπ. 18, 1.

benutzte oligarchische Schrift als einen übermütigen und gewaltthätigen, jungen Mann <sup>1</sup>. Beide Überlieferungen sind parteiisch. An der Regierung scheint Thessalos in der That sich wenig beteiligt zu haben, aber von seinen Brüdern hat er sich schwerlich getrennt. Sein Name stand ebenso, wie der des Hippias auf der Stele, welche das Geschlecht des Peisistratos ächtete <sup>2</sup>.

Hippias regierte nach den Grundsätzen seines Vaters mit staatsmännischer Einsicht und unter Beobachtung der bestehenden Vertassungsformen 3. Die Peisistratiden vermieden alles, was Anstoß beim Volke erregen konnte. Die Leibwache wurde in strenger Zucht gehalten und jedem Bürger leicht Zutritt zum Herrscher gewährt 4. Wie ihr Vater sorgten die Peisistratiden für den Kultus und die Heiligtümer. Den panathenaeischen Festzug ordneten sie selbst. Hippias bestimmte, daß bei jedem Todesfalle und jeder Geburt der Göttin je eine Choinix Gerste und Weitzen, sowie ein Obolos dargebracht würde 5. Sein ältester Sohn stiftete während seines Archontats im Pythion 6 einen Altar, dessen Kranzplatte mit der Weihinschrift erhalten ist 7. Ferner errichtete derselbe auf dem Markte den Altar der zwölf Götter, der zugleich als Asylstätte und Zentralmeilenstein diente, nach dem die Entfernungen der attischen Landorte und auch berühmter auswärtiger Heiligtümer bemessen wurden 8. Hipparchos ließ in der

<sup>1)</sup> Vgl. S. 52 Anm.

<sup>2)</sup> Thuk. VI. 55, 1. Vgl. Hdt. VI, 123: οἱ μὲν (Harmodios und Aristogeiton) γὰρ ἐξηγρίωσαν τοὺς ὑπολοίπους Πεισιστρατιθέων επαυρον ἀποκτείναντες, οὐθέ τι μάλλον ἔπαυσαν τυραννεύοντας. Dabei hat Hdt. doch sicherlich auch den Thessalos im Auge, den, wie Thuk. I, 20 andeutet, das Volk ebenfalls für einen Tyrannen, hielt.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 326, Anm. 3.

<sup>4)</sup> Thuk. VI. 54, 5. 6; 55, 3; 57, 2; Aristot. A9π. 18, 1: Ίππίας καὶ τῆ φύσει πολιτικός καὶ ἔμφοων ἐπεστάτει τῆς ἀρχῆς.

<sup>5)</sup> Ps. Aristot. Oik. II, p. 1347 a, v. 15.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 342, Anm. 3.

<sup>7)</sup> CIA. IV. 1, p. 41, Nr. 373 E. Die Inschrift ist gut lesbar, Thuk. VI, 54 redet aber von den ἀμυθρὰ γράμματα derselben, wahrscheinlich deshalb, weil die übliche rote Färbung der Buchstaben verblafst war. Vgl. H. Heydemann, Hermes XIV (1879), 317; vgl. Mitt. d. arch. Inst. IX, 371. 372. 417. Szanto, Wien. Stud. III (1881), 155 bezieht dagegen unter Hinweis auf Ps. Demosth. g. Neaira 76 die Bemerkung des Thuk. auf die in der Inschrift vorkommenden, zu seiner Zeit nicht mehr üblichen Buchstaben.

<sup>8)</sup> Thuk. VI. 54, 7; Hdt. II, 7 (Länge des Weges ἀπὸ τῶν δνώδεκα θεῶν τοῦ βωμοῦ nach Olympia); CIA. II, 1078. — Umwandelung des Altars bei Festzügen: Xen. Hipparch. III, 2. Vgl. C. Wachsmuth, Stadt Athen I, S. 201, Anm. 2. — Asyl: Hdt. VI, 108; Diod. XII, 39; Plut. Perikl. 31; Nik. 13; Lykurg.

Mitte des Weges zwischen der Stadt und einem Landorte Hermen mit der darauf bezüglichen Angabe und einem kurzen Sinnspruche aufstellen 1. Der vielleicht damals erst der Athena geweihte Hain der Akademie mit dem Gymnasion für die vollbürtige Jugend wurde von ihm mit einer großen Mauer umgeben. Charmos, ein dem Hipparchos nahestehender Verwandter des Herrscherhauses, errichtete vor dem Eingange einen Altar des Eros, von dem die Fackelwettläuse ihren Ausgang nahmen 2.

Besondere Fürsorge widmete Hipparchos den musischen Künsten? Er ordnete den Wettvortrag der Rhapsoden an den Panathenaien und machte den attischen Fürstenhof zu einem Sammelplatze der namhsttesten Dichter. Eine hervorragende Rolle spielte an demselben der Hymnen- und Dithyrambendichter Lasos von Hermione, der die musikalische Begleitung der dithyrambischen Chorgesänge umgestaltets, verstärkte und dem Gesange gegenüber selbständiger machte. Si-

g. Leokr. 93. — Näheres bei E. Curtius, Gesch. d. Wegebaues 39 ff.; v. Sybd, Mitt. d. arch. Inst. IV (1879), 337 ff.; E. Curtius, Stadtgesch. Athens 79. 96: Milchhöfer, Athen, Baumeisters Denkmäler, S. 165; C. Wachsmuth, Stadt Athes I, 498: II, 435.

Ps. Plat. Hipparch. 228 D; CIA. I, 552. Vgl. Suid. Harpokr. s. v. Teargralos ὁ Έρμῆς. — C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 498; E. Curtius, Stadtgesch Athens 83.

<sup>2)</sup> Suid. s. v. 'Ιππάρχον τειχίον. Die Weihinschrift des Altars nach Kleidemos bei Athen. XIII, 609 D (vgl. 561 D); Paus. I. 30, 1. Falsch bei Plut. Solon 1 Peisistratos, Liebhaber des Charmos, Stifter des Altars. Nach Kleidemos a. a. O. war Charmos έραστης τοῦ 'Ιππίου und Vater der Gattin desselben. Dus ist ein Irrtum: S. 320, Anm. 1. Der Sohn des Charmos, Hipparchos aus Kollytos, war nach Androtion bei Harpokr. s. v. "Ιππαρχος (vgl. Suid. s. v.), Aristot. 29. 22, 3 und Plut. Nik. 11 (irrtümlich Χολαργεύς) συγγενής Πεισιστράτου τοῦ τραίννου. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 114, Anm. 27 und S. 265, Anm. 10. – Anzünden von Fackeln: Plut. Solon 1. Hermias' zu Plat. Phaidr. cap. VII. Vgl. Milchhöfer, Athen a. a. O. 176; E. Curtius, Stadtgesch. Athens 89.

<sup>3)</sup> Aristot. A9π. 18, 1: δ δὲ Ἱππαρχος παιδιώδης καὶ έρωτικός καὶ φιλόμουσος ἦν (vgl. Ps. Herakleid. Pont. I, 8); Ps. Plat. Hipparch. 228.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 373, Anm. 3.

<sup>5)</sup> Lasos am Hofe: Hdt. VII, 6. — Über seine Neuerungen in der Musik vglut. de mus. 29. — ἄσιγμος φθή, ἔμινος ἄσιγμος (Dichtungen ohne Sigma): Ather X, 455 CD; XIV, 624 E (Bergk, P. L. Gr. III<sup>4</sup>, 376, Frgm. 1. — Begründer des dithyrambischen Chorgesanges überhaupt nach Antipatros und Euphronios in Schol. Aristoph. Vög. 1403: Clem. Strom. I, 365 P. Vgl. jedoch S. 348, Ann. 1. — Nach Suid. s. v. Λάσος — πρῶτος δὲ οἶτος περὶ μουσικῆς λόγον ἔγραψε καὶ διδτραμβον εἰς ἀγῶνα εἰσήγαγε καὶ τοὺς ἐριστικοὺς εἰσήγαγε λόγονς κτλ. Vgl. indexed über die Einführung des Agons Marm. Par. Ep. 46. Lasos galt als ein spitchndiger, geistreicher Mann (Λασίσματα bei Hesych. s. v. aus einem Komiker) und

monides von Keos wurde von Hipparchos, wie es heifst, durch große Geschenke und hohen Sold zur Übersiedelung nach Athen veranlasst. Er hatte sich bereits durch Chorgesänge zu Ehren Apollons und Festgedichte für Sieger in Wettspielen erprobt, während seines Aufenthaltes in Athen verbreitete sich sein Dichterruhm über ganz Griechenland. Hipparchos soll ihn "stets um sich gehabt haben"1. Ebenso folgte einer Einladung des musenfreundlichen Fürsten nach dem Falle des Polykrates Anakreon von Teos, ein als Verfasser von Liebes- und Weinliedern und heiterer Gesellschafter geschätzter Hofdichter 2. Noch zur Zeit der Peisistratiden weilte vermutlich auch der Phliasier Pratinas in Athen, wo er neben dem Athener Choirilos wesentlich bei der Weiterentwickelung der dramatischen Aufführungen mitwirkte und an den Dionysien das Publikum mit seinen Satyrspielen ergötzte 3. Als Vertreter der altgriechischen, dorischen und aeolischen Weisen bekämpfte er ebenso entschieden die neue Komposition des Lasos, bei der die phrygische Flöte hervortrat, wie die ionische Weichlichkeit des Anakreon 4.

Neben den Dichtern bildete in dem Kreise des Hipparchos die Persönlichkeit des orphischen Heilslehrers und Orakelsammlers Onomakritos <sup>5</sup> eine charakteristische und bevorzugte Erscheinung. Auch Hippias stand offenbar unter dem Einflusse der neuen religiösen Offenbarung. Er teilte mit seinem Bruder den Hang zur Mystik und den Glauben' an Sehersprüche. Unter allen Menschen, sagt Herodotos, kannte Hippias die Orakel am gründlichsten <sup>6</sup>. In dem Burgtempel

wurde von Spätern bisweilen zu den sieben Weisen gezählt. Hermippos bei Diog. Laert. I, 42; Suid. s. v. — Anekdoten bei Aristoph. Wesp. 1411; Chamaileon b. Athen. VIII, 338B; Plut. de vit. pud. 5, p. 530F. Näheres bei Flach, Gr. Lyrik I, 284; II, 613. 688ff.; Sittl, Gr. Litteraturg. III, 112ff.

<sup>1)</sup> Ps. Plat. Hipparch. 228 C; Arisot. 13π. 18, 1. Plat. Protag. 346 B. Wett-kampf mit Lasos und Niederlage desselben: Aristoph. Wesp. 1410. Nach Aristot. Rhet. I. 9. p. 1367 b, v. 20 rührte von ihm das Epigramm auf dem Grabdenkmal der Archedike, der Tochter des Hippias her. Vgl. Bergk, P. L. Gr. III<sup>4</sup>, 477, Frgm. 131: Η μέγ ' Αθηναίοισι φόως γένεθ' ἡνίχ' Αριστο|γείτων "Ιππαρχον χιεῖνε καὶ Αρμόδιος. Das ist doch wohl ironisch gemeint. Weiteres über Simonides § 23.

Ps. Plat. Hipparch. 228 B (vgl. Charm. 157 e) Aristot. Aθπ. 18, 1. Weiteres § 19.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 349, Anm. 2 und 3.

<sup>4)</sup> Pratinas, Frgm. 1 Bergk III\*, 558: τὰν ἀοιδὰν κατέστασε Πιερὶς βασίλειαν· ὁ δ' αὐλός | ὕστερον χορευέτω· καὶ γάρ ἐσθ' ὑπηρέτας κτλ. Frgm. 5: μήτε σύντονον δίωκε, μήτε τὰν ἀνειμέναν Ἰαστὶ μοῦσαν κτλ.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 364 und 372.

<sup>6)</sup> Hdt. V, 93.

bewahrten die Peisistratiden eine ganze Sammlung von Sehersprüchen auf <sup>1</sup>, die gelegentlich zu politischen Zwecken dienen sollten <sup>2</sup>. Hipparchos nahm es mit der Echtheit der unter dem Namen des Musaios umlaufenden Sprüche so ernst, daß er den Onomakritos verbannte, als dieser bei der Sammlung derselben von Lasos der Einschmuggelung eines gefälschten Spruches überführt wurde <sup>3</sup>.

1.

Die im Innern und nach außen hin anscheinend auf lange Dauer befestigte Herrschaft der Peisistratiden wurde zunächst von der Ausdehnung der persischen Macht bedroht. Der Fall des Polykrates (um 523) und die Eroberung der Insel durch die Perser (um 516), dann der, wie es heißt, durch die Lakedaimonier bewirkte Sturz des Lygdamis von Naxos 4 erschütterten die Stellung der Peisistratiden im aegaeischen Meere. Zugleich wurden die von Lygdamis in Gewahrsam gehaltenen attischen Geiseln frei <sup>5</sup>. Bald darauf gerieten auch Sigeion und die Cherronesos unter persische Oberhoheit <sup>6</sup>.

Aber auch im Innern trat infolge einer Verschwörung eine für die Tyrannis ungünstige Wendung ein. Die Anstifter derselben, Harmodios und Aristogeiton, gehörten zu dem ursprünglich tana-

Hdt. V, 90. Über ἐν τῷ ἰρῷ vgl. S. 339 Anm.

<sup>2)</sup> Vgl. Diels, Ber. d. Berl. Akad. 1891, S. 396 ff.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 6. Beratung Hipparchs mit Traumdeutern: Hdt. V, 56.

<sup>4)</sup> Vgl. über Lygdamis S. 375, Anm. 3. - Was die Zeit und die Umstände seiner Beseitigung betrifft, so wurde bereits um 500 in Naxos die wiederhergestellte Aristokratie vom Demos gestürzt. Hdt. V, 30. In der chronologisch geordneten Aufzählung der von den Lakedaimoniern vertriebenen Tyrannen bei Plut. de malign. Herod. 21, p. 859 D (vgl. dazu Bd. I2, 667, Anm. 1 und 658, Anm. 2) steht die Vertreibung des Lygdamis vor derjenigen der Peisistratiden (vgl. Schol. Aischin. d. f. leg. 77, aus verwandter Quelle). Ein unmittelbares Eingreifen der Lakedaimonier könnte wohl nur bei ihrem Zuge gegen Polykrates erfolgt sein. Herodotos sagt freilich in dem Berichte über denselben (III, 54-56) nichts davon, aber sein Schweigen gestattet keinen sichern Schluss. Thukydides I, 18 (vgl. Aristot. Pol. V. 10, p. 1312b) sagt, dass die Lakedaimonier die meisten und zwar gerade die letzten Tyrannen gestürzt hätten. Vgl. Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, 424, Anm. 1. Es liegt die Frage nahe, wie sich ein Angriff auf Lygdamis mit der engen Gastfreundschaft der Lakedaimonier und Peisistratiden vertrug. Letztere waren aber am Ende bereits genötigt (namentlich auch mit Rücksicht auf die gesteigerten Agitationen der Alkmeoniden) gute Miene zum bösen Spiel zu machen. Über ihre Fügsamkeit gegenüber den Lakedaimoniern vgl. Hdt. V. 90.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 375, Anm. 4.

<sup>6)</sup> Vgl. § 19.

graeischen Geschlecht der Gephyraier, das sich in Aphidna angesiedelt hatte und noch zur Zeit Herodots einen eigentümlichen, streng abgeschlossenen Geschlechtskultus pflegte. Ihre Beweggründe erscheinen in der gesamten Überlieferung als durchaus persönliche. Hipparchos, nach einer oligarchischen Quelle Thessalos, verfolgte den Harmodios mit Liebesanträgen und fügte aus Ärger über die wiederholten Zurückweisungen der Schwester derselben eine ehrenrührige Kränkung zu. Als Liebhaber des Harmodios wurde Aristogeiton durch Eifersucht, Zorn über die Beschimpfung und Besorgnis vor einer Gewalthat veranlast, mit seinem Freunde eine Verschwörung zur Ermordung der Tyrannen zu bilden.

Bei diesen und andern Einzelheiten läßt sich der geschichtliche Thatbestand nicht mit Sicherheit feststellen, da an das Ereignis frühzeitig eine üppige Legendenbildung anknüpfte und die Überlieferung auch von den Parteien beeinflußt und getrübt wurde <sup>2</sup>.

In dem Punkte, daß Hipparchos, nicht wie bei Aristot. '49π. Thessalos, den Anlaß zur Verschwörung gab, stimmt mit Thuk. VI, 54 nicht nur die den Thessalos verherrlichende Überlieferung bei Diod. X, 16, sondern auch die oligarchische bei Ps. Plat. a. a. O. überein, obwohl nach letzterer derselbe sich keinerlei Vergehen zuschulden kommen ließ. Unschuldig fällt auch Hipparchos nach dem an-

<sup>1)</sup> Hdt. V, 55 ff.; Plut. Sympos. I. 10, p. 628 D. Vgl. S. 68, Anm. 4.

<sup>2)</sup> Thuk. VI, 54. 56; Aristot. A3n. 18, 2 (vgl. Pol. V. 10, p. 1311a, v. 36 und p. 1311 b, v. 31) und die oligarchische Überlieferung bei Ps. Plut. Hipparch. 239 c (vgl. S. 51, Anm. 1) kommen darin überein, daß das Motiv zur Verschwörung rein persönlicher Natur war, obwohl die Verschworenen auch Hippias ermorden und die Tyrannis beseitigen wollten. Vgl. Thuk. I. 20, 2; VI. 54, 3; 56, 3; 57, 1-2; Aristot. Aθπ. 18, 3. Diese Übereinstimmung der im übrigen stark von einander abweichenden Quellen zwingt doch zu der Annahme, dass in der That ein Liebeshandel und persönliche Feindschaft, wie in vielen andern Fällen (vgl. Aristot. Pol. a. a. O.), zur Bildung der Verschwörung den Anlass gab. (Die Vermutungen Belochs, Gr. Gesch. I, 332, Anm. 2 beweisen nichts dagegen.) Die, falls sie geschichtlich ist, vielleicht durch den Sonderkultus der Gephyraier begründete Zurückweisung der Schwester vom κανηφορείν im panathenaeischen Festzuge (Tkuk. ἐν πομηῆ τινι vor den Panathenaien) erscheint als einziges Motiv bei Ail. XI, 8 (vgl. Iustin II, 9: per vim stuprata virgine) und tritt auch in dem Glauben der πολλοί bei Ps. Plat. Hipp. 229 B in den Vordergrund: καὶ ὁ θάνατος αὐτοῦ (des Hippias) γενέσθαι οὐ δι' α οι πολλοί οἰήθησαν, διὰ τήν τῆς ἀδελφῆς ατιμίαν της κανηφορίας, έπει τοῦτό γε εῦηθες κτλ. Vielmehr hätte, wie die χαριέστεροι ἄνθρωποι sagten, Aristogeiton inbezug auf Harmodios den Hipparchos für seinen Rivalen gehalten, und zugleich ein Liebling des Harmodios - xai λέγουσι τοὔνομα αὐτοῦ, έγω δὲ οὐ μέμνημαι - sich von diesem und Aristogeiton abgewandt, nachdem er mit dem trefflichen Hipparchos bekannt geworden wäre. Aus Arger darüber hätten die beiden den Hipparchos getötet. Dieser anonyme Liebling erscheint auch bei Plut. Erot. 16, p. 760 c und Diod. X, 16.

Nach Thukydides wurden der Sicherheit wegen "nicht viele" in die Verschwörung eingeweiht, nach einer von Aristoteles der demokratischen Überlieferung vorgezogenen Quelle nahmen dagegen "viele" daran teil. Letzteres ist indessen unwahrscheinlich 1. Fest steht, daß der Anschlag am Tage des großen panathenaeischen Festzuges, am 28. Hekatombaion 514, ausgeführt wurde 2. Thukydides sagt, daß die Verschworenen gerade diesen Tag abwarteten, weil nur an ihm die Bürger, ohne Verdacht zu erregen, mit Schild und Speer bewaffnet erschienen, um den Festzug zu begleiten. Sie hätten darauf gerechnet, daß, wenn sie losschlügen und sich auf die Tyrannen stürzten, die Bürger an dem Befreiungswerke teilnehmen und ihnen bei der Bekämpfung der Söldner beistehen würden. Aristoteles erklärt dagegen mit aller Bestimmtheit, dass die Bürger damals noch nicht bewaffnet am Festzuge teilnahmen, und dass dieser Brauch erst späterhin von der Demokratie eingeführt worden sei. Sollte das richtig sein, so würden die Verschworenen aus einem andern Grunde an den Panathenaeen zur That geschritten sein, und auch andere Einzelheiten in der Darstellung des Thukydides hinfällig werden 3. Letzterer verdient als die ältere Quelle und als Autor, der nach eigener Versicherung gerade über die Peisistratiden genauer als andere unterrichtet war, grundsätzlich den Vorzug. Er zeigt denn auch inbezug auf die Genealogie der Peisistratiden eine bessere Kenntnis als Aristoteles, der neben der Atthis vielfach eine unzuverlässige, oligarchische Parteischrift benutzte 4. Allerdings kannte Thukydides den Verlauf des Ereignisses auch nur vom

scheinend orphischen Einfluß verratenden Traumgesicht bei Hdt. V, 56. Thessalos ist höchst wahrscheinlich an die Stelle des Hipparchos erst von der oligarchischen Parteischrift gesetzt worden, welche die demokratische Überlieferung systematisch bekämpfte und in ihr Gegenteil verkehrte. Als Thuk. I, 20 schrieb, stand er wohl unter dem Einflusse dieser oligarchischen Umgestaltung. Vgl. weiter unten S. 383, Anm. 3. — Den sagenhaften Charakter der Überlieferung und die Unsicherheit der Einzelheiten betont mit Recht J. Miller, Philol. LH = N. F. VI (1893). 573 ff.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 53 Anm. und dazu Wilamowitz, Aristoteles I, 274, Anm. 27.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 312 Anm. und S. 345, Anm. 1.

<sup>3)</sup> So die Erzählung, dass Hippias auf die Meldung von der Ermordung Hipparchs rasch gefalst eine Anordnung zur Entwaffnung der Bürger traf, Thuk. VI, 58. Während bei Thuk. der Anschlag von langer Hand vorbereitet wird, folgen bei Aristoteles die Ereignisse rasch aufeinander. Wilamowitz, Aristoteles I, 110 meint, das dadurch die Geschichte in sich geschlossener und wahrscheinlicher würde. Vgl. über andere Einzelheiten K. Hude, Jahrb. f. kl. Philol. CXLV (1892), 171 ff.; J. Miller, Philol. LII = N. F. VI (1893), 573 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 51 Anm.

Hörensagen, und es ist die Möglichkeit nicht ausgeschlossen, daß sich die bestimmte Versicherung des Aristoteles auf eine urkundlich begründete Angabe der Chronik stützt <sup>1</sup>.

Der Anschlag schlug der Hauptsache nach fehl. Da die Verschworenen sahen, dass einer der Ihrigen mit Hippias — der sich nach Thukydides im Kerameikos draußen vor dem Dipylon<sup>2</sup>, nach Aristoteles auf der Burg befand — freundschaftlich sprach, so glaubten sie verraten zu sein und wagten nicht, den von Leibwächtern umgebenen Tyrannen anzugreifen. Harmodios und Aristogeiton eilten nach dem Markte und stießen dort den Hipparchos beim Leokorion nieder <sup>3</sup>. Keine Hand rührte sich zu ihrer Unterstützung. Harmodios fiel auf der Stelle unter den Streichen der Leibwächter, Aristogeiton entkam infolge des Volksauflauses, wurde aber später ergriffen und getötet, nachdem man ihn, wie es heißt, zur Erpressung von Aussagen über die

<sup>1)</sup> Wilamowitz I, 109 spricht von einer schlagenden Widerlegung des Thukydides. Es hätte aus "den Akten des Festes", die dem Verfasser der Didaskalien bekannt gewesen wären, festgestellt werden können, dass die Prozession von Bürgern mit Schild und Speer eine demokratische Neuerung gewesen wäre. Aber die Didaskalien waren Urkunden über Preisverteilungen, und es ist sehr die Frage, ob "die Akten des Festes" auch Dinge enthielten, die sich nicht auf die Agone bezogen. War die Einführung der Prozession mit Schild und Speer eine demokratische Neuerung, so existierte ein darauf bezüglicher Volksbeschlufs, den ein Atthidograph für seine Chronik benutzt haben könnte. Für die Darstellung des Thukydides spricht die sachliche Wahrscheinlichkeit. Die nur mit Dolchen bewaffneten Verschworenen hätten doch, selbst wenn 🕮 zahlreich waren, an ein Gelingen ihres Anschlages, der nicht blofs die Ermordung Hipparchs, sondern die Beseitigung des Tyrannen überhaupt bezweckte, gar nicht denken können, wenn sie nicht auf die Unterstützung zahlreicher bewaffneter Bürger gegen die starke Leibwache der Tyrannen gerechnet hätten. Vgl. ferner S. 53 Anm.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 97, Anm. 4 auf S. 98.

<sup>3)</sup> Über das Leokorion (Harpokr. s. v.; Demosth. LIV, 7) vgl. E. Curtius, Ber. der Berl. Akad. 1878, S. 77ff.; Milchhöfer, Athen in Baumeisters Denkmälern, S. 150; C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 417 und dazu Judeich, Jahrb. f. kl. Philol. CXLI (1890), 755. — Nach Thuk. I, 20 wollten die Verschworenen vor der befürchteten Verhaftung noch eine mutige That vollbringen: βουλόμενοι δὲ πρὶν ἐνλληφθῆναι δράσαντές τι καὶ κινδυνεῦσαι τῷ Ἰππάρχφ περιτυχόντες περὶ τὸ Λεωκόριον καλούμενον τὴν Παναθηναϊκήν πομπὴν διακοσμοῦντι ἀπέκτειναν. Danach fast wörtlich Aristot. ᾿Αθπ. 18, 3; Thuk. VI. 57, 3 sagt dagegen: τὸν λυπήσαντα οὖν σφᾶς καὶ δι' ὅνπερ πάντα ἐκινδύνευον ἐβούλοντο πρότερον, εὶ δύναινοντο, προτιμωρήσεσθαι ... καὶ περιέτυχον τῷ Ἰππάρχφ παρὰ τὸ Λεωκόριον καλούμενον. Was Hipparchos daselbst that, wird nicht gesagt. Das διακοσμεῖν des Festzuges besorgte nach Thuk. VI. 57, 1 Hippias. Über die Abweichungen beider Berichte des Thuk. vgl. Weil, Journ. des Savants 1891, p. 197; J. Miller, Philol. a. a. O. 573.

Mitverschworenen gefoltert hatte <sup>1</sup>. Nach Thukydides ordnete Hippias auf die Meldung von der Ermordung seines Bruders sofort mit kaltblütiger Entschlossenheit die Entwaffnung der Bürger an und ließ dann diejenigen, bei denen ein Dolch gefunden wurde, und die ihm sonst Verdächtigen festnehmen <sup>2</sup>.

Athen war von der Tyrannis nicht befreit, aber "das unüberlegte Wagnis" hatte Folgen, die wesentlich zum Sturze derselben beitrugen, so dass Harmodios und Aristogeiton vom Volke nicht ganz mit Unrecht als Tyrannenmörder und Befreier gepriesen und hoch geehrt wurden <sup>3</sup>.

<sup>1)</sup> Thuk. VI. 57, 4: καὶ υστερον ληφθεὶς οὐ ρὰσίως διετέθη. Aristot. ἀθπ. 18, 4 sagt, daſs nach der demokratischen Überlieferung Aristogeiton auf der Folter absichtlich Männer von hoher Geburt und Freunde des Tyrannen als Mitverschworene genannt hätte, damit die Tyrannen durch die Hinrichtung von Unschuldigen und Freunden freveln und ihre Stellung schwächen möchten. Vgl. Diod. X, 16; Polyain I, 22; Iustin II, 9 (wahrscheinlich im letzten Grunde nach Ephoros); Seneca, de ira II, 23. Im Gegensatze dazu behaupteten ἔνιοι, daſs Aristogeiton τους συνεισότας ἐμήνυεν. Vgl. über diese Überlieferung S. 50, Anm. 1 und S. 52 Anm. Über den Tod des Aristogeiton bietet Aristot. ʹΔθπ. 18, 6 eine besonders effektvolle Erzählung, der schwer gereizte Tyrann tötet ihn mit eigenst Hand. Die volkstümliche, durchaus sagenhafte Überlieferung über diese Dinge lag in verschiedenen Gestalten vor. Über den aetiologischen Mythos oder die Periegeten-Erfindung von der Standhaftigkeit der Leaina, einer Geliebten des Harmodios oder Aristogeiton vgl. Jacobi, Jahrb. f. kl. Philol. CVII (1873), 366f.

<sup>2)</sup> Thuk. VI. 58, 5. Über die Polemik des Aristoteles gegen diese Angabe vgl. S. 53 Anm. und S. 382, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Über den Volksglauben vgl. das alte Skolion auf Harmodios und Aristogeiton bei Bergk, P. L. Gr. III4, 646, Nr. 9 und 12; Hdt. VI, 109. 123; Thuk I, 20; VI, 54; Plat. Symp. 182c; Aristot. Pol. V. 10, p. 1312b, v. 31; Demosth. d. f. leg. 280. - Ehrenstatuen wurden den Tyrannenmördern schon w den Perserkriegen errichtet. Sie waren ein Werk Antenors (vgl. S. 337) und wurden von Xerxes geraubt. Die Athener ließen infolge dessen von Kritios und Nesiotes, wahrscheinlich nach dem Vorbilde der entführten, neue Statuen herstellen, die im Jahre 4776 auf der Orchestra genannten Terrasse am Südende der Agora, gegen den Burgaufgang hin aufgestellt wurden. Nach der Einnahme Susas verfügte Alexander der Große die Zurücksendung der ältern Statuen nach Athen, wo sie einen Platz neben der jüngern Gruppe erhielten. Aristot. Rhet I 9, p. 1368a, v. 16; Marm. Par. Ep. 54; Arrian. Anab. III. 16, 7; VII. 19, 2: Plin. H. N. XXXIV, 17: Val. Max. II, 10 ext. 1: Paus. I. 8, 5. Weitere Argaben bei C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 170, 508 ff.; II, 393 ff. Die in Neapel vorhandenen fälschlich zu Gladiatoren ergänzten Statuen der Tyrannenmörder, welche sie im gemeinsamen, energischen und unwiderstehlichen Andringen der stellen Harmodios holt mit dem Dolchschwerte zum Streiche aus, Aristogeite geht ihm schützend zur Seite, indem er die über den Arm hängende Chlamys wis einen Schild vorhält', sind Nachbildungen der jungern Gruppe. Studnierka bet

Hippias wurde infolge der Verschwörung mistrauisch und begann die Zügel der Regierung schärfer anzuziehen. Viele Bürger wurden als Mitschuldige oder Verdächtige hingerichtet oder verbannt. Niemand fühlte sich vor dem Herrscher sicher, und in der Bürgerschaft wuchs die Unzufriedenheit über die Regierung, die den Charakter einer echten Tyrannis angenommen hatte <sup>1</sup>. Hippias verhehlte sich nicht, dass der Boden unter seinen Füsen zu wanken anfing. Er machte sich an die Befestigung von Munychia heran, um seine Residenz von der Stadt nach einer die Verbindung mit dem Meere sichernden Hafenburg zu verlegen <sup>2</sup>. Für alle Fälle suchte er sich auch im Auslande einen Rückhalt zu sichern. Während er den Spartanern seine volle Ergebenheit bezeugte <sup>3</sup>, knüpfte er zugleich Fäden mit dem persischen Hose an. Er vermählte seine Tochter Archedike mit Aiantides, dem Sohne des Tyrannen Hippoklos von Lampsakos, weil diese Fürsten beim Perserkönige in hoher Gunst standen <sup>4</sup>.

Unter diesen Umständen hielten die Alkmeoniden, deren Haupt

seine Ansicht, dass es sich um Nachbildungen des ältern Werkes handele (Jahrb. d. arch. Inst. II, 141), selbst zurückgezogen; Widerlegung derselben durch B. Graef, Die Gruppe der Tyrannenmörder, Mitt. d. arch. Inst. XV (1890), 1 ff. Uber die erhaltenen Nachbildungen vgl. Overbeck, Gesch. d. gr. Plastik I4, 154 ff. - Vgl. noch E. Curtius, Hermes XV, 147 ff.; Petersen, ebenda 475 ff.; R. Förster, Das Porträt in der gr. Plastik (Kiel 1882), S. 10ff. und 22; J. Böhlau, Arch. Zeit. XLI, 215 ff.; Sauer, Die Anfänge der statuarischen Gruppe (Leipzig 1887) 44 ff.; E. Curtius, Stadtgesch. Athens, S. 92. 117. 242. - Neben den Statuen stand wohl die Stele mit dem Volksbeschluss über die Ehren und Privilegien für Harmodios und Aristogeiton und deren Nachkommen, bzw. Anverwandte. Vgl. CIA. I, 8, v. 8; Isaios V, 47; Demosth. d. f. leg. 280; g. Lept. 18. 127f. Lebenslängliche Speisung der jedesmal nächsten Anverwandten des Harmodios und Aristogeiton im Prytancion. CIA. I. 8, v. 5-7 (rois [n]acla Acuadiov xai Αριστογεί]τονος ες αν ή έγγ[ντ]άτω γένους κτλ. Vgl. Isaios V, 47 und dazu R. Schoell, Hermes VI (1872), 33. Der Polemarchos hatte den Tyrannenmördern Totenopfer darzubringen. Vgl. S. 167, Anm. 3. Es war gesetzlich verboten, neben ihren Ehrenstatuen Bildsäulen anderer aufzustellen. CIA. II, 300. 410 a. E.

<sup>1)</sup> Hdt. V, 62; Thuk. VI. 53, 3; 59, 2; Aristot. 'Δθπ. 19, 1; Ps. Plat. Hipparch. 229 B. — Ps. Aristot. Oik. II. 2, p. 1347 a berichtet über allerlei zweifelhafte Mittel, durch die sich Hippias Geld verschaffte. Es ist nicht unwahrscheinlich (vgl. S. 271 Anm. a. E.), daß dieser Überlieferung Geschichtliches zugrunde liegt. Eine Verstärkung und höhere Besoldung der Leibwache würden Geldmangel leicht erklären.

<sup>2)</sup> Aristot. 'A9n. 19, 2. Vgl. Plut. Solon 12; Diog. Laert. 114 (Hermippos).

<sup>3)</sup> Hdt. V, 91.

<sup>4)</sup> Thuk. VI. 59, 3. Vgl. über Archedike auch S. 379, Ann. 1. Buselt, Griechische Geschichte. II. 2. Aufl. 25

damals Kleisthenes, der Sohn des Megakles, war 1, die Zeit für gekommen, im Verein mit den übrigen Verbannten, einen Versuch zum
Sturze der Tyrannis mit Waffengewalt zu machen. Sie brachen, wahrscheinlich von Boeotien aus, in Attika ein und verschanzten sich in
Leipsydrion am Parnes. Wohl erhielten sie aus der Stadt einigen
Zuzug, aber das Landvolk rührte sich nicht und zog die Tyrannis, der
es so viel zu verdanken hatte 2, einer Restauration des Adels vor, von
der die durch die Peisistratiden zu bäuerlichen Grundeigentümern gemachten Bauern die Zurückversetzung in ihre frühere Lage zu befürchten hatten. Die Emigranten mußten sich daher in Leipsydrion
einschließen lassen. Nach tapferer Gegenwehr, bei der viele Adelige
im wackern Streite den Tod fanden, wurden sie genötigt, den Platz
und Attika zu räumen 3.

Der Ausgang des Unternehmens zeigte den Alkmeoniden, das sie ihr Ziel nur mit auswärtiger Unterstützung erreichen könnten. Zu diesem Zwecke setzten sie den Einflus Delphis in Bewegung. Im Jahre 548/7 war der delphische Tempel abgebrannt 4. Die Amphiktyonen hatten darauf einen großartigen Neubau beschlossen, dessen Kosten auf 300 Talente veranschlagt waren. Die Vorbereitungen zu dem Bau erforderten naturgemäß eine Reihe von Jahren. Ein Viertel

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 131. Vgl. dazu S. 306, Anm. 2 und S. 320.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 327ff.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 62. Altes Skolion bei Aristot. 'A9n. 19, 3; vgl. V. Rose, Aristoteles Pseudepigraphus 350; Aristot. Frgm.3, p. 268, Nr. 394; Bergk, P. L. Gr. III\*, 647, Nr. 14. Bei Aristot. steht Λειψύθριον το ύπερ Πάρνηθος, bei Hdt. ύπερ Παιονίης, was nach Valkenaer und Kaibel, Stil und Text der 'Aθπ. 168 verderbt ist. - Duncker VI5, 501, Anm. 1 setzt das Ereignis in das Jahr 513, Wilamowitz, Aristoteles I, 34 im Widerspruche mit Hdt. und Aristot. (dem doch neben Hdt. noch die attische Chronik vorlag) vor die Ermordung Hipparchs, weil die drei Jahre von 513 bis 511 für die Fülle der Ereignisse nicht ausreichten. Erfolgte der Einfall im Frühjahre 513, so könnten die Alkmeoniden in der Herbstversammlung der Amphiktyonen den Zuschlag erhalten haben und den Lakedaimoniern bei ihrem regen Verkehr mit Delphi im Laufe der nächsten anderthalb bis zwei Jahre nicht wenige Orakel, die zur Befreiung Athens aufforderten, zuteil geworden sein. Da also die Folge der Ereignisse mit Herodots Darstellung immerhin vereinbar ist, so wird man um so mehr an ihr festhalten müssen, als die Alkmeoniden einen offenen Angriff nicht eher gewagt haben werden, als die Popularität der Tyrannis erschüttert war und sie auf Unterstützung durch die Bürgerschaft rechnen konnten.

<sup>4)</sup> Hdt. I, 50; II, 180 (αὐτομάτως κατεκάη). Philochoros, Frgm. 70 (Schol. Pind. Pyth. VII, 9) bezweifelt mit Recht die Fabel (ως τινες φασίν), daß die Peisistratiden den Tempel in Brand gesteckt hätten. Paus. X. 5, 13: Ol. 58, 1

<sup>8/7;</sup> Euseb. Vers. Arm. Abr. 1469 = 548; Hieron. Abr. 1468 Schoene.

der Summe brachten die Delpher durch eine große, in der ganzen hellenischen Welt veranstaltete Sammlung auf, zu der auch König Amasis von Ägypten einen reichen Beitrag spendete. Die übrigen drei Viertel wurden aus dem delphischen Tempelschatze und vielleicht durch Beiträge der amphiktyonischen Staaten bestritten <sup>1</sup>. Den Bauplan entwarf der Architekt Spintharos aus Korinthos <sup>2</sup>. Bei der Verpachtung der Bauarbeiten erhielten den Zuschlag die Alkmeoniden <sup>3</sup>, die schon längst in guten Beziehungen zu Delphi standen <sup>4</sup> und gewiß auch das vorteilhafteste Angebot machten.

Nach Herodotos hätten sich die Alkmeoniden dadurch die Gunst des Heiligtums erworben, daß sie aus ihren eigenen reichen Mitteln den Tempel prächtiger, als es der Baukontrakt vorschrieb, ausbauten und namentlich für die Front nicht Kalktuff (Poros), sondern parischen Marmor verwandten. Glaubwürdiger ist jedoch die Angabe der attischen Chronik, der Aristoteles folgt, daß die Alkmeoniden, deren Güter eingezogen waren, erst durch die Übernahme des Baues große Summen und die Mittel zu ihren Unternehmungen gegen die Peisistratiden in ihre Hände bekamen. Wahrscheinlich wurde ihnen bei dem Abschlusse des Kontraktes gegen die sichere Bürgschaft ein Teil der für den Bau bestimmten Summe ausbezahlt. Sie begannen die Arbeiten, warben aber zugleich Söldner an und bestimmten, wie es heißt, durch Bestechung der Pythia das Orakel zur Einwirkung auf Sparta <sup>5</sup>. So oft von Sparta

Hdt. II, 180; V, 62; Strab. IX, 421; Paus. X. 5, 13; Schol. Demosth. g. Meid., p. 561; Schol. Aisch. g. Ktes. 116.

<sup>2)</sup> Paus. X. 5, 13.

Hdt. V, 62; Aristot. Aθπ. 19, 4; Philochoros, Frgm. 70; Schol. Demosth. g. Maid., p. 561.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 306, Anm. 1.

Hdt. V, 62-63: τόν τε νηὸν ἐξεργάσοντο τοῦ παραθείγματος κάλλιον τά τε άλλα και συγκειμένου σφι πωρίνου λίθου ποιέειν τον νηόν, Παρίου τα έμπροσθε αύτου έξεποίησαν. ως ων δή οι Αθηναίοι λέγουσι, ούτοι οι άνδρες έν Δελφοίσι κατήμενοι ανέπειθον την Πυθίην χρήμασι κτλ. Stein bemerkt mit Recht, dass der Inhalt des Berichtes vielmehr of Aaxedaupoviol zu fordern scheint. Vgl. V. 91, 13. -Wilamowitz, Aristoles I, 34 vermutet, dass die Alkmeoniden nicht aus blosser Liberalität mehr leisteten, als der Bauplan vorschrieb, sondern daß sie sich bei ihrem Angebote dazu verpflichteten. - Philochoros (Frgm. 70) sagte nach Schol. Pind. Pyth. VII, 9: οι 'Αλκμαιονίδαι φυγαδευθέντες ὑπ' αὐτῶν (τῶν Πεισιστρατιδῶν) ύπέσχοντο ἀνοικοδομήσειν και δεξάμενοι χρήματα και συναγαγόντες δύναμιν ἐπέθεντο τοις Πεισιστρατίδαις και νικήσαντες μετά χαριστηρίων πλειόνων άνφκοδόμησαν τῷ θεῷ το τέμενος κτλ. Diese Überlieferung findet sich bei Isokrates Antid. 232 (dem Lehrer Androtions): Kleisthenes λόγω πείσας τους Αμφικτύονας δανείσαι των του θεού χρημάτων αύτῷ, τόν τε δημον κατήγαγε και τους τυράννους έξέβαλε. Darnach Demosth. XXI (g. Meid.), 144. Aus Androtion schöpfte wahrscheinlich 25 \*

eine private oder staatliche Anfrage an das Orakel erging, antwortete dieses, die Lakedaimonier sollten Athen befreien <sup>1</sup>.

n.

Um die Zeit des Beginnes der Peisistratiden-Herrschaft hatten die Lakedaimonier nach Überwindung des Widerstandes der Tegeaten einen peloponnesischen Bund zu bilden begonnen. Derselbe hatte freilich keine festere Organisation, aber die Bündner waren den Lakedaimoniern zur Heeresfolge verpflichtet <sup>2</sup>. Infolge dessen verfügte der lakedaimonische Staat, der selbst den schlagfertigsten Heerbann besafs, über militärische Mittel, mit denen sich nur die der Thessaler messen konnten. Aber diese waren in einzelne Staaten zersplittert, und es fehlte

Aristoteles, er verband jedoch die einseitige attische Überlieferung mit Angaben Herodots. Vgl. S. 33, Anm. 1. Vgl. 'Aθπ. 19, 4: αποτυγχάνοντες ουν έν απασι τοις άλλοις, έμισθώσαντο τὸν έν Δελφοίς νεών οἰχοδομείν, όθεν εὐπόρησαν χρημάτων τρός την των Λακώνων βοήθειαν, Die Worte πρός την κτλ. sind zweifellos anstößig. Wilamowitz, Aristoteles I, S. 33, Anm. 6 möchte sie als Zusatz eines Lesers streichen, Kaibel, Stil und Text der 'A9n. 169 nimmt wohl richtiger eine Lücke an und vermutet: όθεν εὐπόρησαν χρημάτων ζαι ἀνέπεισαν τὴν Πυθίαν συνεργείν ξαυτοίς > πρός κτλ. Herodots Erzählung setzt voraus, daß sich die Alkmeoniden im Besitze großer Reichtümer befanden. Allein, wenn sie auch ein erhebliches bewegliches Vermögen besessen haben mögen, so waren doch ihre Güter in Attika eingezogen, sie lebten seit längerer Zeit in der Verbannung, und ihre Unternehmungen gegen die Peisistratiden hatten gewifs viel Geld gekostet. Alle Wahrscheinlichkeit spricht also dafür, dass sie erst infolge des Baukontraktes wieder über erhebliche Barsummen verfügten. Die delische Tempelverwaltung pflegte den Bauunternehmern, nachdem sie Bürgen gestellt hatten, beim Abschlusse des Kontraktes die Hälfte der Bausumme zu zahlen, die andere Hälfte mit Ausnahme eines Zehntels, sobald der übernommene Bau halbfertig geworden war. Vgl. Th. Homolle, Bullet. d. corr. hell. XIV (1890), 389 ff. Ein gleichartiges Verfahren werden damals die Amphiktyonen beobachtet haben. Die Quelle des Schol. zu Demosth. g. Meid. 561, 16 wußste freilich entschieden zu viel, wenn sie sagte, Megakles hätte die Pacht übernommen καὶ λαβών θέκα τάλαντα, τρία μεν ανάλωσεν είς την κατασκευήν, έκ δε των έπτα δύναμίν τινα σηνήθροισε και πείσας Λακεδαιμονίους βοηθείν έπὶ τὰς 'Αθήνας vertrieb er den Hippias. Nach Philochoros a. a. O. fällt die Hauptbauthätigkeit erst in die Zeit nach der Vertreibung der Peisistratiden. Auch nach Aisch. g. Ktes. 116 wurde der Tempel erst nach den Perserkriegen vollendet. Vgl. dazu Wilamowitz, Aristoteles II, 287. Vgl. noch Pind. Pyth. VII, 9 (gedichtet für Megakles, den Sohn des Hippokrates und dessen Neffen des Kleisthenes): πάσαισι γὰρ πολίεσι λόγος όμιλεί | Έρεχθέος ἀστῶν, "Απολλον, οι τεὸν τέμενος | Πυθῶνι δία | θαητὸν ἔτευξαν. Dazu Wilamowitz, Aristoteles II, 322 ff.

Hdt. V, 63; 91, 13; <sup>2</sup>49π. 19, 4 (vgl. Schol. Aristoph. Lysist. 1153 = Aristot. Frgm. 395 Rose<sup>3</sup>).

<sup>2)</sup> Bd. I2, 709 ff.

ihnen an einer starken Zentralgewalt 1, während es den Spartanern vermöge ihrer außerordentlichen Geschlossenheit und durchgebildeten Heeresverfassung gelungen war, die übrigen Gemeinwesen Lakoniens zu unterwerfen und ihrem Staate einzuverleiben. Nachdem die Eleier und die arkadischen Gaue die lakedaimonische Hegemonie anerkannt hatten, musste sich früher oder später auch der Anschluss der nordpeloponnesischen Städte vollziehen. Befördert wurde derselbe durch den Gegensatz der argolischen Küstenstädte zu Argos, das als Haupt eines amphiktyonischen Stammbundes und Metropolis der argolischdorischen Städte über "ganz Argos" zu herrschen trachtete, wie Sparta die Herrschaft über Lakonien erlangt hatte 2. Mit besonderer Schärfe trat der Gegensatz in dem Verhältnisse zwischen Argos und Sikyon unter der Regierung des Tyrannen Kleisthenes hervor 3. Periandros von Korinthos hatte Epidauros erobert 4 und damit nicht nur die Ansprüche der Argeier verletzt, sondern auch die nächste Verbindung zwischen Aigina und Argos unterbrochen, die für den ausgedehnten peloponnesischen Handel der Aigineten von großer Bedeutung war. Der gewerbthätige, see- und handelsmächtige Inselstaat stand mit Argos in enger Verbindung 5, während ihn maritime und kommerzielle Rivalität mit Korinthos verfeindete 6. Wiederholt mag es dabei zwischen Korinthiern und Argeiern zum Kriege gekommen sein. Wahrscheinlich gehört in diese Zeit der eherne Helm, den die letztern von korinthischer Beute nach Olympia stifteten 7.

Gegenüber den Argeiern suchten und fanden die Korinthier und die übrigen argolischen Küstenstädte Schutz durch Eintritt in den lakedaimonischen Bund, der seinen Mitgliedern eine sogar das Recht zu selbständiger Kriegführung gewährende Autonomie zusicherte. Die Lakedaimonier waren aber darauf bedacht, überall ihnen ergebene Oligarchieen am Ruder zu erhalten, so daß der Anschluß an Sparta den herrschenden Aristokratieen zugleich einen Rückhalt gegen den Demos bot <sup>8</sup>. Die korinthische Oligarchie stand wohl schon seit der

<sup>1)</sup> Bd. I2, 246 und 699.

<sup>2)</sup> Bd. I2, 210 ff. 214. 222. 602.

<sup>3)</sup> Bd. I2, 664.

<sup>4)</sup> Bd. I2, 650.

<sup>5)</sup> Hdt. V, 88; VI, 92. Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 217. 621; Bd. II<sup>2</sup>, 307, Anm. 8.

<sup>6)</sup> Bd. I2, 449. 450. 456. 655.

<sup>7)</sup> IGA., Nr. 32. 33.

<sup>8)</sup> Thuk. I, 19: οἱ μὲν Δαχεδαιμόνιοι οὐχ ὑποτελεῖς ἔχοντες φόρου τοὺς ξυμμάχους ἡγοῦντο, κατ' ὁλιγαρχίαν δὲ σφίσιν αὐτοῖς μόνον ἐπιτηδείως ὅπως πολιτεύσουσι θεραπεύοντες κτλ. Vgl. I, 76. 144; V, 82; Xen. Hell. VI. 3, 14; Ps. Xen. Αθπ.

Herrschaft der Kypseliden in Verbindung mit Sparta, zur Zeit des Polykrates gehörten die Korinthier zu den lakedaimonischen Bundesgenossen <sup>1</sup>.

Seitdem die Lakedaimonier in Arkadien festen Fuß gefaßt hatten, war Argos, das vorübergehend nicht ohne Erfolg mit ihnen rivalisiert, aber schließlich ihre Machtentwickelung nicht aufzuhalten vermocht hatte <sup>2</sup>, unmittelbar in der Flanke bedroht und namentlich die Thyreatis <sup>3</sup> schwer zu verteidigen. Über das gewiß lange umstrittene Grenzgebiet <sup>4</sup> fiel um 550 die Entscheidung <sup>5</sup>. Ein lakedaimonisches Heer drang in die Thyreatis ein und besetzte die Landschaft. Als dann die Argeier zur Verteidigung anrückten und die Heere gegenüberlagerten, verabredeten beide Parteien, daß ein Kampf von je dreihundert erlesenen Männern über den Besitz des Gebietes entscheiden sollte. In diesem Kampfe schrieben sich beide Teile den Sieg zu <sup>6</sup>.

III, 10; Aristot. Pol. IV. 11, p. 1296a; V. 7, 1307b; Diod. (Ephoros) XIII, 48; XV, 45. Vgl. Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV<sup>2</sup>, 318.

<sup>1)</sup> Bd. I2, 640, Anm. 3; 658, Anm. 2. - Hdt. III, 48.

<sup>2)</sup> Bd. I2, 602. 606. 611. 624.

<sup>3)</sup> Bd. I2, 211, Anm. 4.

<sup>4)</sup> Bd. I5, 595.

<sup>5)</sup> Hdt. I, 82. 83 setzt den Kampf um die Thyreatis gleichzeitig mit der Belagerung von Sardes durch die Perser im Jahre 546 (vgl. § 19) an. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 469 Anm. spricht diesem Synchronismus, der wesentlich auf der Ökonomie des herodotischen Werkes beruhe, jede historische Bedeutung ab, setzt aber doch den Kampf um 550 an. Der genaue Synchronismus ist allerdings stark verdächtig. Die nächste große Niederlage der Argeier traf nach Hdt. VI, 19. 77 gerade mit dem Fall Milets zusammen. Auch den ersten Sieg der Lakedaimonier im Kampfe um die Thyreatis hat man mit dem Beginne der neuen lydischen Dynastie kombiniert. Vgl. Bd. I2, 596 Anm. Es wäre doch höchst merkwürdig, wenn die großen Entscheidungen in der Peloponnesos und in Kleinasien zeitlich so sehr zusammengetroffen sein sollten. Anderseits würde man auf die genaue synchronistische Zusammenstellung kaum verfallen sein, wenn die betreffenden Ereignisse zeitlich weiter getrennt gewesen wären. Es ist wahrscheinlich, dass als Kroisos mit Sparta über ein Bündnis verhandelte, die Entscheidung im Kampfe mit Argos bereits gefallen war, und die Lakedaimonier unbestritten die herrschende Stellung in der Peloponnesos einnahmen.

<sup>6)</sup> Hdt. I, 82; Thuk. V, 41. Vgl. dazu Bd. I², 595, Anm. 3. Angebliche Entscheidung der Amphiktyonen zugunsten der Lakedaimonier nach Chrysermos von Korinthos, Peloponnesiaka b. Plut. Parall. 3, p. 306 B (Müller, Fr. H. Gr. IV, 360). Delphisches Weihgeschenk der Argeier für den Sieg. Paus. X. 9, 12. — Von den dreihundert Argeiern sollen beim Einbruche der Nacht noch zwei, Alkenor und Chromios, von den Lakedaimoniern nur einer, Othryades, übrig gewesen sein. Jene wären aber nachhause gelaufen, um den Sieg zu melden, dieser hätte dagegen auf dem Walplatze ein Siegeszeichen errichtet. Hdt. a. a. O. Nach

Man stritt sich darüber, und schliefslich kam es zu einer großen Schlacht, in der die Lakedaimonier einen blutigen Sieg errangen.

Der Sieg entschied nicht bloß über die Thyreatis, sondern stellte auch das Übergewicht Spartas über Argos fest und sicherte den Lakedaimoniern die Vorherrschaft in der Peloponnesos. Da gleichzeitig die Macht der Thessaler fortwährend sank, so war der lakedaimonische Staat beim Beginne der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts unbestritten die erste, größern militärischen und politischen Aufgaben gewachsene Macht Griechenlands und wurde als solche auch von auswärtigen Fürsten anerkannt und umworben. Kroisos schenkte den Lakedaimoniern Gold zu einer Statue des Apollon auf dem Thornax 1 und schloß darauf mit ihnen Staatsgastfreundschaft und ein Bündnis ab 2. König Amasis von Agypten sandte ihnen einen kostbaren Panzer 3. Aber die Bemühungen, Sparta zu einer aktiven Beteiligung an der Koalition gegen die rasch um sich greifende Persermacht zu bewegen, schlugen fehl. Auch als nach dem Falle des lydischen Reiches, der in Hellas einen gewaltigen Eindruck machte, die Ionier und Aeolier in Sparta um Hilfe baten, erhielten sie eine ablehnende Antwort. Die Lakedaimonier begnügten sich mit der Absendung einer Gesandtschaft an den Perserkönig, die ihm angeblich erklärte, er sollte sich an keiner hellenischen Stadt vergreifen, weil das die Lakedaimonier nicht dulden

lakonischer Überlieferung bei Hdt. tötete sich Othryades, weil er sich schämte, nach Sparta zurückzukehren τῶν οἱ συλλοχιτέων διεφθαφμέων, nach argeiischer soll ihn Perilaos, der Sohn Alkenors, getötet und dafür ein Standbild erhalten haben. Paus. II. 20, 7. Romantische Ausschmückung der Erzählung von Othryades bei Chrysermos a. a. O.; Stob. Flor. VII, 67; Schol. Stat. Theb. IV, 48. Ps. simonideisches Epigramm auf die Gefallenen bei Bergk, P. L. Gr. III. 510 Frgm. 182. Weiteres bei P. Kohlmann, Othryades, Rhein. Mus. XXIX (1874), 463 ff. Vgl. auch Schneiderwirth, Pol. Gesch. d. dorischen Argos II (Heiligenstadt 1866 Progr.), 46 ff. — Über die mit den Gymnopaidien verbundene Gedächtnisfeier des thyreatischen Sieges vgl. Bd. I², S. 596, Anm. 1 auf F. 597.

Hdt. I, 69; vgl. Theopompos, Frgm. 219 b. Athen. VI, 231 F; Paus. III.
 10, 10. — S. Wide, Lakonische Kulte, Leipzig 1893.

<sup>2)</sup> Hdt. I, 69—70. 77. 82—83. — Nieses Annahme (Hist. Zeitschr. XLIII, 406), daß Sparta sich zu dem Abschlusse des Bündnisses verstand, weil es sich schon damals von dem Anwachsen der persischen Macht bedroht fühlte, ist sehr zweifelhaft. Für das lydische Gold waren die Spartaner gewiß ebenso empfänglich, wie es ihnen schmeichelte, ὅτι (Kroisos) ἐκ πάντων σφέας προκρίνας Ἑλλήνων αἰρέετο φίλους. Hdt. I, 70. Es ließen sich ja leicht Mittel und Wege finden, um den Bestimmungen des Vertrages, falls sie unbequem wurden, nicht nachzukommen. Thatsächlich haben die Spartaner dem Kroisos nicht Zuzug geleistet.

<sup>3)</sup> Hdt. III, 47

würden. Natürlich hatte die diplomatische Intervention gar keinen Erfolg, und Herodotos vermutet nicht ohne Grund, dass sich die Lakedaimonier durch die Sendung hauptsächlich über die Lage in Kleinasien unterrichten wollten. Vorsichtig hielten sie sich innerhalb ihres peloponnesischen Machtbereiches, und ihre Politik verfolgte noch keine weiter gehenden Ziele. Aber bei der Großmachtstellung Spartas war diese Beschränkung auf die Dauer unhaltbar.

Zuerst griffen die Lakedaimonier mit dem Kriegszuge gegen den Tyrannen Polykrates von Samos über die bisher inne gehaltenen Grenzen hinaus. Sie waren zwar selbst durch Räubereien der Samier geschädigt worden, und auch der Übertritt des seemächtigen Fürsten zu den Persern konnte ihnen nicht gleichgültig sein, aber den Ausschlag gaben doch die dringenden Forderungen der Korinthier. Man mußte sich in Sparta entschließen, zum Schutze des unter den Raubzügen des Seefürsten leidenden Handels der einflußreichen Bundesstadt im Verein mit derselben einen Kriegszug gegen Samos zu unternehmen<sup>2</sup>. Diese erste außerpeloponnesische Unternehmung schlug freilich fehl, indessen der Anschluß Megaras dehnte das lakedaimonische Bundesgebiet über den Isthmos aus und brachte Attika und Boiotien in unmittelbare Berührung mit Spartas politischer Interessensphäre.

In Megara soll die gemäßigte Aristokratie, welche auf die Tyrannis des Theagenes folgte, bereits "nach kurzer Zeit" durch eine demokratische Umwälzung beseitigt worden sein 3. Thatsache ist es, daß im 6. Jahrhundert der Staat von heftigen Parteikämpfen erfüllt war, während zugleich seit dem Ende des siebenten unglückliche Kriege seine maritime und merkantile Stellung stark erschütterten. Um 610 gewannen die Athener wahrscheinlich mit Hilfe einer verbannten megarischen Adelssippe die lange umstrittene Insel Salamis 4. Der wechselvolle Krieg wurde um 600 durch den von den Parteien angerufenen Schiedsspruch Spartas beendigt. Salamis verblieb den Athenern 5. Die Megarier mußten auf eine Beilegung des Streites bedacht sein, da nicht nur die Athener sich am Hellespontos festsetzten und ihre wichtigen pontischen Handelsverbindungen bedrohten, sondern auch die Samier durch die Begründung von Perinthos in der Nähe der

2) Vgl. § 19.

4) Vgl. S. 221 und 223 Anm

5) Vgl. S. 248.

<sup>1)</sup> Hdt. I, 152-153. Vgl. Diod. IX, 36 (Ephoros nach Hdt.).

Plut. Quaest. gr. 18, p. 295a. Vgl. Bd. 12, 671; II2, 206. 223.

megarischen Kolonie Salymbria an der Propontis als höchst gefährliche Handelskonkurrenten auftraten. Als die Megarier Perinthos angriffen, brachten ihnen die Samier eine schwere Niederlage bei <sup>1</sup>. Noch schlimmer erging es ihnen in einem eleusinischen Grenzkriege mit den Athenern. Um 565 eroberte Peisistratos ihren Haupthafen Nisaia <sup>2</sup>. Der Seehandel der Megarier, auf dem ihr Wohlstand beruhte, wurde dadurch zum größten Teil abgeschnitten. Die Ausführ ihrer gewerblichen Erzeugnisse stockte, und die pontischen Getreidezuführen, die Megara zur Ernährung der Bevölkerung brauchte, blieben aus <sup>3</sup>. Der wirtschaftliche Notstand des Stadtvolkes und der harte Druck, unter dem die Bauern zu leiden hatten, führten zu einer Erhebung des ganzen Demos gegen den plutokratischen Adel <sup>4</sup>.

Scharfe Streiflichter auf die Parteikämpfe werfen die Überreste der von dem Lyriker Theognis an einen jungen Adeligen, den Polypaïden Kyrnos, gerichteten Spruchgedichte <sup>5</sup>. Die Blüte des Dichters,

<sup>1)</sup> Vgl. S. 248, Anm. 4.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 308.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 471.

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 670.

<sup>5)</sup> F. Cauer, Parteien und Politiker in Megara und Athen, Stuttgart 1890. -Welcker, Theognidis reliquiae, Frankfurt a. M. 1826; Chr. Ziegler, Theognidis elegiae, Tübingen 1868, 2. Aufl. 1880; Sitzler, Theognidis reliquiae, Heidelberg 1880; Bergk, P. L. Gr. III4, 117ff. - Von den Gedichten des Theognis haben sich nur Excerpte in einer aus 694 Distichen bestehenden und in zwei Bücher eingeteilten Anthologie erhalten, welche viele fremdartige, teils von ältern, teils von jüngern Dichtern herrührende Bestandteile enthält. Die Sammlung ist jedenfalls nach der Zeit des Isokrates (g. Nikokl. 43) und Platon (Menon, p. 95 E und dazu v. 33 und 945) entstanden, alles Übrige ist hypothetisch. Das erste Buch bietet politisch-moralische Sprüche, das zweite erotische Verse inbezug auf Knabenliebe. Die Echtheit des größten Teiles des letztern ist mindestens zweifelhaft und wird u. a. von Hiller, Jahrb. f. kl. Philol. CXXIII (1881), 471 ff.; A. Couat, Le second livre d'élégies attribué à Theognis, Annal. de la faculté des lettres de Bordeaux V (1883), 257ff. und Arth. Corssen, Quaest. Theognideae, Geestemunde 1887, Progr. bestritten. Vgl. dagegen jetzt Joh. Lukas, Studia Theognidea, Berlin 1893. Als ächt sind die Stücke verbürgt, die der Dichter mit seinem Siegel (σφρηγίς) Kyrnos-Polypaïdes versehen hat (vgl. v. 17ff.). Dazu kommen dann diejenigen, die zu den aus jenen zu erschließenden Lebensschicksalen passen. -Neuere Litteratur außer den bereits angeführten Schriften: Van der Mey, Studia Theognidea, Lugduni 1869; Nietsche, Zur Gesch. der theogn. Spruchsammlung, Rhein. Mus. XXII, 161 ff.; Carl Müller, De scriptis Theognideis, Jena 1877, Diss.; H. Schneidewin, De syllogis Theognideis, Würzburg 1878, Diss. und De Theognide eiusque fragmentis in Stob. floril. servatis, Stettin 1882, Progr.; O. Crueger, De locorum Theogn. apud scriptores exstantium ad textum emendandum pretio, Königsberg 1882, Diss.; J. Sitzler, Studien zum Elegiker Theognis,

dessen Heimat zweifelles nicht die sicilische Pflanzstadt, sondern das istumische Megara war it wird von den Chronographen in die Zeit der Unterwerfung der Ionier durch Harpagos gesetzt? Die demokratische

Tauberbischefsheim 1886. Progr.: W. Studemund, Commentatio de Theoguidorum memoria etc. Breslan 1886 & Ini. lect.: E. Maafs, Greifswalder Ind. lect. 1888, p. XV.ff.: Fr. Caner. Studier zu Theognis, Philol. XLVIII = N. F. II (1889), 542 ff.: XLIX = N. F. III 1889. 662 ff.: L = N. F. IV (1891), 529 ff.; LI = N. F. V. 1862. 264 ff. Vgl. ferner im allgemeinen Sittl, Gr. Litteraturgesch. I, 261 ff.: Flach. Gr. Lyrik II. 389 ff.: W. Christ. Gr. Litteraturgesch. in Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. VII<sup>2</sup>. 101 ff. und endlich die Jahresberichte von Leutsch. Philol. XXIX. 686—689; Blafs. Bursians Jahresber. über die Fortschritte der kl. Altertumsw. 1874 5 I. 17 ff.: 1879 I, 201 ff.; Hiller, ebenda 1891 I. 115 ff.: 1883 I. 255 ff.: 1886 I. 57 ff.; 1888 I, 137 ff.; Sitzler, ebenda 1893 I. 127 ff.

1 Da Platon, Nom. 630 A den Dichter πολίτην τών έν Σικελία Μεγαρίαν nennt, so betrachteten schon im Altertume manche das sicilische Megara als die Heimat des Dichters. Vgl. Schol. Plat. Nom. 630 A; Suid. s. v. Géogne. In neuerer Zeit hat diese Ansicht J. Beloch, Jahrb. f. kl. Philol. CXXXVII (1886), 729 ff. als richtig zu erweisen versucht. Th. wäre um 490 aus Sicilien meh dem isthmischen Megara übergesiedelt. Unger, Phil. XLV (1886), 18 ff. verlegt gar die Heimat des Th. nach dem epeirotischen Megara. Vgl. dagegen Hiller, Bursians Jahresber. 1888 I. 138: Sitzler, ebenda 1893 I, 127. - Abgesehen davon, dass Platon nur sagt, dass Theognis Bürger des sicilischen Megara war (was & während seines dortigen Aufenthaltes als Verbannter geworden sein mag), heise es v. 783: Habor mer yag eywye xan e; Dixeding note yalar xta., was school Harpokr. s. v. 660711; gegen die Annahme sicilischer Herkunft anführt. Sollte aber auch der Vers, wie möglicherweise v. 782 (wo es von dem isthmischen Megara τμετέρην τήνδε πόλιν heisst) nicht von Theognis herrühren, so ist doch die Erwähnung des Falles von Magnesia, Kolophon und Smyrna in den durch die σφοηγίς geschützten Versen 1103—1104 entscheidend, denn diese Dinge lagen einem sicilischen Griechen fern. Vgl. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 397, S. 633 Anm. Didymos bei Schol. Platon a. a. O. tadelte den Platon geraden wegen seiner Angabe.

2) Euseb. Vers. Arm. Abr. 1471 = 546/5 (Ol. 58, 3); Hieron. Abr. 1470 F. 1473 P. 1476 Schoene. Suid. s. v. Θέογνις: Ol. 59. Veranlassung zu diesem Arsatze geben gewiß nicht bloß die v. 757ff. und 775 ff. ausgesprochenen Besorgnisse wegen eines drohenden Mederkrieges (Erw. Rohde, Rhein. Mus. XXIII, 169; Bergk, Gr. Litteraturgesch. II, 302; Flach, Gr. Lyrik I, 392), sondern noch andere, uns unbekannte Äußerungen des Dichters, denn jene Verse legen an und für sich weit cher eine Beziehung auf die Zeit kurz vor den Perserkriegen nahe (Beloch a. a. O.; Christ, Müllers, Handb. VII², 103; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. § 397, S. 633 Anm.), als auf eine Gefahr, die bei dem Vorgehen der Perser gegen die Ionier drohte. Ed. Meyer a. a. O. spricht daher die Verse dem Theognis ab. Indessen der Fall des lydischen Reiches und das reißend schools Um-sich-greifen der persischen Macht könnte immerhin damals auch in Hells vielfach ernste Befürchtungen wachgerufen haben. Die durch die σφοργές als eekt verbürgten Verse 1103—1104 sind offenbar zu einer Zeit gedichtet, als der Fall

Bewegung war damals in Megara bereits in Fluss gekommen oder hatte gar die Oberhand gewonnen. In der Kolonie Herakleia am Pontos <sup>1</sup>, welche um 553 die Megarier im Verein mit den Boiotern offenbar als neue Heimat für einen Teil der notleidenden Bevölkerung begründeten, wurde eine demokratische Verfassung eingeführt, die freilich nur kurzen Bestand hatte <sup>2</sup>.

Theognis gehörte zum Adel, hatte aber seine Güter durch eine unglückliche Seefahrt verloren und war arm geworden <sup>3</sup>. Obschon er, wie seine Standesgenossen auf den gemeinen Mann herabsah, so billigte er doch nicht das Verhalten des Adels. Scharf tadelte er die Gewinnsucht, die ungerechte Rechtsprechung und den Übermut der herrschenden Klasse und sprach die Befürchtung aus, dass dieses Gebahren zum Bürgerkriege und zur Tyrannis führen und die Stadt zugrunde richten würde <sup>4</sup>. Die Besorgnisse des Theognis erwiesen sich als begründet. Der Demos stürzte die Adelsregierung, das Landvolk erhielt bürgerliche Rechte, und die Gemeinen wurden zu "Guten", die bisher Edelen zu Gemeinen <sup>5</sup>. Die Gläubiger mussten die gezahlten Zinsen zurückerstatten, viele Adelige wurden vertrieben und ihre Güter eingezogen <sup>6</sup>. Auch Theognis musste seine Vaterstadt verlassen und hielt

von Smyrna (um 575) und Kolophon noch in frischer Erinnerung war, d. h. schwerlich nach 550. — Suid. s. v. Θέογνις erwähnt eine Elegie des Th. εἰς τοὺς σωθέντας τῶν Συρακουσίων ἐν τῇ πολιορκία. Man hat dabei an die Eroberung des sicilischen Megara durch Gelon oder an die Belagerung von Syrakusai durch Hippokrates gedacht, allein wahrscheinlicher ist die Annahme, daß sie sich bezog ἐς τοὺς σωθέντας ἐκ τῆς πολιορκίας τῶν Συρακουσῶν (415/3) und von dem gleichnamigen Tragiker herrührte. Gutschmid bei Flach, Gr. Lyrik 412 und Sitzler, Theogn. reliquiae, p. 52 Anm. — Über v. 891 ff. vgl. Bd. I, S. 650, Anm. 6.

<sup>1)</sup> Vgl. § 19.

<sup>2)</sup> Aristot. Pol. V. 5, p. 1304 b: κατελύθη δὲ καὶ ἐν Ἡρακλεία ὁ δῆμος μετὰ τὸν ἀποικισμὸν εὐθὺς διὰ τοὺς δημαγωγούς ἀδικούμενοι γὰρ ὑπὶ αὐτῶν οἱ γνώριμοι ἐξέπιπτον, ἔπειτα ἀθροισθέντες οἱ ἐκπίπτοντες καὶ κατελθόντες κατέλυσαν τὸν δῆμον Dasselbe geschah, wie A. bemerkt, in Megara. Eine Beziehung dieser Angabe auf das trachinische Herakleia (Müller, Dorier II, 58, 1; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. II, 190) verbietet Thuk. III, 92, 93; V, 12, 51, 52. Die Oligarchen führten eine extreme oligarchische Verfassung ein, die allmählich in eine gemäßigtere überging. Aristot. Pol. V. 6, p. 1305 b, v. 5, 11, Vgl. dazu Schneiderwirth, Heraclea am Pontus (Heiligenstadt 1882, Progr.) 19.

<sup>3)</sup> v. 173. 179 ff. 1197 ff.

<sup>4)</sup> v. 39 ff. 43 ff. 235. 541 ff. 604 f. 833 f. 1103 f.

<sup>5)</sup> Theognis v. 53 ff. = 1109 ff.; vgl. v. 289, 679, 819, 833.

<sup>6)</sup> Aristot. Pol. V. 5, p. 1304b, v. 35 (IV. 15, p. 1300a, v. 17 und V. 2, p. 1302b, v. bezieht sich auf die von Thuk. IV, 66. 68 ff. erzählten Ereignisse); Plut. Quaest. gr. 18, p. 295 D; 59, p. 304 E.

sich als Verbannter in Sicilien, Euboia und Sparta auf <sup>1</sup>. Von leidenschaftlichem Hasse gegen den Demos erfüllt, wollte er befriedigt sterben, wenn er Rache genommen hätte <sup>2</sup>. Sein Wunsch ging in Erfüllung. Die verbannten Adeligen, deren Zahl immer größer geworden war, sammelten sich, drangen in Megara ein, besiegten die Demokraten und richteten wieder eine oligarchische Regierung ein <sup>3</sup>, die sich wahrscheinlich sofort zur Sicherung ihrer Stellung dem lakedaimonischen Bunde anschloß.

0.

Nach dem Anschlusse Megaras erstreckte sich Spartas Machtbereich bis zu den Grenzen Attikas, und die Lakedaimonier waren unmittelbarer als bisher an der Entwickelung der Dinge in Athen interessiert. Während es die Peisistratiden an Versicherungen ihrer Ergebenheit nicht fehlen ließen 4, suchten die Alkmeoniden durch das delphische Orakel die Lakedaimonier zur Befreiung Athens von der Tyrannis zu bewegen 5. Schliefslich gewann der delphische Einfluß die Oberhand. Herodotos sagt, die Lakedaimonier hätten die Vorschriften des Gottes höher in Ehren gehalten als die Vereinbarungen der Menschen 6. Ihren Entschluß bestimmten aber auch politische Gründe. Grundsätzlich gingen sie mit den Aristokratieen zusammen 7, eine demokratische Tyrannis passte nicht in ihr politisches System. Außerdem flößten ihnen die freundschaftlichen Beziehungen der Peisistratiden zu Argos Misstrauen ein 8, und auch die Bemühungen derselben, durch Verschwägerung mit den Lampsakenischen Tyrannen Fühlung mit dem persischen Hofe zu gewinnen 9, mussten in Sparta die Besorgnis erregen, dass dem persischen Einflusse in Hellas Thür und Thor geöffnet werden möchte.

Noch im Jahre 511 oder im Frühjahre 510 sandten die Lakedaimonier eine Heeresabteilung unter Anchimolos zur See nach Athen, um die Peisistratiden zu vertreiben <sup>10</sup>. Allein Hippias hatte von dem

v. 783 ff. 209. 347 ff. 1209 ff. Über v. 879 ff. und 997 ff. vgl. F. Cauer, Philol. LI, S. 315.

<sup>2)</sup> v. 337 ff. 361 f.

<sup>3)</sup> Aristot. Pol. a. a. O.; vgl. Theognis v. 783, 847, 949 ff. 1123,

<sup>4)</sup> Vgl. S. 385, Anm. 3.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 387, Anm. 5.

<sup>6)</sup> Hdt. V, 63 (vgl. IX, 7).

<sup>7)</sup> Vgl. S. 389, Anm. 8.

<sup>8)</sup> Vgl. S. 50 Anm. und S. 376 Anm.

<sup>9)</sup> Vgl. S. 385, Anm. 4.

<sup>10)</sup> Hdt. V, 63 (ἀγχιμόλιος). Bei Aristot. ἀθπ. 19, 5 heist der Spartaner

ihm bevorstehenden Angriffe Kunde erhalten und seine Vorbereitungen getroffen. Die Thessaler schickten ihm eintausend Reiter unter ihrem "Könige" Kineas¹ zuhilfe. Hippias ließ darauf das Gehölz zwischen dem Phaleron und der Stadt ausroden, damit die Reiterei in ihren Bewegungen nicht behindert würde. Als die Lakedaimonier gelandet waren und gegen die Stadt vorrückten, wurden sie von den Thessalern angegriffen und unter starken Verlusten auf die Schiffe zurückgeworfen. Anchimolos selbst fiel in dem Kampfe.

Die Lakedaimonier ließen nun ein größeres Heer unter König Kleomenes ins Feld rücken. Dasselbe ging über den Isthmos und drang in die thriasische Ebene ein. Die thessalische Reiterei, welche den Vormarsch aufzuhalten suchte, wurde in einem Gefecht geschlagen und ritt darauf sofort nachhause 2. Den Peisistratiden blieb nichts anderes übrig, als sich nach der mit Vorräten wohl versehenen Burg zurückzuziehen, wo sie von den Lakedaimoniern im Verein "mit den Athenern, die frei sein wollten", also namentlich mit den Alkmeoniden und andern verbannten Adeligen, belagert wurden 3. Die Lakedaimonier hatten aber an eine Belagerung nicht gedacht und würden, wie Herodotos meint, nach wenigen Tagen abgezogen sein, wenn nicht die Kinder des Tyrannen, die dieser heimlich fortschaffen und in Sicherheit bringen wollte, in Gefangenschaft geraten wären. Hippias schloß darauf einen Kapitulationsvertrag ab, in dem er sich verpflichtete, gegen Zurückgabe seiner Kinder binnen fünf Tagen Attika zu verlassen. Er zog sich mit den Seinigen nach Sigeion zurück. Das geschah im Archontenjahre des Harpaktides, im Frühsommer 510 4.

Athen war befreit, aber nicht durch eine Erhebung des Volkes

<sup>&#</sup>x27;Αγχίμολος, diese Namensform auch im Schol. Aristoph. Lysistr. 1153 nach dem Cod. Rav. Vgl. Kaibel, Stil und Text der Αθπ. 170.

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 247.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 64; Aristot. A3n. 19, 5. Vgl. Aristoph. Lysistr. 1153 und Schol.

<sup>3)</sup> Hdt. a. a. O.: ἄμα 'Αθηναίων τοῖσι βουλομένοισι εἶναι ἐλευθέροισι ἐπολιόρχες τοὺς τυράννους ἀπεργμένους ἐν τῷ Πελαργιχῷ τείχεῖ. Vgl. Aristot. 'Αθπ. 19, 5; Marm. Par. 45 und über das Πελαργιχὸν τεῖχος S. 85 Anm. Zu "den Athenern, welche frei sein wollten" und an dem Kampfe teilnahmen, gehörte Alkibiades I., der Großvater des berühmten Alkibiades, einer der Führer des verbannten Adels. Isokr. XVI (περὶ τ. ζεύγ) 26; vgl. Thuk. VI. 89, 4; Joh. Toepffer, Att. Genealogie 178.

 <sup>4)</sup> Hdt. V, 65. 94; Thuk. VI, 59; Aristot. 'Aθπ. 19, 6 (vgl. Aristot. Frgm. 395 Rose<sup>3</sup> = Schol. Aristoph. Lysistr. 1153). — Über die Chronologie vgl. S. 312 Anm.

und durch eigene Kraft, sondern durch die verbannten Adeligen und ein lakedaimonisches Heer <sup>1</sup>. Die Peisistratiden und ihre Nachkommen wurden geächtet <sup>2</sup>, aber sie ließen namentlich in den untern Ständen einen starken Anhang zurück, der allmählich wieder sein Haupt erhob und erst nach der Schlacht bei Marathon gesprengt wurde und an Bedeutung verlor. Die breite Masse des Volkes stand jedenfalls der Restauration kühl oder mißtrauisch gegenüber. Unter diesen Umständen war der Adel auf einen Rückhalt an Sparta angewiesen, und es ist

<sup>1)</sup> Aristoph. Lysistr. 1150 ff. betont das Verdienst der Lakedaimonier, Hdt. VI, 123 das der Alkmeoniden um die Befreiung, ebenso der von Hdts. Darstellung abhängige Aristoteles. Άθπ. 20, 4: αλτιώτατοι γὰρ σχεδὸν ἐγένοντο τῆς ἐκβολῆς τῶν τυράννων οἱ ἀλκμεωνίδαι καὶ στασιάζοντες τὰ πολλὰ διετέλεσαν. Thuk. VI, 59: Ἱππίας ... παυθείς ὑπὸ Λακεδαιμονίων καὶ ἀλκμαιωνιδῶν τῶν φευγόντων κτλ. Vgl. VI. 53, 3: das athenische Volk weißs von Hörensagen, daß die Tyrannis οὐδ' ὑφ' ἑαυτῶν καὶ Αρμοδίου καταλυθεῖσαν, ἀλλ' ὑπὸ Λακεδαιμονίων. In der attischen Überlieferung des 4. Jahrhunderts treten die Lakedaimonier ganz zurück. Isokr. von Umt. 232; περὶ τ. ζεύγ. 26; Demosth. g. Meid. 144; Philochoros, Frgm. 70 (Schol. Pind. Pyth. VII, 9).

<sup>2)</sup> Die Peisistratiden und ihre Nachkommen verfielen in volle, die Verbannung einschliefsende Atimie oder vollständige Rechtlosigkeit. Vgl. S. 208, Anm. 6. Thuk. VI, 50: ή στήλη περί της τών τυρώννων άδικίας (es wird άτιμίας zu lesen sein. Vgl. Swoboda, Archaeol.-epigr. Mitteil. XVI, 60) ή ἐν τἢ Ἀθηναίων απροπόλει σταθείσα enthielt nicht bloss die Namen der Peisistratiden, sondern auch die der Kinder des Hippias. Vgl. Aristoph. Vög. 1071; Andok. Myst. 78; Markell. Thukyd. 32 (Didymos); vgl. dazu Stahl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 265 ff. 273. Da die Stele sicherlich aus Erz bestand (vgl. Swoboda a. a. O., S. 63), so stammt sie aus der Zeit nach der Verwüstung der Akropolis durch die Perser. Es wurde aber schwerlich erst damals oder nach 490 die Acht über die Peisistratiden verhängt (Wilamowitz, Aristoteles I, 115), vielmehr wird die Stele ebenso, wie man sofort neue Statuen der Tyrannenmörder aufstellen liefs (vgl. S. 384, Anm. 3), nur erneuert worden sein. Ob die Stele mit derjenigen identisch war, auf welcher das Verzeichnis der άλιτήριοι, und προδόται (an der Spitze Hipparchos, des Charmos Sohn vgl. S. 378, Anm. 2) stand (vgl. Lykurg. g. Leokr. 117 und dazu Swoboda a. a. O. 62), ist trotz der bestimmten Behauptung von Wilamowitz, Aristoteles I, 116 höchst zweifelhaft. Der Ausdruck des Thukydides ή στήλη περί της των τυράννων άδικίας (άτιμίας) weist entschieden darauf hin, dass es eine besondere Säule mit dem Atimie-Beschlusse gegen die Tyrannen gab. Wenn Wilamowitz meint, ein Beschluss über die Achtung sei unmöglich gewesen, so lange die Partei der Tyrannen nicht nur ruhig in Athen bleiben durfte, sondern ihr Führer Hipparchos es bis zum Archon (495/4) bringen konnte, so läfst sich dagegen einwenden, dafs diese Partei sich natürlich zunächst möglichst zurückhielt und erst mit der Zeit wieder hervortrat, dass ferner die Sieger gewiss nicht den Peisistratiden die rechtliche Möglichkeit zur Rückkehr offen hielten und auf die Anwendung des alten Gesetzes über die Bestrafung von Tyrannis verzichteten.

nicht unwahrscheinlich, dass Athen damals in den lakedaimonischen Bund eintrat <sup>1</sup>.

Auch die Plataier von den Thebanern, die ganz Boeotien unter ihre Hegemonie zu bringen trachteten 2, hart bedrängt, suchten bei Kleomenes um den Schutz Spartas nach. Allein die Lakedaimonier mochten sich nicht mit der thebanischen Aristokratie verfeinden, die, wenn Sparta in die boiotischen Verhältnisse eingriff und den Bestrebungen Thebens entgegentrat, Anschluss an Athen und die Thessaler suchen musste. Kleomenes lehnte das Gesuch der Plataier ab, weil Sparta zu weit entfernt wäre, um wirksamen Schutz zu gewähren, und wies sie an Athen. Herodotos sagt, Kleomenes habe in Wahrheit den Athenern durch Verwickelungen mit den Boiotern Schwierigkeiten bereiten wollen. Mit andern Worten, die Verfeindung mit den Boiotern sollte die Athener zum Festhalten an Sparta nötigen. Die Plataier schickten nun Abgesandte nach Athen, welche sich dort als Schutzflehende am Altare der Zwölfgötter 3 niederließen und den Abschluß des Bündnisses erwirkten 4. Als darauf die Thebaner gegen Plataiai auszogen und die Athener ihren Bundesgenossen zuhilfe kamen, legten sich die Korinthier ins Mittel und wurden von beiden Teilen als Schiedsrichter anerkannt. Sie entschieden, daß die Thebaner von denjenigen Boiotern lassen sollten, welche nicht zum boiotischen Bunde gehören wollten. Damit gaben sich aber die Thebaner nicht zufrieden,

<sup>1)</sup> Wilamowitz, Philol. Unters. I, 116; Aristoteles II, 76. 78, Anm. 10. Vgl. Thuk. VI. 82, 3: καὶ μετὰ τὰ Μηδικὰ ναῦς κτησάμενοι τῆς μὲν Λακεδαιμονίων άρχῆς καὶ ἡγεμονίας ἀπηλλάγημεν, οὐδὲν προσῆκον μᾶλλόν τι ἐκείνοις ἡμῖν ἢ καὶ ἡμᾶς ἐκείνοις ἐπιτάσσειν. Hdt. V, 91.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. I2, 257.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 377, Anm. 8.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 108; Thuk. III, 55. Nach Thuk. III, 68 wurden die Plataier 
23ηναίων ξύμμαχοι im 93. Jahre vor der Einnahme ihrer Stadt durch die Lakedaimonier im Sommer 427, also im Jahre 519. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II,
§ 478, S. 780 hält an diesem Datum fest. Allein, wir kennen keine Ursache,
welche im Jahre 519 den Kleomenes mit einem lakedaimonischen Heere in die
Nähe Plataiais (παρατυχοῦσι Hdt.) gebracht hätte. Man kann zugeben, daſs die
Überlieferung absichtlich Hippias mit Stillschweigen übergehen konnte, indessen
dieser hatte alle Ursache, es mit den Machthabern in Theben, denen sein Vater
viel zu verdanken hatte (vgl. S. 324) nicht zu verderben, während die Alkmeoniden
von solchen Rücksichten gegen die Freunde des Peisistratos nicht gebunden
waren. Grote, Gesch. Griech. II², 442, Anm. 54 hat daher gewiſs recht, wenn
er das Bündnis nach der Vertreibung des Hippias setzt, obschon seine Gründe
nicht durchweg zwingend sind. Ofſenbar ist die Zahl bei Thuk. ſrühzeitig aus 83
verschrieben. Vgl. Gutschmid bei Busolt, Die Lakedaimonier 307, Anm. 49. Das
Bündnis wirde also in das Jahr 510/9 fallen.

sie brachen die Übereinkunft und griffen das auf dem Rückmarsche befindliche athenische Heer an. Die Athener errangen indessen den Sieg und banden sich nun auch nicht mehr an die von den Korinthiern festgesetzte Grenze, sondern schoben sie bis zum Asopos vor und nahmen Hysiai in Besitz <sup>1</sup>.

#### § 18.

# Die Verfassung des Kleisthenes.

# l'bersicht über die Quellen und neuere Litteratur.

Über die Quellen vgl. S. 3. 4. 10, Anm. 5 und S. 53, Anm. 1. Die dürftigen unmittelbaren Angaben über die Verfassung des Kleithenes lassen sich durch die im 5. und 4. Jahrhundert bestehenden staatlichen Einrichtungen und Rückschlüsse aus denselben ergänzen.

Neuere Litteratur. Grote, Gesch. Griechenl. II<sup>2</sup>, 412 ff.; Schömann, Verfassungsgesch. Athens (Leipzig 1854) 61 ff.; E. Curtius, Gr. Gesch. I<sup>6</sup>, 374 ff.; M. Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 565 ff.; Ad. Holm, Gr. Gesch. I, 504 ff.; Beloch, Gr. Gesch. I, 333 ff.; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 493 ff.

Schömann, Gr. Altert. I3, 355 ff.; Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV2, 158 ff.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I2, 160 ff.; Hermanns Gr. Staatsaltert., 6. Aufl., bearb. von V. Thumser, § 71, S. 395 ff.

V. Voemel, Über des Atheners Kleisthenes Staatsveränderungen, Frankfurt a. M. 1838; A. Dietrich, Commentatio de Clisthene Atheniensi deque iis, quae ille in republica instituit, Halle 1840, Diss.; L. Schmidt, De Atheniensis reip. indole democratica, Marburg 1865 6; F. Case, Materials for the history of Athenian democracy from Solon to Pericles, Oxford 1874; Arn. Hug, Stud. aus dem klass. Altertum I Bezirke, Gemeinden und Bürgerrecht in Attika, Freiburg 1881; H. Landwehr, Forschungen zur ältern attischen Geschichte, Philol. Supplbd. V (1884), 158 ff.; H. Francotte, L'organisation de la cité Athénienne et la réforme de Clisthènes, Extrait du tome XLVII des Mém. publ. par l'Acad. R. d. Belgique, Brüssel 1893; Wilamowitz, Aristoteles und Athen (Berlin 1893) II, 76 f. 145 ff. Weitere Litteratur in Hermanns Gr. Staatsaltert.<sup>6</sup>, bearb. von Thumser, S. 395.

Schriften über die Phratrien und das Bürgerrecht, S. 113. Aum. 1.

<sup>1&#</sup>x27; Hdt. VI, 108; V, 74; vgl. IX, 15. Über den Asopos als alte Grenze der thebanischen Mark vgl. Wilamowitz, Hermes XXI, S. 112, Anm. 1.

Schriften über die Demen, Trittyen und Phylen, S. 65 und dazu O. Müller, De demis atticis, Göttingen 1880, Diss.; Haussoullier, La vie municipale en Attique, Paris 1883; E. Szanto, Die kleisthenischen Trittyen, Hermes XXVII (1892), 312 ff.; R. Loeper, Die Trittyen und Demen Attikas, Mitt. d. arch. Inst. XVII (1892), 318-431; Wilamowitz, Aristoteles und Athen II, 145 ff.; A. Milchhöfer, Die attische Lokalverfassung, Mitt. d. arch. Inst. XVIII (1893), 277-304.

a.

Nach dem Sturze der Tyrannis wurde Athen sofort wieder von dem Hader der "mächtigen Männer" i erfüllt. Es rivalisierte mit Kleisthenes, dem Führer des aus der Verbannung zurückgekehrten Adels, Isagoras, des Tisandros Sohn, der gleichfalls aus einem vornehmen Hause stammte und wahrscheinlich zu den Adeligen gehörte, die in Attika zurückgeblieben waren und sich, wie die Philaiden, mit den Tyrannen verglichen hatten. Bei dieser Parteiung mögen auch die alten Gegensätze der Pedieer und Paraler mitgewirkt haben. Die Anhänger der Peisistratiden standen natürlich schon deshalb auf der Seite des Isagoras, weil er der Gegner des Kleisthenes war <sup>2</sup>. Als dieser

<sup>1)</sup> Vgl. S. 299, Anm. 2 und S. 304.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 66: in Athen δύο ἄνδρες ἐδυνάστευον, Κλεισθένης τε ἀνήρ 'Αλχμεωνίδης. . . . καὶ Ἰσαγόρης Τισάνδρου οίκίης μὲν ἐων δοκίμου, ἀτὰρ τὰ ἀνέκαθεν ούχ έχω φράσαι. θύουσι δε οί συγγενέες αὐτοῦ Διὶ Καρίω οὖτοι οἱ ἄνδρες έστασίασαν περί δυνάμιος κτλ. Die Äußerung Hdts. über die Herkunft der Familie des Isagoras schliefst die Annahme (H. Köstlin, Philol. LI = N. F. V, 380) aus, dass Tisandros ein Enkel des Philaiden Tisandros war, dessen Sohn Hippokleides unter den Freiern der Agariste, der Tochter des Kleisthenes von Sikyon, erscheint. Vgl. S. 304, Anm. 4 und über die Herkunft der Philaiden S. 215, Anm. 1. Der Name Tisandros war nicht blofs den Philaiden eigen. Über den Gentilkultus des Zeus Karios vgl. S. 75, Anm. 1 und dazu Wilamowitz, Aristoteles II, S. 76, Anm. 3, welcher mit Rücksicht darauf, daß dieser Kultus ein boiotischer wäre, die Heimat des Geschlechts in der Diakria suchen möchte. Ein Tisandros aus Aphidna bei Plat, Gorg. 487 c. Kultus des Zeus Karios in Ikaria: CIA. IV. 3, Nr. 5a, p. 135. — Aristot. 29 n. 20 folgt fast wörtlich dem Herodotos, macht jedoch einige selbständige Zusätze. Dazu gehört die Bemerkung, dass Isagoras φίλος τῶν τυράννων war. Dieselbe beruht wohl nur auf einem Schlusse aus den Angaben Hdts. Vgl. Niese, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 48 und Wilamowitz, Aristoteles II, 76, Anm. 6. Ersterer erklärt die Bemerkung für unzutreffend, da es unwahrscheinlich sei, dass gleich nach dem Sturze der Tyrannen eine Faktion ihrer Freunde so stark hervorgetreten sein sollte. Ähnlich Beloch, Gr. Gesch. I, 339, Anm. 2. Allerdings gehörte Isagoras nicht zu dem eigentlichen Anhange

im Parteikampfe den Kürzeren zog, und Isagoras für das Jahr 508/7 zum Archon gewählt wurde 1, wandte er sich dem Volke zu und zog es durch ein demokratisches Programm auf seine Seite. Er sicherte wahrscheinlich nicht nur den von Peisistratos zu freien Bauern gemachten, ehemaligen Hektemoroi ihren durch den Sturz der Tyrannis abgabenfrei gewordenen Grundbesitz zu 2, sondern versprach ihnen auch bürgerliche Rechte 3. Dadurch gewann und vereinigte er mit seinem bisherigen Anhange die Hauptmasse des kleinern Landvolkes, das einen wesentlichen Bestandteil der Partei des Peisistratos gebildet und der Restauration misstrauisch gegenübergestanden hatte 4. Nun gewann er über seinen Gegner bei Weitem die Oberhand und begann höchst wahrscheinlich als außerordentlicher und besonders bevollmächtigter Thesmothetes, unterstützt von dem Einflusse Delphis 5, eine demokratische Umgestaltung der Staatsverfassung einzuleiten. Isagoras wandte sich dagegen an den spartanischen König Kleomenes 6, der während der Belagerung der Peisistratiden sein Gast-

der Tyrannen, aber höchst wahrscheinlich auch nicht zu den Emigranten (Hdt. V, 70), und die qtλοι des Tyrannen gingen sicherlich mit dem Gegner der Alkmeoniden zusammen. Niese betrachtet mit E. Curtius, Gr. Gesch. I<sup>a</sup>, 372 die Parteien als eine Erneuerung des alten Gegensatzes zwischen den Pedieern und Paralern (vgl. S. 303), während die von Peisistratos gebildete Partei der Diakrier infolge des Sturzes der Tyrannis fortgefallen sei. Dieser Gegensatz scheint allerdings mitgewirkt zu haben. Wie Isagoras wahrscheinlich in Athen geblieben war, so hatten auch die Philaiden, die zu den Pedieern gehörten und seit alter Zeit mit den Alkmeoniden rivalisierten (vgl. S. 304), sich mit den Peisistratiden verglichen. Vgl. S. 374, Anm. 5.

<sup>1)</sup> Aristot. Aθπ. 21, 1; Dion. Hal. I, 74; V, 1; Marm. Par. 46. Vgl. S. 312 Anm.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 327.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 108.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 309. - E. Curtius, Gr. Gesch. I., 372.

Aristot. A3π. 21, 6; Paus. X. 10, 1. Vgl. Lex. Demosth. Patm. Bullet. d. corr. hell. I (1877), p. 15; Et. Magn. s. v. ἐπώννμοι. Über die Beziehungen des Kleisthenes zu Delphi vgl. S. 387.

<sup>6)</sup> Hdt. V, 66: ἐσσούμενος ὁ Κλεισθένης τὸν δημον προσεταιρίζεται und richtet neue Phylen ein. Cap. 69: ὡς γὰρ δη τὸν Άθηναίων δημον πρότερον ἀπωσμένον τότε πάντων πρὸς τὴν ἑωυτοῦ μοῖραν προσεθήκατο, τὰς φυλὰς μετωνόμασε κτλ. ἦν τε τὸν δημον προσθέμενος πολλῷ κατύπερθε τῶν ἀντιστασιωτέων. ἐν τῷ μέρεῖ δὲ ἐσσούμενος ὁ Ἰσαγόρης ἀντιτεχνὰται τάδε ἐπικαλέεται Κλεομένεα κτλ. Der Erzühlung Hdts. folgt fast wörtlich Aristot. Ἡθπ. 20, er weicht jedoch darin von ihm ab, daß er die demokratische Reform nicht vor, sondern nach der mißglückten Intervention des Kleomenes erzühlt. Kleisthenes ἡτιωμενος ταῖς ἐταιρείαις zieht das Volk auf seine Seite, indem er den Staat in die Hände der Menge zu legen verspricht, ἀποδιδούς τῷ πλήθει τὴν πολιτείαν ὁ δὲ Ἰσαγόρας ἐπιλειπόμενος

freund geworden war. Das Ansuchen des Isagoras um eine Intervention fand offenbar in Sparta hauptsächlich deshalb eine günstige

τη δυνάμει ruft den Kleomenes an. Kleisthenes muss zunächst weichen, aber die Intervention des Kleomenes scheitert an dem Widerstande des Rates und der Erhebung des Volkes. Kleisthenes wird zurückgerufen, κατασχόντος δε του δήμου τα πράγματα, Κλεισθένης ήγεμών ήν και του δήμου προστάτης. . . . τότε δε του πλήθους προεστηχώς, έτει τετάρτω μετά την των τυράννων κατάλυσιν, έπὶ Ισαγόρου αρχοντος, errichtet er die neuen Phylen und führt die Verfassungsreform durch. An und für sich ist die Folge der Ereignisse sowohl bei Hdt., als bei Aristot. möglich und verständlich. Für die aristotelische entscheiden sich u. a. Wilamowitz, Aristoteles II, S. 77, Anm. 8 (W. sagt: "Nun - als Kleomenes nach Athen gekommen war - that Kleisthenes den entscheidenden Schritt und erhob die Fahne der Demokratie". Das steht sowohl mit Hdt. als mit Aristot. im Widerspruch), U. Köhler, Ber. d. Berl. Akad. 1892, S. 341 und mit Reserve Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 491, S. 798 Anm. Dagegen: B. Niese, Hist. Zeitschr. LXIX (1892), 50 und Beloch, Gr. Gesch. I, 338, Anm. 1. Da Aristoteles sich in dem Berichte über diese Ereignisse genau an Hdt. anschließt, so liegt die Annahme nahe, dass ihn wesentlich Gründe der Komposition zu der umgekehrten Anordnung veranlassten. Ferner war die βουλή, die dem Kleomenes und Isagoras, gestützt auf die breite Masse des Volkes kräftigen Widerstand leistete, offenbar der kleisthenische Rat, nicht der solonische, der im Volke keine rechten Wurzeln hatte und darum nirgends sich geltend macht. Vgl. S. 46, Anm. 2. Endlich heisst der Ankläger der Alkmeoniden Μύρων Φλυεύς, woraus hervorgeht, dass als Kleomenes nach Athen kam, die Demen bereits eingerichtet waren. Vgl. S. 210 Anm. Natürlich erforderte die Durchführung der Verfassungsreform längere Zeit und gelangte erst nach dem Sturze des Isagoras zum Abschlusse. Die zweifellos aus der Atthis entnommene Angabe des Aristot., dass die neue Phylenordnung im Archontenjahre des Isagoras eingeführt wurde, geht wohl auf Urkunden zurück und ist als gesichert zu betrachten. Pollux VIII, 110 setzt die Einführung der zehn Phylen έπ' 'Αλκμαίωνος, vermutlich war das das erste Jahr der neuen Ordnung = 507/6. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles II, 81. 417 Anm. Beloch (ebenso Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 491) meint, dass Isagoras seine Wahl zum Archon erst dem Eingreifen des Kleomenes verdankte, dann würde aber die neue Phylenordnung nach der Intervention ins Leben getreten sein, was B. selbst für unrichtig hält. Isagoras war offenbar vor der Intervention gewählt (Wilamowitz a. a. O.), die Wahl entschied in dem Parteikampfe περὶ δυνάμιος zu seinen Gunsten und veranlasste den Kleisthenes, sich an das Volk zu wenden. Nach der Gewohnheit der Lakedaimonier wird Kleomenes im Frühjahre nach Athen ausgezogen sein. Demnach spricht die Wahrscheinlichkeit dafür, daß die Intervention im Frühjahre 507 erfolgte. (So auch Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, 567 und Wilamowitz, Aristoteles II, 77, Anm. 9.) Fand nun die Einrichtung der Phylen und Demen im Archontenjahre des Isagoras statt, so bleibt dafür die Zeit vom Sommer 508 bis Frühjahr 507 übrig, die vollkommen ausreichend ist. Wilamowitz, Aristoteles I, 6 setzt die Reformen des Kleisthenes in das Jahr 508/7, "das nach Isagoras heißt", aber in die Zeit nach der Vertreibung desselben, als ein Ersatzmann, unzweifelhaft Kleisthenes selbst, bestellt worden sei. Der Archon wäre damals der eigentliche ExekutionsAufnahme, weil es Gelegenheit bot, den lakonischen Einfluß aufs neue in Athen geltend zu machen, und weil die Lakedaimonier grundsätzlich gegenüber den Demokraten die Oligarchen als ihre Anhänger und Stützen ihres Einflusses in den Städten am Ruder zu erhalten suchten 1. Kleomenes forderte zunächst durch einen Herold die Athener auf, die Alkmeoniden und viele ihrer Anhänger als Fluchbeladene 2 auszutreiben. Kleisthenes wagte keinen Widerstand und verließ das Land. Trotzdem erschien Kleomenes mit einer nicht zahlreichen Truppe in Athen und vertrieb nach den Angaben des Isagoras siebenhundert Familien 3. Wahrscheinlich wurden damals die Alkmeoniden von einem aus dreihundert Adeligen gebildeten Gericht, bei dem der Lykomide Myron aus Phlya als Ankläger fungierte, feierlich zu immerwährender Verbannung verurteilt 4. Zur gründlichen Reinigung der Stadt ließ man auch die Leichen derjenigen, die zu den Fluchbeladenen gehörten, ausgraben und über die Grenze schaffen 5. Dann suchte Kleomenes den Rat aufzulösen und dreihundert Parteigenossen des Isagoras die ganze Regierungsgewalt einzuhändigen 6. Allein der Rat setzte sich

beamte gewesen, und Kleisthenes hätte doch irgendein Amt bekleiden müssen, um seine gewaltsamen Neuerungen durchzusetzen. Allerdings hat Kleisthenes sicher ein Amt bekleidet, aber es braucht nicht dasjenige des Archon zu sein. Bei Aristoteles erscheint die gesetzgeberische Thätigkeit des Kleisthenes als eine formell derjenigen Drakons und Solons ganz gleichartige. Wie diese ihre θεσμοί den Athenern setzten, so heißt es ἀθπ. 22, 1: καὶ γιὰρ συνέβη τοῦς μὲν Σόλωνος νόμους ἀφανίσαι τὴν τυραννίδα διὰ τὸ μὴ χρῆσθαι, καινούς δ' ἄλλους θεῖναι τὸν Κλεισθένην. Drakon war überhaupt nicht Archon, und auch Solon erließ seine Gesetze nicht kraft seines Archontenamtes, beide fungierten als außerordentliche, mit besondern Vollmachten bekleidete Thesmotheten. Vgl. S. 173, Anm. 2; S. 224, Anm. 1; S. 257, Anm. 1. Solche Befugnisse wird also auch Kleisthenes nach Entfaltung des demokratischen Banners durch die Volksversammlung erhalten haben, in der ja die Theten mitstimmten und mit den Zeugiten die Entscheidung in der Hand hatten.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 389, Anm. 8.

<sup>2)</sup> Vgl. über das ayos S. 209, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 70. 72: Κλεισθένης μεν αύτος ύπεξέσχε κτλ. Aristot. Άθπ. 20, 3: ὑπεξελθόντος δὲ τοῦ Κλεισθένους μετ' όλίγων. Vor μετ' όλίγων ist höchst wahrscheinlich ἀφικόμενος ὁ Κλεομένης ausgefallen. Kaibel, Stil und Text der Άθπ. 171. Vgl. noch Thuk. I, 126. Vgl. S. 310, Anm. 2.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 210 Anm.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 209 Anm.

<sup>6)</sup> Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 491: "Die Regierung wurde in die Hände von dreihundert Adeligen gelegt." Aber Hdt. und nach ihm Aristoteles reden nur von dem Versuche. Aus Hdt. ist zu schließen, daß Isagoras und Kleomenes die 300 als Rat einzusetzen und denselben zugleich die Exekutivgewalt etwa in der Weise zu übertragen beabsichtigten, daß, wie in der oligarchischen

zur Wehr, und auf seinen Aufruf griff das ganze Volk zu den Waffen. Kleomenes und Isagoras wurden in der Burg eingeschlossen, belagert und bereits am dritten Tage zu einer Kapitulation gezwungen, die ihnen freien Abzug bewilligte <sup>1</sup>. Kleisthenes und die vertriebenen Familien erhielten sogleich die Aufforderung zur Rückkehr. Der Demos beherrschte nun den Staat, und als sein Führer vollendete Kleisthenes die Umgestaltung der Verfassung.

# b.

Die Grundlage der neuen Verfassung bildete eine Gemeindeordnung. Ganz Attika mit Ausnahme der den Boiotern abgenommenen Grenzgebiete von Eleutherai und Oropos<sup>2</sup> wurde im Anschlusse an die vorhandenen Ortschaften in mehr als einhundert Gaue<sup>3</sup>

Verfassung vom Jahre 411 (' $49\pi$ . 30), die höhern Ämter aus und von dem Rate besetzt wurden.

1) Charakteristische Schilderung des Abzuges des Kleomenes bei Aristoph. Lysistr. 274ff. Belagerung: v. 281f. Nach Hdt. V, 72 erhielten nur die Lakedaimonier freien Abzug, τούς δὲ ἄλλους ᾿Αθηναῖοι κατέθησαν τὴν ἐπὶ θανάτω . . . οὖτοι μέν νυν δεδεμένοι ἐτελεύτησαν. Dann erzählt aber Hdt. V, 74, daſs Kleomenes den Isagoras zum Tyrannen einzusetzen beabsichtigte. Aristot. ᾿Αθπ. 20, 3 sagt, daſs alle Eingeschlossenen freien Abzug erhielten. Das ist richtig; nach der urkundlichen Angabe im Schol. Aristoph. Lysistr. 273 (aus Krateros. Vgl. S. 56, Anm. 1) wurde das Todesurteil über die Anhänger des Isagoras erst späterhin verhängt. Vgl. U. Köhler, Ber. d. Berl. Akad. 1892, S. 341.

2) Die Oropier Aθηναίων ὑπήχοοι: Thuk. II, 23. Oropos war ursprünglich eretrisch, kam dann in den Besitz Thebens und wurde bald nach 510 attisch. Im Jahre wurde es den Athenern von den Thebanern mit eretrischer Unterstützung entrissen (Thuk. VIII, 60). Im 4. Jahrhundert gehörten die Oropier bald zu Attika, bald zu Boeotien, vorübergehend waren sie auch selbständig. Näheres bei Preller, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. Phil. Hist. Cl. 1852, S. 170 ff.; Wilamowitz, Hermes XII, 343; XXI, 97 ff. (Oropos und die Graer); F. Dürrbach, De Oropo et Amphiarao, Paris 1890, Diss. — Münzen: U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IV (1879), 259 ff. — Eleutherai (Paus. I. 38, 8) gehörte zu keiner Phyle: CIA. IV, p. 108, Nr. 446 a, v. 49.

3) Die frühere, bereits von Grote, Gesch. Griech. II², 415 und H. Landwehr, Philol. Supplbd. V, 163 ff. bekämpfte Annahme, das Kleisthenes gerade einhundert Demen eingerichtet hätte, hat sich als irrig erwiesen. Die Ergänzung des Textes des Berliner Papyrus-Fragmentes (vgl. S. 14, Anm. 2) der Αθπ. II a, v. 13: (ἐκατοὐν δὲ γενομένων δή(μων) ging fehl, denn Αθπ. 22, 1 steht: τούτων δὲ γενομένων δημοτικωτέρα κτλ. — Es heißst freilich bei Hdt. V, 69: τὰς φυλὰς μετωνόμασε καὶ ἐποίησε πλεῦνας ἐξ ἐλασσόνων δέκα τε δὴ φυλάρχους ἀντὶ τεσσέρων ἐποίησε, δέκα δὲ καὶ τοὺς δήμους κατένειμε ἐς τὰς φυλάς κτλ. H. Lolling, δελτίον ἀρχ. 1889, p. 31 hat jedoch nach einem samischen Volksbeschlusse, wo es heißst: νεῖμαι αὐτούς ... εἰς τοὺς δήμους καὶ τὰς φυλὰς δέκαγα die Hdt. Stelle unzweifelhaft richtig verbessert; es ist zu lesen δέκα(χα) δὲ καὶ τοὺς δήμους κτλ., d. h. Klei-

eingeteilt, die Kleisthenes als Gemeinwesen (δημοι) mit selbständiger kommunaler Verwaltung einrichtete 1. Kleinere Orte wurden zu einem größeren geschlagen oder miteinander zu einem Demos vereinigt, Stadt und Vorstädte dagegen über mehrere Kommunen verteilt 2.

sthenes wies die Demen in zehn Teilen den Phylen zu. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles II, 149, Anm. 9. - Eine Bestätigung der ursprünglichen Hundertzahl glaubte man in den Glossen zu finden, welche von einhundert Heroen reden. Herodian π. μον. λέξ., p. 17, 8: 'Αραφήν, είς των έχατον έρωων. Schol. Euripid. Hippol. 455: Κέφαλος είς έστι των έκατον, Δηιωνέως (vgl. Wilamowitz, Philol. Unters. I, 146, Anm. 65) έγγονος. Hesych. s. v. Πολύξενος είς των (φ') ήρωων. Allein diese Heroen sind die 100 Landesheroen, aus denen die Pythia die Eponymoi der zehn Phylen auswählen sollte. Aristot. A3n. 21, 6: raiç de qulaiç enoinge έπωνύμους έχ τῶν προχριθέντων έχατον άρχηγετῶν οὖς ἀνείλεν ἡ Πυθία δέχα (vgl. Lex. Demosth. Patm. Bull. d. eorr. hell. I, 15; Schol. Aristeid. III. 331, 20 Dind.). Et. Magn. s. v. έπωνυμοι Art. 2: ... οἱ δὲ δέκα (ἐπώνυμοι), ἀφ' ὧν αἱ φυλαὶ προσηγορεύθησαν, οίον Έρεγθεύς ατλ. ταθτα δε τὰ δέχα ονόματα από ρ' (nach Kaibel für das überlieferte ἀπόρων) ὁ Πύθιος είλετο. Dass die hundert Heroen sich nicht mit den Eponymoi der Demen deckten, obwohl sie teilweise zu den Ortsheiligen gehörten und Eponymoi von Demen wurden, ergiebt sich aus Hesych. s. v. Πολύξενος: είς των (e') ήρωων. Phot., p. 378, 4: Πάνοψ: ήρως Αττικός, και έν τοῖς ἐπωνύμοις. Hesych. s. v. Vgl. die Ausführungen von B. Haussoullier, Revue de Philologie XVI, 167 ff.; Arth. Milchhöfer, Unters. über die Demenordnung des Kleisthenes, Anhang zu den Abhdl. d. Berl. Akad. 1892. S. 4; Wilamowitz, Aristoteles II, 149. - Nach den Inschriften gab es schon im 5. Jahrhundert mehr als einhundert Demen. Strab. IX, 396 redet von 174 Demen. Milchhöfer a. a. O. 6-10 und Loeper, Mitt. d. arch. Inst. XVII, 431 stellen 156 zusammen. Vgl. auch die Zusammenstellung Gelzers in Hermanns Gr. Staatsaltert.5 Anhang III, S. 790, wo aber eine Anzahl Demen unsicher oder irrig ist. - Die Zahl der Demen vermehrte sich allerdings durch Teilungen, Abzweigungen und Verleihungen des Demenrechtes an Flecken. (So entstanden in der Phyle Leontis die Demen Ober-Potamos, Unter-Potamos und Potamos Deiradiotai aus Potamos und einem Teile von Deirades. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IV [1879], 102 ff.; X [1885], 105 ff.) Aber eine so rasch erfolgende und so starke Vermehrung der Demen, wie sie stattgefunden haben müßte (nach Vermutungen von U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. X, 108 und Wilamowitz, Hermes XXII, 124 gelegentlich der Flottengründung), wenn Kleisthenes nur einhundert Demen eingerichtet hättestößt auf ernste Bedenken. Die politische Einteilung Attikas ist bis zum Ende des 4. Jahrhunderts und der Einrichtung von zwei neuen Phylen im großen und ganzen unverändert geblieben. Vgl. R. Loeper, Mitt. d. arch. Inst. XVII, 428.

 Aristot. 'Αθπ. 21, 4: καὶ δημότας ἐποίησεν ἀλλήλων τοὺς οἰκοῦντας ἐν ἐκάστω τῶν δήμων κτλ.

2) In das eigentliche Stadtgebiet fielen ganz oder teilweise die Demen: Kydathenaion, Melite, Skambonidai, Kerameis, Kolonos, Kollytos. Vgl-H. Sauppe, De demis urb. Athen. (Weimar 1846) 4 ff.; C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 231 und dazu W. Judeich, Jahrb. f. klass. Philol. CXLI (1890), 738; H. Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III B, S. 306 ff.; Arth. Milchhöfer, Es konnte sich also keine große, hauptstädtische Verwaltung und Vertretung entwickeln, die imstande gewesen wäre, thatsächlich den Staat zu beherrschen. Die Stadt Athen war nur ein geographischer Begriff, es gab keinen Stadtbürger im engern Sinne des Wortes, keine Stadtgemeinde und keine Stadtbehörden <sup>1</sup>.

Die Gaue erhielten offizielle Namen. Wenn ein größeres Dorf mit einem Ortsnamen den Kern des Gaues bildete, so ging dessen Name auf letztern über <sup>2</sup>. Fehlte es an einem natürlich gegebenen Ortsnamen, so benannte Kleisthenes das neugebildete Gemeinwesen nach Geschlechtern, die dort wohnten oder gewohnt hatten <sup>3</sup> und deren Ahnherren als Begründer von Ansiedelungen in dem betreffenden Kreise galten <sup>4</sup>. Dieser Heros eponymos wurde zum Ortsheiligen, an dessen Kultus alle Demoten teilnahmen. Die alten, zu Demen eingerichteten Dörfer besaßen bereits vielfach ihren Eponymos und hatten ihn in ihrer Lokalsage zu einer greifbaren Persönlichkeit ausgebildet <sup>5</sup>.

Unters. über die Demenordnung des Kleisthenes, S. 14. 17. 19. 29. 31; R. Loeper, Mitt. d. arch. Inst. XVII, 350. 366. 376. — Vgl. auch S. 97.

<sup>1)</sup> Wilamowitz, Philol. Unters. I, 110; Arn. Hug, Stud. aus d. kl. Altertum I (Freiburg 1881), 25.

<sup>2)</sup> Z. B. Acharnai, Aphidna, Gargettos, Kephale, Ikaria, Marathon.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 103, Anm. 3.

<sup>4)</sup> Aristot. Άθπ. 21, 5: προσηγόρευσε δὲ τῶν δήμων τοὺς μὲν ἀπὸ τῶν τόπων, τοὺς δὲ ἀπὸ τῶν κτισάντων οὐ γὰρ ἄπαντες ὑπῆρχον ἔτι τοῖς τόποις. Wilamowitz, Aristoteles II, 151: "Er benannte die Demen zum Teil nach den Örtlichkeiten, zum Teil nach den Gründern, denn lokal bestanden sie nicht mehr alle." Blaſs zieht den Text im Papyr. Berol.: ὑπῆρχον ἐν τοῖς τόποις vor und übersetzt: Non omnes demi erant inter vicos, qui jam exstabant; itaque multos ab heroibus appellavit. — Etym. Magn., p. 327 s. v. Ἐλεεῖς οἱ γὰρ δῆμοι τῶν ᾿Αθηναίων ἢ ἀπὸ τῶν τόπων ἢ ἀπὸ τῶν παρακειμένων αὐτοῖς ἣ ἀπὸ τῶν ἐν αὐτοῖς φυτῶν ἢ ἀπὸ τῶν οἰκησάντων (οἰκισάντων Leake) ἀνδρῶν καὶ γυναικῶν. Vgl. Schol. Aristoph. Plut. 586. Patronymische Demennamen: Skambonidai, Philaidai, Titakidai, Butadai, Thymoitadai, Ionidai u. s. w. Vgl. Toepffer, Att. Genealogie 315 f. Demennamen nach der Ortlichkeit: Potamos, Deirades, Kephisia u. s. w. Nach Gewächsen: Acherdus, Myrrhinus, Erikeia, Phegus u. s. w.

<sup>5)</sup> Über Pallas von Pallene, Kephalos von Kephale und die reich entwickelte Lokalsage vgl. S. 76, Anm. 2. In Melite wurde die Nymphe Melite verehrt. Vgl. Harpokr. s. v. Μελίτη (Philochoros, Frgm. 74). Anderseits gab es in Rhamnus nur einen namenlosen ἥρως ἀρχηγέτης: CIA. II, 1191. — Lakiadai hatte seinen Heros Lakios (Paus. I. 37, 2), Kerameis den Heros Keramos (Harpokr. s. v. Κεραμεῖς; Paus. I. 3, 1), Kollytos und Diomeia den Kollytos und Diomos. Hesych. s. v. Διομεῖς; Suid. s. v. = Schol. Aristoph. Frösch. 601; Steph. Byz. s. v. Κυνόσαργες und Διόμεια. Weiteres bei H. Sauppe, De demis urb. Athen., p. 6; Haus-

Die Bevölkerungszahl der einzelnen Demen und ihre Bedeutung im Staatsleben war eine sehr verschiedene und im Laufe der Zeit erheblichen Schwankungen unterworfen. Zu den volkreichsten gehörten seit der großstädtischen Entwickelung Athens im 5. Jahrhundert die innerhalb der Stadt und ihres nächsten Umkreises belegenen Demen: Kydathenaion, Kerameis, Melite, Kollytos, Skambonidai. Aber es wohnten in denselben viele Bürger, die vom Lande nach der Stadt übergesiedelt und Demoten eines ländlichen Demos waren. An Zahl der Demoten überragte Acharnai, das größte Dorf Attikas, bei weitem alle übrigen Demen. Noch im 4. Jahrhundert, nachdem es durch den peloponnesischen Krieg stark heruntergekommen war, hatte es etwa 900 Gemeindemitglieder. "Große Demen" waren ferner Paiania, Alopeke, Anaphlystos. Aphidna, Aixone,

soullier, La vie municipale en Attique (Paris 1883) 136 ff.; C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 248 ff.; Wilamowitz, Aristoteles II, 150.

Vgl. S. 406, Anm. 2. — Wilamowitz, Hermes XXII, 120 ff.; C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 258. 263.

<sup>2)</sup> Vgl. Demosth. LVII (g. Eubulid.) 10.

<sup>3)</sup> Thuk. II, 19: ές 'Αχαρνάς, χώρον μέγιστον της 'Αττικής των δήμων καλουμένων. ΙΙ, 20: οἱ ἀχαρνῆς μέγα μέρος ὅντες τῆς πόλεως (τρισχίλιοι γὰρ ὁπλίται έγενοντο) ατλ. ΙΙ, 21: οδ τε Άχαρνης οδόμενοι παρά σφίσιν αὐτοῖς οὐα έλαχίστην μοίραν είναι 'Αθηναίων ατλ. Die Zahl τρισχίλιοι ist viel zu groß, wie Müller-Strübing, Aristophanes 639ff. dargethan hat, obwohl Szanto, Unters. über d. att. Bürgerrecht, Wien 1881, S. 34 (die 3000 seien nicht Demoten, sondern die in der Gemarkung der Acharner wohnenden Bürger) und L. Herbst, Philol. XLVI, 573 an derselben festhalten. Freilich ist Müller-Strübings Veränderung der Zahl in 300 ebenso zutreffend, wie Polles Vorschlag πολίται, statt δπλίται zu lesen. Vgl. Jahrb. f. klass. Philol. CXXXV (1887), 109 und dagegen R. Steig, Zeitschr. f. Gymnasialw. XLII (1888), 48. Wilamowitz, Aristoteles II, 210 hält die bei Thuk. überlieferte Zahl aufrecht, es seien δυνάμει ὁπλιται, ὅπλα παρεχόμενοι, die Zahl beruhe nicht auf wirklicher Zählung, so hoch habe die öffentliche Meinung die Acharner taxiert. Das dürfte im ganzen richtig sein. Da es nun feststeht, dass die 500 Ratsherrenstellen unter die Demen mit Berücksichtigung ihrer Bürgerzahl verteilt waren, so lassen sich aus den Prytanenkatalogen Schlüsse auf die Größe der Demen ziehen. Zu Beginn des peloponnesischen Krieges kam bei reichlich 35 000 Bürgern ein Ratsmitglied auf etwa siebzig Bürger, im 4. Jahrhundert bei 20 000 Bürgern ein solches auf etwa vierzig. Nach einem Prytanenkataloge (CIA. II, 868) stellte im Jahre 360/59 Acharnai zweiundzwanzig Buleuten, d. h. nahezu die Hälfte der ganzen Phyle. Demnach zählte es damals etwa 900 Demoten und zu Beginn des peloponnesischen Krieges unter Voraussetzung einer gleichen Buleutenzahl etwa 1500. Es können aber auch leicht über 2000 gewesen sein. Vgl. J. Beloch, Die Bevölkerung d. gr. röm. Welt (Leipzig 1886) 103 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. Demosth. LVII (g. Eubulid) 57: όσοι τῶν μεγάλων δήμων ἐστέ.

<sup>5)</sup> Je 10 Buleuten (also etwa 400 Demoten) um die Mitte des 4. Jahrhunderts: CIA. II, 869. 873. Vgl. Bullet. d. corr. hell. XIII (1889), 349.

Kephisia, Pallene, Marathon <sup>1</sup>. Anderseits zählte damals mehr als die Hälfte aller Demen nicht mehr als fünfzig bis hundert Demoten <sup>2</sup>. Bei einer Revision der Bürgerliste in Halimus um die Mitte des 4. Jahrhunderts waren dreiundsiebzig Demoten anwesend; der Demos, der nicht zu den "großen" gehörte <sup>3</sup>, hatte etwa achtzig bis neunzig Gemeindegenossen <sup>4</sup>.

Bei der Einrichtung der Demen wurden alle Athener, die in dem Bezirke, aus dem ein Demos gebildet wurde, damals gerade ansessig waren, als Gemeindegenossen derselben eingeschrieben, gleichviel zu welchem Geschlecht oder zu welcher Phratrie und Stammphyle sie auch gehören mochten. Es ist höchst unwahrscheinlich, daß Kleisthenes auch Metoiken und freigelassenen Sklaven durch Aufnahme in die Demen bürgerliche Rechte verlieh, vielmehr waren sicherlich seine "Neubürger" die ehemaligen Hektemoroi und gewerblichen Lohnarbeiter, die bis dahin außerhalb der bürgerlichen Verbände standen 5.

Ygl. die Zusammenstellung Arth. Milchhöfers, Unters. über die Demenordnung des Kleisthenes, S. 6.

<sup>2)</sup> Von den zwanzig Demen der Aegeis stellten im Jahre 341/0 sieben Demen nur je einen Buleuten, fünf je zwei. CIA. II, 872. Unter den zwanzig Demen der Leontis hatten acht je zwei, fünf je einen Buleuten. C1A. II, 864. Ähnliches ergiebt sich für andere Phylen: C1A. II, 868. 869; Bullet. d. corr. hell. XIII (1889), 349.

<sup>3)</sup> Demosth. LVII (g. Eubulid.) 57.

<sup>4)</sup> Demosth. a. a. O. 9—10. 15. Im Rate war Halimus nach CIA. II, 864 mit drei Buleuten vertreten, was ungefähr die obige Berechnung bestätigt. Vgl. Beloch a. a. O., S. 106. — Myrrhinus gehörte zu den mittlern Demen (CIA. II, 873; Bullet. d. corr. hell. XIII, 348; fünf bis sechs Buleuten). Wenn die Myrrhinusier nur die geringe Zahl von dreißig Demoten als Minimalzahl für eine beschlußfähige Demenversammlung (CIA. II, 578) festsetzten, so erklärt sich das wohl durch die Entfernung des Demos von der Stadt, wo viele Demoten gewohnt haben werden.

<sup>5)</sup> G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 166; Hermanns, Gr. Staatsaltert. 6, bearb. von V. Thumser und Wilamowitz, Aristoteles II, 169 (vgl. Hermes XXII, S. 224, Anm. 3; S. 248) halten an der gewöhnlichen, auf Aristot. Pol. III. 2, p. 1275b, v. 37 beruhenden Ansicht (Philippi, Beitr. zur Gesch. d. att. Bürgerrechts, Berlin 1870, S. 166; Szanto, Unters. über d. att. Bürgerrecht, Wien 1881, S. 1ff.; Buermann, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. X, 349 ff. und die bei Hermann-Thumser a. a. O. angeführten Schriften) fest, daß Kleisthenes Metoiken und freigelassene Sklaven einbürgerte. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 493, S. 802 hat sich von dieser Ansicht auch noch bestimmen lassen, wenn er sagt, Kleisthenes hätte den zahlreichen, seit Jahrhunderten in Attika ansessigen Bewohnern, die den alten Blutsverbänden nicht angehörten, Nachkommen von Zuwanderern und Sklaven, das Bürgerrecht verliehen. Alle Wahrscheinlichkeit spricht aber dafür, daß diese den alten Blutverbänden nicht angehörenden Leute ehemalige Hektemoroi und

Die Gemeindeangehörigkeit vererbte sich auf die Nachkommen der ersten in das Gemeindebuch eingeschriebenen Demoten, so daß eine Veränderung des Wohnsitzes nicht auch eine solche der Gemeindegenossenschaft nach sich zog 1. Es gliederten sich daher infolge der Übersiedelung von Demoten nach andern Orten die Bewohner eines Demos mit der Zeit in Demoten oder Gemeindegenossen und ἐγιαντημένοι oder solche Einwohner, die ihr Domizil in einem andern hatten und für das Wohnrecht eine Abgabe (ἐγκτητικόν) zahlten 2.

Durch die neue, auf dem Wohnsitz beruhende persönliche, sakrak und politische Gemeinschaft wurde die gentilicische und ständische Gliederung der Bürgerschaft durchbrochen, der Geschlechterstaat durch die Gemeindeordnung zersetzt. Alle Demoten waren als solche inbezug auf die Gemeinde und den Staat gleichgestellt. Aristoteles sagt, das Kleisthenes die Ortseinwohner unter einander zu Gemeindegenossen machte, damit nicht durch den Gebrauch des Vatersnamens bei der Anrede die Neubürger als solche kenntlich würden; es sollten fernerhin bei amtlichen Bekanntmachungen die Bürger nach ihrem Demos bezeichnet werden. "Daher kommt es, dass die Athener sich selbst (auch im Privatleben) nach ihrer Gemeindezugehörigkeit benennen "3. In der That werden im amtlichen Sprachgebrauche des 5. Jahrhunderts die Bürger der Regel nach nur mit ihrem Eigennamen und Demotikon namhaft gemacht, im privaten Verkehr benamten sich dagegen die Bürger, namentlich aus vornehmen Kreisen, zunächst, nach wie vor, nach ihrem Vater, und erst allmählich kam das Demotikon allgemeiner in Aufnahme. Seit der Reorganisation des Staates im Archontenjahre des Eukleides und der strengern Beobachtung der rein bürgerlichen Abkunft wurde die Nennung des Vatersnamens neben dem Demotikon auch im amtlichen Stile überwiegend gebräuchlich, für gewisse Fälle sogar obligatorisch 4.

gewerbliche Lohnarbeiter waren. Vgl. S. 108. 110, Anm. 4; S. 267 Anm.; S. 310, Anm. 2. Gegen die Annahme von Wilamowitz, Hermes XXII 1887, 211 ff., dass die Metoiken in einen Demos eingeschrieben worden wären und dadurch eine Art Bürgerrecht erhalten hätten, wenden sich mit Recht H. Lipsius, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch. 1891, S. 55 und G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, S. 196, Anm. 3. Vgl. auch V. Thumser, Unters. über die attischen Metoiken, Wiener Stud. VII (1885), 48 ff.

<sup>1)</sup> Schömann, De comitiis Athen., p. 366 ff.; Szanto, Unters. über d. ##Bürgerrecht (Wien 1881) 48 ff.

<sup>2)</sup> Demosth. L (g. Polykl.) 8; CIA. II, 589. 582. Vgl. I, 2. — Haussellis, La vie municipale en Attique 67 ff. 78 ff.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I, 226.

<sup>3)</sup> Aristot. 'Αθπ. 21, 4.

<sup>4)</sup> In den Volksbeschlüssen des 5. Jahrhunderts herrscht der Gebrauch des

In jedem Demos wurde eine Liste der Gemeindemitglieder geführt, die nicht bloß kommunale, sondern allgemein bürgerliche Geltung hatte. Mit der Eintragung in das Gemeindebuch wurde der junge Athener selbständiger Mann und Staatsbürger. Sie erfolgte nach Vollendung des siebzehnten Lebensjahres auf Grund einer Abstimmung der Demoten und zwar wahrscheinlich zu Beginn des attischen Amtsjahres 1. Das Gemeindebuch hieß ληξιαρχικὸν γραμματεῖον, weil es nach der gewöhnlichen Erklärung das Verzeichnis derjenigen enthielt, welche die Fähigkeit hatten, ihr Vermögen selbst zu verwalten. Die Waisen und Söhne einer Erbtochter erhielten nach der Einschreibung freie Verfügung über ihr Erbteil 2. Der unter die Demoten aufge-

bloßen Eigennamens vor, nur der γραμματεύς fügt sein Demotikon, bisweilen auch den Vatersnamen hinzu. Auf den Verlustlisten steht ebenfalls der bloße Eigenname, weil, wie Wilamowitz, Aristoteles II, 171 bemerkt, das Militär nur mit der Phyle rechnet. In den Abrechnungsurkunden der Schatzmeister und anderen Beamtenkollegien werden die Bürger (abgesehen vom γραμματεύς) mit dem Eigennamen und dem Demotikon bezeichnet. Einzelne Ausnahmefälle der Hinzufügung des Vatersnamens. CIA. I, 180-183. 274-276. Inbezug auf den privaten Sprachgebrauch vgl. die instruktive Behandlung des Gegenstandes bei Wilamowitz a. a. O. In den aristophanischen Komödien stellen sich die Bürger gewöhnlich bloß mit dem Demotikon vor: Acharn. 406. 1028; Frdn. 196; Lysistr. 852; Thesmoph. 898. Demotikon und Vatersname: Wolk. 134. Vornehme Leute verhielten sich gegen das Demotikon begreiflicherweise ablehnend, Thukydides ignoriert es ganz. - Vor Kleisthenes scheint in Athen die Beifügung des Geschlechtsnamens zum Vatersnamen vorgekommen zu sein. CIA. IV, p. 81, Nr. 373, 18; p. 102, Nr. 373, 220 und dazu Wilamowitz, Aristoteles II, 183. - Obligatorisch war der Gebrauch des Vatersnamens natürlich stets in den Listen der Phratrien. Vgl. H. Sauppe, Ind. Schol. Gott. 1890/1, p. 4, v. 115 ff. - Auf ein Agalma der Athena soll man nach einem Ratsbeschlusse des Jahres 343 aufzeichnen: (τούς βουλ)ευτάς πατρόθεν και του δήμ(ου). Obligatorisch war die Anführung des vollen Namens bei gerichtlichen Klagen und in anderen Fällen.

<sup>1)</sup> Aristot. A9n. 42: ἐγγραάφονται δ' εἰς τοὺς δημότας ἀκτωκαίδεκα ἔτη γεγονότες. Demosth. g. Aphob. I, 3 und 6 (Mündigkeit des Demosthenes) und Näheres bei Arn. Schaefer, Demosth. u. s. Zeit III. 2, 19 ff. 43 ff.. Zwei Jahre nach Eintritt der Mannbarkeit, ὁπότε παϊδες ἐπὶ διετὲς (das 16. und 17. Lebensjahr) ἥβησαν. Vgl. Isaios VIII (Kirons Erb.) 31; X (Aristarch. Erb.) 12; Isaios b. Suid. s. v. τέως; Ps. Demosth. XLVI (g. Steph. II), 20. 24; Harpokr. s. v. ἐπιδιετὲς ἡβῆσαι. — Wahrscheinlich zu Beginn des attischen Jahres: Lys. XXI, 1; Demosth. g. Onetor. I, 15 und dazu H. Lipsius, Jahrb. f. kl. Philol. CXVII (1878), 299 ff. Vgl. jedoch auch Ad. Schmidt, Gr. Chronologie 313. — Einschreibung der Adoptierten zur Zeit der Wahlen, wahrscheinlich der Gemeindewahlen, die vermutlich zu Beginn des attischen Amtsjahres stattfanden. Isaios VII, 27; Demosth. XLIV (g. Leoch.) 39. Vgl. Philippi, Rhein. Mus. XXXIV, 610 und Arn. Schaefer a. a. O., S. 29.

<sup>2)</sup> Harpokr. s. v. ληξ. γραμμ. - διά τὸ τῶν λήξεων ἄρχειν. Vgl. Demosth.

nommene stand fortan nicht mehr unter der Gewalt des Vaters oder Vormundes, sondern unmittelbar unter dem Gesetz <sup>1</sup>. Er trat in alle staatsbürgerlichen Rechte und Pflichten ein, soweit sie nicht ausdrücklich höhern Altersklassen vorbehalten waren; er wurde wehrpflichtig <sup>2</sup>, hatte Le(i)turgieen zu übernehmen <sup>3</sup> und konnte selbständig Prozesse führen <sup>4</sup>. Dem Besuche der Volksversammlung stand freilich zunächst die Sitte entgegen und auch die thatsächliche Behinderung durch den Wachtdienst im Lande, durch den die jungen Männer als Epheben bis zum zwanzigsten Lebensjahre von der Stadt ferngehalten wurden <sup>5</sup>.

Die Demen hatten ihre eigene Kommunalverwaltung, ihr Gemeindeland, ihre eigenen Einnahmen und Ausgaben, über die sie selbständig Beschlüsse fasten <sup>6</sup>.

Allen Demen gemeinsam war der jährlich wechselnde, vermutlich gewählte Gemeindevorsteher oder Demarchos 7. Er führte das Gemeindebürgerbuch 8 und verwaltete im Verein mit Ta-

XLIV (g. Leoch.), 35; Aisch. g. Timarch. 103; Hypereides b. Harpokr. s. v. ἐπιδιετὲς ἐβῆσαι; Isaios VII (Apollod. Erb.) 27; X (Aristarch. Erb.) 12; Isaios b. Suid. s. v. τέως. Vgl. dazu Lange, Leipz. Stud. I, 194. Als Beamtenlosungsliste erklärt jetzt das ληξ. γραμμ. E. Koch, Gr. Studien f. H. Lipsius (Leipzig 1894) 11 ff.

Aisch. g. Timarch. 18: — οὐκέτι ἔτέρφ διαλέγεται (ὁ νομοθέτης), αλλ'
ηθη αὐτῷ.

<sup>2)</sup> Waffen- und Bürgereid: Lyk. g. Leokr. 76; Demosth. d. f. leg. 303. — Erhalten ist der Eid in etwas verschiedener Fassung bei Pollux VIII, 105 und Stob. Anthol. XLIII, 48. Vgl. Plut. Alkib. 15; Cicero, de rep. III, 9. Näheres bei W. Hofmann, De iurandi apud Athenienses formulis (Strafsburg 1886, Diss.) 28 ff.

<sup>3)</sup> Demosth. g. Onetor I, 6. 15. 17. Vgl. Lys. X, 31.

<sup>4)</sup> Arn. Schaefer, Demosthenes III. 2, 36.

<sup>5)</sup> Demosth g. Leoch. 35; Aristot. A3π. 42; Aisch. d. f. leg. 167. Vgl. Arn. Schaefer a. a. O. 31. — Der πίναξ ἐκκλησιαστικός, in welchen die Athener erst mit dem zwanzigsten Lebensjahre eingeschrieben sein sollen, war nur eine nach den Gemeindebüchern zusammengestellte Liste zur Kontrolle der Besucher der Volksversammlungen. Vgl. Demosth. XLIV (g. Leoch.), 35, vgl. L (g. Polykl.), 6; Isaios II, 42; Lys. XXX, 15; XVI, 14 und dazu die Ausführungen O. Müllers, De demis atticis (Göttingen 1880, Diss.) 28.

CIA. II, 570 ff. Vgl. V. Thumser, De civium Athen. muneribus (Wien 1880) 102 ff.; Haussoullier, La vie municipale en Attique (Paris 1883) 62 ff.

<sup>7)</sup> Jährlich wechselnd: CIA. II, 578, v. 18. 24; 581, p. 16. Die Gründe, welche O. Müller a. a O. 50 für die Erlosung (vgl. CIA. II, 570; Demosth. LVII, 25) vorbringt, sind nicht zwingend. Vgl. Haussoullier a. a. O. 58 und mehr über dem Demarchos, S. 94 ff.

<sup>8)</sup> Demosth. LVII (g. Eubulid.) 60; Harpokr. s. v. δήμαρχος.

miai 1 die Gemeindekasse, erhob die Gelder für den verpachteten Gemeindebesitz, sowie sonstige Gefälle und Abgaben 2. Es lag ihm ferner die Sorge für die im Demos belegenen Heiligtümer und deren Güter ob, und er hatte darüber zu wachen, dass die heiligen Bezirke nicht verletzt würden 3. Überhaupt übte er die Ortspolizei und konnte Ordnungsstrafen verhängen 4. Im Namen der Gemeinde brachte er bei Gemeindefesten das Opfer für dieselbe dar 5. Bei Prozessen, welche der Demos als solcher zu führen hatte, war er, meist wohl unterstützt von Syndikoi, der Vertreter desselben, es sei denn, daß die Demoten besondere Ankläger gewählt hatten 6. Ferner berief und leitete er die Versammlung der Demoten 7 und sorgte für die Ausführung der Gemeindebeschlüsse 8. Daneben hatte der Demarchos in seiner Gemeinde auch staatliche Anordnungen auszuführen. Mit den Buleuten stellte er die Liste der für eine Flottenrüstung auszuhebenden Demoten auf 9. Er nahm den Vermögensstand der Staatsschuldner auf und wirkte bei der Eintreibung der Schuld und der dabei etwa erforderlichen Pfändung mit 10.

ταμία: CIA. II, 570. 573. 579. 585. 1055. In Eleusis anscheinend ein ταμίας: CIA. II, 574.

<sup>2)</sup> Der Demarch treibt die schuldigen μισθώσεις τεμενών ein καὶ έτες ἀ τών κοινών διηφπάκεσαν (Demosth. g. Eubulid. 63), ferner das έγκεκτηκόν: CIA. II, 589. Demarch und ταμίαι zahlen auf Demenbeschluß ἀπὸ τῆς προσόδου τών δημοτών (CIA. II, 579), ἐκ τῆς διοικήσεως ἐκ τών περιόντων χρημάτων τῶν ἐπὶ Θεοφράστον ἄρχοντος (CIA. II, 585). Vgl. Ἐφημ. ἀρχαιολ. 1884, p. 73/4; CIA. I, 1055.

<sup>3)</sup> CIA. II, 841. 573 b; Bullet. d. corr. hell. XIII (1889), 434. 444. Vgl. Hausoullier, La vie municipale in Attique 109 ff.

<sup>4)</sup> ἐπιβολὰς ἐπιβάλλειν: CIA. II, 573 b; vgl. Ps. Demosth. g. Makart. 57 vgl. Haussoullier a. a. O. 104.

CIA. II, 570. 578; Έφημ. ἀρχαιολ. 1887, p. 193. Vgl. Haussoullier
 a. a. O. 102.

<sup>6)</sup> Isaios XII, 11 mit der Hypothesis; σύνδικοι: H. Lolling, Mitt d. arch. Inst. IV, 196 ff. 202 ff.; οἱ αἰρεθέντες ὑπὸ τῶν δημοτῶν κατήγοροι: 'Αθήναιον VIII, p. 234; Aristot. 'Αθπ. 42, 1. Vgl. Haussoullier a. a. O. 97 ff.

<sup>7)</sup> CIA. II, 578; Harpokr. s. v. δήμαρχος.

<sup>8)</sup> Aufzeichnung und Aufstellung der Gemeindebeschlüsse; CIA. II, 573. 575. 579. 581. 585; Έφημ. ἀρχαιολ. 1888, p. 23. Vgl. 573 b. 841. 1055. Der Demarchos führt die mit der Proedrie Geehrten in das Theater: CIA. II, 589; Mitt. d. arch. Inst. IV, 196; Έφημ. ἀρχαιολ. a. a. O.

<sup>9)</sup> Demosth. L (g. Polykl.) 6.

<sup>10)</sup> CIA. I, 79; ἐκπραττόντων δὲ οἱ δήμαρχ(οι); Harpokr. Suid. Hesych. s. v. δήμαρχος. Bekker, Anecd. gr. I. 199, 4; 237, 10; 242, 16; Schol. Aristoph. Wolk. 37. Vgl. S. 192, Anm. 6 und Weiteres bei Haussoullier a. a. O. 107. Auch bei anerkannten Schuldforderungen von Privaten an einen Demoten führte

Auch die den eleusinischen Göttinnen zu entrichtenden Erstlingsgaben von den Feldfrüchten zog er von den einzelnen Demoten ein und führte sie nach Eleusis ab <sup>1</sup>.

Außer dem Demarchos und den Tamiai gab es noch verschiedene andere Gemeindebeamte, namentlich für den Kultus. Jeder Demos hatte nicht nur seinen eponymen Heros oder Ortsheiligen, sondern pflegte auch eine ganze Anzahl örtlicher Kulte<sup>2</sup>. Alle Gemeindebeamte mußten vor ihrem Amtsantritte eine Dokimasie bestehen und einen Amtseid leisten<sup>3</sup>, sowie bei der Niederlegung ihres Amtes Rechenschaft ablegen<sup>4</sup>.

In allen Gemeindeangelegenheiten hatte die auf Berufung und unter dem Vorsitze des Demarchos zusammentretende Versammlung der Demoten, die Agora, die letzte Entscheidung <sup>5</sup>. Ihre Beschlüsse waren sowohl administrativer als richterlicher Art. Im letztern Falle wurden die Demoten vor der Abstimmung vereidigt <sup>6</sup>. Die Agora be-

den Gläubiger in das Haus und Besitztum des Schuldners ein. Vgl. Harpokr. s. v. δημαρχος; Suid, s. v.; Bekker, Anecd. gr. I, 242, 16; vgl. Aristoph. Wolk. 37 und Schol. — Haussoullier a. a. O. 104.

<sup>1)</sup> Volksbeschlus über die Erstlingsgaben: CIA. IV. 2, Nr. 27 b = Dittenberger, Syll. inser. gr., Nr. 13 (vgl. 354, Anm. 4): έκλέγειν δὲ (τοὺς δ)ημάρχους κατὰ τοὺς δήμους καὶ παραδιδόναι τοῖς Ιεροποιοῖς τοῖς Έλευσινόθεν Έλευσινάδε.

<sup>2)</sup> Über den eponymen Heros vgl. S. 407, Anm. 5. Über die Heiligtümer, Kulte und Feste in den einzelnen Demen vgl. Haussoullier a. a. O. 151 ff. Über die in den Demen vorkommenden Priester und Kultusbeamten, sowie über sonst bekannte Beamte vgl. O. Müller, De demis atticis (Göttingen 1880, Diss.) 49ff.; Haussoullier a. a. O. 137 ff.

<sup>3)</sup> Dokimasie: Demosth. g. Eubulid. 25. 26. 46. 67. Amtseid: CIA. I, 2; II, 578. Näheres über den Amtseid bei W. Hofmann, De iurandi apud Athenienses formulis (Strafsburg 1886, Diss.) 46 ff.

<sup>4)</sup> Im Demos Myrrhinus rechnete ein λογιστής die Rechnungen nach, auf Grund dieser Nachrechnung untersuchte ein εὐθννος, ob etwa ein Vergehen vorlag und schätzte eventuell die Strafe ab. Alsdann fällten zehn erwählte συνήγοροι unter dem Vorsitze des Demarchos das Urteil über die Decharge. Einem Verurteilten war Berufung an die Demenversammlung gestattet. Verurteilte auch diese, so wurde die vorher erkannte Strafe um die Hälfte erhöht. CIA. II, 578. — Rechenschaftsablegung vor dem εὖθννος in Skambonidai. CIA. I, 2. Ein εὖθννος und πάρεθροι: CIA. II, 571.

<sup>5)</sup> ἀγορά der Gemeindemarkt (CIA. I, 2; II, 571. 573) und die Versammlung: CIA. II, 585; Demosth. XLIV (g. Leoch.), 36; vgl. Bekker, Anecd. gr. I. 327, 23. Näheres bei O. Müller, De demis atticis 33 ff.; Haussoullier a. a. O. 11 ff.

<sup>6)</sup> So bei einer Berufung gegen das Urteil der Rechenschaftsbehörde (CIA. II, 578, v. 20 ff.), bei einer schiedsrichterlichen Entscheidung (Mitt. d. arch. Inst. IV, 201. 205), bei der Einschreibung in das ληξιαρχικόν γραμματεῖον (Demosth. LVII, 61. 63; Isaios VII, 28; Aristot. Δθπ. 42, 1) und bei einer außerordentlichen Revision derselben Demosth. LVII, 9. 26.

schlofs zunächst in geheimer Abstimmung über die Eintragung der jungen Athener in das Bürgerbuch der Gemeinde 1, nachdem die Demoten geschworen hatten, ohne Gunst noch Feindschaft abzustimmen \*. Die Abstimmung betraf erstens die Frage, ob der Einzuschreibende das erforderliche Alter hätte, zweitens ob er frei geboren wäre und seine Abkunft den gesetzlichen Bestimmungen entspräche. Wurden beide Fragen bejaht, so erfolgte die Eintragung. Im Falle der Verneinung der ersten trat der Betreffende unter die Unmündigen zurück. Entschieden die Demoten, dass er kein freier Mann wäre, so konnte er Berufung an das Volksgericht einlegen. Zur Verhandlung vor demselben wählten die Demoten fünf Ankläger. Fiel die Entscheidung des Gerichts zugunsten des Berufenden aus, so waren die Demoten zu seiner Eintragung verpflichtet, im andern Falle wurde er vom Staate in die Sklaverei verkauft. Die von den Demoten Eingeschriebenen wurden darauf noch vom Rate einer Dokimasie unterzogen. Ergab sich dabei, daß ein Eingeschriebener doch nicht das erforderliche Alter hatte, so legte der Rat den Demoten, die ihn eingeschrieben hatten, eine Geldstrafe auf 3.

Ähnlich wurde bei einer außerordentlichen Revision der Bürgerliste verfahren, die entweder auf Volksbeschluß in allen Demen stattfand oder infolge besonderer Umstände in einzelnen erfolgte Die eingeschworenen Demoten stimmten unter dem Vorsitze des Demarchos in geheimer Abstimmung über das Bürgerrecht eines jeden einzelnen der Reihe nach ab (διαψήφισις). Derjenige, dem das Bürgerrecht aberkannt war, wurde aus der Bürgerliste gestrichen und trat in die Reihe der Metoiken, doch konnte er Berufung bei den Thesmotheten einlegen und eine Entscheidung durch das Volksgericht herbeiführen. Fiel diese günstig aus, so wurde er in die bürgerlichen Rechte eingesetzt, andernfalls verfiel er mit Leib und Gute dem Staate und wurde in die Sklaverei verkauft 6.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 411, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 414, Anm. 6.

<sup>3)</sup> Aristot. A3n. 42; vgl. Isaios XII, 11; Demosth. LVII (g. Eubulid.) 1. 4. 61.

<sup>4)</sup> Etwas bekannter ist nur die allgemeine Revision im Jahre 346/5: Androtion und Philochoros bei Harpokr. s. v. διαψήφισις; Schol. Aischin. g. Timarch. 77; Schol. Demosth. LVII (g. Eubulid.) 2; Dionys. Deinarch. 11.

<sup>5)</sup> Revision infolge des Verlustes des ληξιαρχικον γραμματείον: Demosth. g. Eubulid. 26. 60. — Die Potamier berüchtigt ως φαδίως δεχόμενοι τοὺς παρεγγράπτους. Harpokr. s. v. Ποταμός. Bestechung der Halfmusier: Harpokr. s. v. Δγασικλής.

<sup>6)</sup> Über die Vornahme der διαψήφισις vgl. Demosth. g. Eubulid. 8-14;

Eine allgemeine Revision der Bürgerliste wurde nach Aristoteles "nach dem Sturze der Tyrannen", wohl im Zusammenhange mit der Einrichtung der Demen vorgenommen, weil viele Leute von nicht reinbürgerlicher Herkunft, unter der Herrschaft der Peisistratiden in die Bürgerschaft eingedrungen waren. Man säuberte damit die Bürgerschaft von gewiß vielfach zweiselhaften, jedenfalls an der Wiederherstellung der Tyrannis interessierten Elementen 1.

Als Gericht fungierte die Agora namentlich bei Berufungen gegen Ordnungsstrafen des Demarchos oder gegen Entscheidungen der Rechenschaftsbehörde?. Sonst gehörten zu ihrer Kompetenz alle Verwaltungsangelegenheiten von höherer Bedeutung. Sie faßte Beschlüsse über die Verpachtung des Gemeindebesitzes, über Ausgaben und über andere Dinge, welche den Gemeindehaushalt betrafen 3. Die Einnahmen bestanden hauptsächlich aus dem Enktetikon 4, aus den Pachtgeldern für Gemeindegrundstücke und aus den Le(i)turgien der dazu ihrem Vermögen nach verpflichteten Demoten 5. Die Hauptausgaben verursachten nicht, wie in moderner Zeit, Straßen, Schulen und Armenpflege, sondern Opfer und Feste 6. Verdienste um die Gemeinde ehrte die Agora durch Bekränzung, Ehrensitze bei den Festen, Befreiung von den Le(i)turgien und dem Enktetikon 7.

Die Demen hatten aber nicht bloß rein kommunale Aufgaben, sondern sie dienten auch staatlichen Zwecken. Die fünfzig Ratsherrenstellen einer jeden der zehn neuen Phylen (Landesbezirke) waren unter die Demen derselben nach Maßgabe ihrer Demotenzahl verteilt, und die jedem Demos zukommende Anzahl von Ratsmitgliedern wurde von und aus den Demoten erlost §. Nach dem

Pollux VIII, 18; Harpokr. Suid. Hesych. s. v. διαψήφισις; Bekker, Aneed. gr. I. 439, 32. — Über die Berufung und Verhandlung vor dem Volksgericht wgl. Dionys. Hal. Hypoth. zu Isaios XII f. Euphil.; Isaios XII, 1; Aischin. g. Tim. 77. 78. 114; Demosth. g. Eubulid. 1. 4. 60; Bekker, Aneed. gr. 440, 3.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 310, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 414, Anm. 6.

<sup>3)</sup> CIA. II, 570. 573. 579. 585. 1055. 1059.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 410, Anm. 2.

<sup>5)</sup> Über die hytovoyim vgl. S. 271, Anm. 1. Choregie, Gymnasiarchie und Hestiasis als Le(i)turgien der Demoten: CIA. II, 579. 589; Isaios II, 42; III, 80. Näheres bei Haussoullier, La vie municipale en Attique 67ff.; V. Thumser, De civium Athen. muneribus (Wien 1880) 102ff.; C. D. Buck, American journ. of arch. IV (1888), 421 ff. und V (1889), 18ff.

<sup>6)</sup> CIA II, 570. 577. 578. 586. 590. Vgl. Haussoullier a. a. O. 162 ff.

<sup>7)</sup> CIA. II, 573-575. 579-582. 584. 585. 589. Mitt. d. arch. Inst. IV, 194. 196.

<sup>8)</sup> Aristot. 'Aθπ. 62, 1. Die Erlosung der Buleuten aus und von den Demoten

im Jahre 487/6 eingeführten Verfahren für die Bestellung der Archonten sollten die Demoten 500 Kandidaten, die natürlich auch auf die einzelnen Demen je nach ihrer Demotenzahl verteilt waren, vorwählen und dann aus den Vorgewählten die Archonten und ihr Schreiber phylenweise erlost werden 1. Auch eine Reihe anderer Beamten wurde aus den von den Demen designierten Kandidaten im Theseion ausgelost. Erst als die Demen sich als bestechlich erwiesen 2, entzog man ihnen die Nominierung und bestimmte, daß alle Losämter, mit Ausnahme der 500 Ratsherren und 500 Wächter der Schiffswerften, aus der Gesamtheit der Phyleten erlost werden sollten 3. Nach Demen wurde auch die Flottenmannschaft ausgehoben 4 und späterhin das Theorikon verteilt 5.

Die Demen und ihre Vorsteher traten als Organe der Lokalverwaltung an die Stelle der Naukrarien und Naukraren 6. Wahrscheinlich wurden letztere damals aufgehoben und ihre staatlichen Leistungen, die, wie namentlich die Schiffsausrüstung nicht auf die Demen übergingen, in anderer Weise geregelt. Die Sorge für den regelmäßigen Ersatzbau von Schiffen fiel wohl dem Rate zu, während die Schiffsausrüstung, ebenso in eine Le(i)turgie verwandelt wurde, wie die Übernahme von Festgesandtschaften, deren Kosten in solonischer Zeit aus naukrarischen Geldern bestritten worden waren 7.

und die Verteilung der Ratsherrenstellen unter die Demen nach Maßgabe ihrer Demotenzahl war bereits von Hauvette-Besnault, Bullet. d. corr. hell. V (1881), 361 ff. auf Grund der Prytanen-Kataloge erkannt worden. Das Ergebnis wurde durch die Auffindung eines Katalogs der Pandionis (aus der Mitte des 4. Jahrhunderts) bestätigt. P. Foucart, Bullet. d. corr. hell. XIII (1889), 348 ff. Vgl. auch J. Beloch, Die Bevölkerung der gr.-röm. Welt (Leipzig 1886), 104 ff.

Aristot. 'A3π. 22, 5. Es ist bemerkenswert, das die Zahl der Kandidaten mit derjenigen der Ratsmitglieder übereinstimmt. Im Jahre 403/2 wählten die Demen einen Ausschuss von 500 Nomotheten. Andok. Myst. 83-85. Vgl. Lys. g. Nikom. 28.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 24 Anm. und S. 415, Anm. 5.

<sup>3)</sup> Aristot. 'Aθπ. 62, 1: αἱ θέ κληφωταὶ ἀ(ρχ)αὶ πρότερον μὲν ἦσαν αἱ μὲν μετ' ἐνιέα ἀρχόντων ἐκ τῆς φυλῆς ὅλης κληφούμεναι, αἱ δ' ἐν Θησείω κληφούμεναι διηροῦντο εἰς τοὺς δήμ(ο)υς ἐπειδή δ' ἐπώλουν οἱ δήμοι, καὶ ταύτας ἐκ τῆς φυλῆς ὅλης κληφοῦσι πλὴν βουλευτῶν καὶ φρουρῶν τούτους δ' εἰς τοὺς δ(ημότ)ας ἀποδιδάσι.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 413, Anm. 9.

<sup>5)</sup> Demosth. XLIV (g. Leochar.) 37. Vgl. CIA. II, 163.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 192.

<sup>7)</sup> Vgl. S. 192 und S. 271. — Aristoteles war der Ansicht, daß Kleisthenes die Naukrarien aufhob. 'Αθπ. 21, 5: κατέστησε δὲ καὶ δημάρχους την αὐτην ἔχοντας ἐπιμέλειαν τοῦς πρότερον ναυκράροις καὶ γάρ τοὺς δήμους ἀντὶ τῶν ναυκραριῶν

Aus den Demen bildete Kleisthenes dreißig, Trittyen genannte, Kreise, die ein durch die Demengrenzen bestimmtes, lokal zusammenhängendes Gebiet hatten und inbezug auf ihre Bürgerzahl ungefähr gleich waren. Die Zahl der Demen, aus denen sich ein Kreis zusammensetzte, war je nach der Größe derselben eine verschiedene. Die größten Demen machten für sich allein eine Trittys aus. Fast durchweg ging der Name des bedeutendsten Demos einer Trittys auf diese

έποίησεν. Die völlige Gleichsetzung der Naukraren und Demarchen, Demen und Naukrarien ist nicht zutreffend, denn letztere waren weder Gemeinwesen mit ausgebildeter Kommunalverfassung, noch deckten sich ihre staatlichen Funktionen mit denjenigen der Demen. Freilich konnte ein Chronist, der die Verhältnisse gegen die Mitte des 4. Jahrhunderts im Auge hatte, leicht geneigt sein, Demen und Naukrarien gleich zu setzen. Denn damals stellten die Demen nicht nur die Flottenmannschaften, sondern sie hatten auch die vom Staate auferlegte Vermögenssteuer aufzubringen. Aus den solonischen Gesetzen wußte man, daß auch die Naukraren gewisse Auflagen einzutreiben und mindestens teilweise an die Staatskasse abzuführen hatten. Vgl. S. 192. Die Demen hatten jedoch weder etwas mit der den Naukrarien obliegenden Schiffsstellung zu schaffen, noch wurden aus Demen-Geldern die Kosten von Festgesandtschaften bestritten. Kleisthenes musste also für diese Dinge die Naukrarien beibehalten oder anderweitige Anordnungen treffen. Nun sagt in der That Kleidemos bei Phot. s. v. ναυχραρία, dass Kleisthenes die Zahl der Naukrarien entsprechend der Zehnzahl der neuen Phylen auf fünfzig brachte. Ο Κλείδημος έν τη τρίτη φησίν, δτι Κλεισθένους δέχα φυλάς ποιήσαντος άντι των τειτάρων, συνέβη και είς πεντήκοντα μέρη διαταγήναι αὐτούς, α (δ' cod.) έχαλουν ναυχραρίας (ναυχράρια cod.), ώσπερ νύν είς τά έχατον μέρη διαιρεθέντες (τα cod.) χαλούσι συμμορίας. Die Textverbesserung nach Wilamowitz, Aristoteles II, 165, Anm. 52. W. meint, daß Kleisthenes in der That fünfzig Naukrarien machte, d. h. fünf auf jede Phyle, und dass Themistokles dieselben beim Flottenbau abschaffte. Wenn diese angeblich von Kleisthenes eingerichteten Naukrarien, wie die alten, lokaler Art waren, so würde eine kaum denkbare, verwirrende Kreuzung der lokalen Staatseinteilungen stattgefunden haben und das Verhältnis der fünf Naukrarien zu den drei Trittyen der Phyle schwer erklärlich sein. Um diesen Schwierigkeiten zu entgehen, müßte man also annehmen, dass Kleisthenes ähnlich, wie es bei den Symmorien des 4. Jahrhunderts der Fall war, eine bestimmte Anzahl der reichsten Bürger aus den einzelnen Phylen zu je fünf Naukrarien vereinigte. Aber es ist nicht abzusehen, warum Kleisthenes in diesem Falle von dem lokalen Prinzip abgewichen sein sollte und warum er nicht, wenn er die Schiffsausrüstung Verbänden auferlegte, dazu den natürlich gegebenen Rahmen seiner Trittyen benutzte Die Angabe des Kleidemos, der keineswegs sehr zuverlässig ist (vgl. S. 378, Anm. 2), beruht vielleicht nur auf einem Schlusse aus der Überlieferung, dass Athen vor dem themistokleischen Flottenbau fünfzig Kriegsschiffe besafs. Einen Irrtum des Kleidemos nimmt auch G. Gilbert, Gr. Staatsaltert.2, S. 162, Anm. 1 an; ebenso ist E. Meyer, Gesch. d. Altert. II2, § 493 Anm. geneigt, dem Aristoteles beizustimmen, während V. Thumser, Hermanns Gr. Staatsaltert.", § 71, S. 401 dem Kleidemos folgt.

selbst über. Zehn Kreise bildete Kleisthenes aus dem Stadtbezirke, zehn aus dem Binnenlande und zehn aus dem Küstengebiete 1.

Der Stadtbezirk umfaste die Stadt, ihre Vororte und das umliegende Gebiet, dessen Kern die untere Kephisos-Ebene war, und das am Aigaleos, dem Kamme des Hymettos und dem Meere natürliche Grenzen hatte. Das Küstengebiet erstreckte sich in einer Breite von etwa fünf bis zehn Kilometern über die Ostküste, die ganze Südspitze, die Südwestküste, ferner über das eleusinische Gebiet vom Meere bis zu den Gebirgszügen zwischen dem Parnes und dem Kithairon. Zum Binnenlande gehörte namentlich die Diakria mit Ausnahme des Küstenstriches, das obere Kephisosgebiet und das Land südlich vom Pentelikon und östlich vom Hymettos bis zu den Grenzen des Küstendistriktes<sup>2</sup>.

Aus jeder der drei Trittyengruppen loste Kleisthenes je eine Trittys aus und verband die so ausgelosten drei Trittyen zu einem der zehn neuen Landesbezirke oder zu einer örtlichen Phyle, so dass eine jede Phyle aus je einem Stücke des städtischen Gebietes, des Küsten- und des Binnenlandes zusammengesetzt war 3. Damit durchbrach Kleisthenes die alte regionale Gruppierung der Bürgerschaft, die bei den Parteibildungen und innern Kämpsen eine bedeutsame Rolle gespielt hatte. Durch eine völlige Vermischung aller Elemente der Bürgerschaft in der organischen Gliederung des Staats-

<sup>1)</sup> Aristot. 19π. 21, 4: διένειμε καὶ τὴν χώραν κατὰ δήμους τριάκοντα μέρη, δέκα μὲν τῶν περὶ τὸ ἄστυ, δέκα δὲ τῆς παραλίας, δέκα δὲ τῆς μεσογείου, καὶ ταὐτας ἐπονομάσας τριττὺς, ἐκλήρωσεν τρεῖς εἰς τὴν φυλὴν ἐκάστην, ὅπως ἔκάστη μετέχη πάντων τῶν τόπων. Da aus jeder der drei Trittyen-Gruppen je eine Trittys zur Bildung einer Phyle ausgelost wurde, und die zehn Phylen grundsätzlich als gleich leistungsfähig für den Staat galten, so ergiebt sich daraus auch eine annähernde Gleichheit der Trittyen.

<sup>2)</sup> Vgl. die im einzelnen vielfach von einander abweichenden, aber der Hauptsache nach übereinstimmenden Karten von Arth. Milchhöfer, Unters. über die Demenordnung des Kleisthenes, Anhang zu den Abhdl. d. Berl. Akad. 1892 und R. Loeper, Mitt. d. arch. Inst. XVII (1892) Taf. XII.

<sup>3)</sup> Aristot. A9n. 21, 4.

<sup>4)</sup> Aristot. 'Αθπ. 21, 1: πρώτον μέν οὖν ἔνειμε πάντας [είς δέχα φυλάς ἀντί τῶν τεττάρων, ἀναμεῖξαι βουλόμενος, ὅπως μετάσχωσι πλείους τῆς πολιτείας εθεν ελέχθη και τὸ μὴ φυλοχρινεῖν (Thuk. VI. 18, 2; Pollux VIII, 110; Bekker, Anecd. gr. I. 71, 8; Lukian, Abdicatus 4; Phalaris alter 9), πρὸς τοὺς ἐξετάζειν τὰ γένη βουλομένους. Vgl. dazu G. Kaibel, Stil und Text der 'Αθπ. 173. 'Αθπ. 21: ιστ' οὐ (συν)ἐπιπτεν ⟨άν⟩ ἀναμίσγεσθαι τὸ πλῆθος. Pol. VI. 4, p. 1319 b, v. 20: ἔτι δὲ καὶ τὰ τοιαῦτα κατασκευάσματα χρήσιμα πρὸς τὴν δημοκρατίαν τὴν τοιαύτην, οἶς Κλεισθένης τε 'Αθήνησιν ἐχρήσαιο βουλομένος αὐξῆσαι τὴν δημοκρατίαν, καὶ περὶ Κυρήνην οἱ τὸν δῆμον καθιστάντες φυλαί τε γὰρ ἔτεραι ποιητέαι πλείους

wesens erhielt dieselbe ein gleichmäßiges demokratisches Gepräge. In derselben Bürgerabteilung stimmten und dienten mit den Städtern die Bauern der Diakria und die Schiffer von der Küste, während die Angehörigen eines Geschlechts, dessen einzelne Zweige, was mindestens zum großen Teil der Fall war 1, über ganz Attika verbreitet waren, zu verschiedenen Demen und Phylen gehörten

Von der Phyle Pandionis sind alle drei Trittyen inschriftlich bekannt, nämlich Kydathen, die Stadttrittys, Paiania, die Landtrittys, und Myrrhinus, die Küstentrittys. Kydathen bildete wahrscheinlich für sich allein die Trittys, während die beiden andern Trittyen aus mehrern Demen bestanden? Die Oineis zerfiel in die städtische Trittys Lakiadai, die ländliche [Acharnai] und die Küsten-Trittys Thria<sup>3</sup>. Zur Hippothontis gehörten die Trittyen Peiraieus vom Stadtdistrikt, [Dekeleia] vom Binnenlande, Eleusis von der Küste<sup>4</sup>. Von der Akamantis ist die städtische Trittys Kerameis bekannt<sup>5</sup> von der Aigeis die Trittys der Epakreis, die sicherlich eine binnenländische war und ihren Namen von dem alten Verbande der auf und am nordwestlichen Pentelikon belegenen Demen erhalten hatte<sup>6</sup>.

Infolge der Verlosung der Trittyen unter die Phylen bestanden diese teils aus drei von einander getrennten Kreisen, teils aus einem mehr oder weniger zusammenhängenden Gebiete. Ganz zersplittert waren z. B. die Hippothontis und die Leontis. Zu letzterer gehörten die Südostspitze Attikas mit Sunion, dann ein Kreis am Südostfuße

καὶ φρατρίαι κτλ. καὶ πάντα σοφιστέον, όπως ἄν ὅτι μάλιστα ἀναμιχθώσι πάντες ἀλλήλοις, αἱ δὲ συνήθειαι διαζευχθώσιν αὶ πρότεραι.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 103, Anm. 3.

<sup>2)</sup> CIA. II, 871 (vgl. dazu U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. VII [1882], 110); CIA. IV. 2, p. 120, Nr. 517a. Vgl. II, 865; Δελτίον ἀρχ. 1889, p. 18. Zur Trittys Paiania gehörten noch Oa und Konthyle, zu Myrrhinus: Angele, Prasiai, Steiria und Probalinthos. Weiteres bei Milchhöfer, Unters. 17ff.; Mitt. d. arch. Inst. XVIII, 293; R. Loeper, ebenda XVII, 366; Wilamowitz, Aristoteles II, 151.

<sup>3)</sup> Lakiadai als Trittys: CIA. I, 502. Thria: CIA. IV. 2, Nr. 517b. Vgl. Milchhöfer, Unters. 27 und Mitteil. d. arch. Inst. XVIII, 299; R. Loeper, ebenda XVII, 402; Wilamowitz a. a. O. 152.

<sup>4)</sup> Peiraieus und Eleusis als Trittyen = CIA. I, 517. Vgl. Milchhöfer, Unters. 31 und Mitt. d. arch. Inst. XVIII, 300; R. Loeper, ebenda XVII, 415; Wilamowitz, Aristoteles II, 513.

CIA. I, 500. Vgl. Milchhöfer, Unters. 17 und Mitt. d. arch. Inst. XVIII,
 R. Loeper, ebenda XVII, 393; Wilamowitz, Aristoteles II, 158.

<sup>6)</sup> Trittys Epakreis: CIA. II, 1053; IV. 2, Nr. 517b (vgl. jedoch Loeper, Mitt. d. arch. Inst. XVII, S. 355, Anm. 3). Über den Verband der Epakria vgl. S. 81, Anm. 1. Weiteres bei Loeper, Mitt. d. arch. Inst. XVII, 355ff.

des Parnes mit Paionidai und andern Demen, endlich die Stadttrittys. Land- und Küstentrittys der Aiantis bildeten dagegen mit Aphidna, Marathon u. s. w. ein zusammenhängendes Gebiet im Nordosten Attikas; an dasselbe schlossen sich südwärts die ebenfalls zusammenhängenden Land- und Küstentrittyen der Aigeis und Pandionis an. Auch die Oineis hatte ein obschon vielfach gegliedertes, so doch ganz zusammenhängendes Gebiet, das sich über den Parnes und die thriasische Ebene erstreckte und über den Aigaleos in die Ebene bis zur Stadt hinzog.

Die Trittyen unterschieden sich dadurch von den Demen und Phylen, dass sie keine Eponymen und "trotz ihrer realen Körperlichkeit keine ideelle besaßen" 1. Obwohl die Angehörigen einer Trittys einen Verband bildeten und sich als Vorsteher einen Trittyarchos 2 wählten, so gelangten doch diese Kreise zu keiner kräftigern korporativen Entwickelung und traten im öffentlichen Leben hinter den Demen und Phylen immer mehr zurück. Da den letztern alle wesentlichen Aufgaben, die eine lokale Organisation für die Staats- und Kommunalverwaltung zu erfüllen hatte, von vorneherein zufielen oder späterhin übertragen wurden, so hatten die Kreise keinen Spielraum zu größerer, selbständiger Bethätigung. Sie waren eben im wesentlichen nur "Drittel" der Landesbezirke. Nach Trittyen sammelten und ordneten sich die demenweise ausgehobenen Flottenmannschaften einer Phyle 3. Ebenso gliederten sich die fünfzig Ratsherren einer jeden Phyle nach Trittyen, und eine Trittys der Prytanen, d. h. also der Mitglieder der geschäftsführenden Phyle, mußte beständig in dem Amtsgebäude der Prytanen anwesend sein 4. Wahrscheinlich hatten auch

<sup>1)</sup> Wilamowitz, Aristoteles II, 163.

Plat. Politeia V, 475a; CIA. II, 297. 298. 300. Nach Aisch. g. Ktes. 30
 wählten die Trittyen Beamte τὰ δημόσια χρήματα διαχειρίζειν.

<sup>3)</sup> Demosth. XIV (v. d. Symmor.) 22. Grenzsteine der Trittyen bei den Werften, welche die Sammelplätze der Mannschaften abgrenzten: CIA. I, 517. 518; IV. 2, Nr. 517b. Vgl. dazu C. Schaefer, Mitt. d. arch. Inst. V (1880), 85 ff.; U. Köhler, ebenda VII (1882), 108 ff.; C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 52 ff.; Wilamowitz, Aristoteles II, 165. Bei der Aushebung und Ordnung der Mannschaften war wohl der Trittyarchos beteiligt, dessen militärischer Charakter durch Plat. Politeia V, 475a feststeht, wo es heißt, daß die Ehrgeizigen, ὅταν μὴ στρατηγῆσαι δύνωνται τριτναρχοῦσι.

<sup>4)</sup> Aristot. 19π. 44, 1. — Vielfach sind die Prytanenlisten nach Trittyen geordnet (CIA. II, 871 mit Bezeichnung der Trittyen; 864—866. 869. 873; Mitt. d. arch. Inst. X, 106; Δελτίον άρχ. 1889, p. 19) und in allen Verzeichnissen von Ratsmitgliedern erscheinen drei Columnen. Man ging nämlich von der Einteilung nach Trittyen-Columnen ab, als die Bürgerzahl einzelner Trittyen eine sehr ver-

in der Volksversammlung zur Erleichterung der Kontrolle die Kreisgenossen ihren bestimmten Platz, und die aus Ratsmitgliedern gebildete Kommission der dreißig "Volksversammler", welche im 4. Jahrhundert die Kontrolle ausübte, war ursprünglich gewiß nach Trittyen zusammengesetzt, so daß ein Ratsherr aus jedem Kreise seine Kreisgenossen kontrollierte <sup>1</sup>. Deutlich tritt die Beziehung der im Jahre 453/2 eingesetzten dreißig Demenrichter zu den Kreisen hervor, denn da sie auf dem Lande Termine abzuhalten hatten, so war die Bestellung für einen räumlich geschlossenen Bezirk aus praktischen Gründen nahe gelegt <sup>2</sup>.

Die zehn neuen Landesbezirke oder Phylen traten im Staatsleben an die Stelle der vier Stammphylen, die zwar bestehen blieben, aber nur sakrale Bedeutung behielten <sup>3</sup>. Zu ihrer Benennung legte Kleisthenes der Pythia eine Liste von einhundert attischen Heroen vor, unter denen sich auch der salaminische Heros Aias befand <sup>4</sup>. Aus dieser Liste wählte die Pythia die Eponymoi aus und erteite damit der Einrichtung ihre Sanktion <sup>5</sup>. In der offiziellen Reihenfolge, die durch sakrale Beziehungen der Eponymoi zu den entsprechenden Jahreszehnteln anscheinend mitbestimmt war <sup>6</sup>, lauteten die Namen der Phylen: 1) Erechtheis, 2) Aigeis, 3) Pandionis, 4) Leontis, 5) Akamantis, 6) Oineis, 7) Kekropis, 8) Hippothontis, 9) Aiantis, 10) Antiochis <sup>7</sup>.

schiedene geworden war, und darum die Columnen eine zu ungleiche Länge erhalten hätten. Vgl. R. Loeper, Mitt. d. arch. Inst. XVII, 337 ff.

<sup>1)</sup> Auf der Pnyx gefundene Steine mit Trittyen-Namen: CIA. I, 500. 502. — Über die τριάκοντα οι συλλογής τοῦ δήμου vgl. CIA. II, 607. 741. 872 (Ehrendekret für drei Prytanen der Aigeis, ἐπειδή καλῶς και δικαίως ἐπεμελήθησαν τῆς συλλογής τοῦ δήμου. Alle drei stammen aber aus der Landtrittys). Vgl. Pollux VIII, 104. Bei Hesych. und Phot. s. v. τριάκοντα verwirrte Angaben. Vgl. U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. VII (1882), 104 ff.; Wilamowitz, Aristoteles II, 166.

<sup>2)</sup> Aristot. 'Aθπ. 26, 3; 53, 1. Vgl. Wilamowitz a. a. O. II, 168.

<sup>3)</sup> Es gab auch fernerhin φυλοβασιλεῖς, mit denen der βασιλεῦς am Prytaneion ein Gericht von wesentlich sakralem Charakter abhielt. Vgl. S. 104, Anm. 3; S. 106, Anm. 1 und S. 241, Anm. 1. Zahlungen, welche noch im 4. Jahrhundert für gewisse Opfer ἐχ τῶν φυλοβασιλιχῶν geleistet werden: CIA. II, 844. Vgl. Hermes XIV, 587.

Aristot. Aθπ. 21, 6. Über die einhundert Heroen vgl. S. 405, Anm. 3 und über Aias S. 215, Anm. 1.

Über die Beziehungen des Kleisthenes zum delphischen Heiligtum vgl. S. 387.

<sup>6)</sup> Vgl. A. Mommsen, Die zehn Eponymen und die Reihenfolge der nach ihnen benannten Phylen Athens, Philol. N. F. I, 450 ff.

<sup>7)</sup> CIA. II, 172. 943. Vgl. I, 443. 446. 447; Ps. Demosth. LX (Epitaphios) 27-31; Paus. I. 5, 2ff. Weiteres bei A. Mommsen a. a. O.

Die Eponymoi hatten ihre eigenen Priester 1 und ihre Heiligtümer, die zugleich den betreffenden Phylen als Archive, Schatzhäuser und Festlokale dienten 2. Sie hatten ihren eigenen Besitz, der namentlich aus Grundstücken bestand, die regelmäßig verpachtet wurden 3. Ihre Standbilder standen vor dem Rathause in der Nähe des Amtsgebäudes der Prytanen, also an der Südseite der Agora und zwar auf einem über das Planum derselben erhabenen Platze 4, der zu amtlichen Bekanntmachungen aller Art benutzt wurde 5.

Die Phylen bildeten Korporationen mit eigenem Vermögen und eigener Verwaltung. An ihrer Spitze standen mehrere, alljährlich von den Phyleten wohl durch Wahl bestellte ἐπιμεληταὶ της φυλης 6.

3) CIA. II, 564 c. 565. 1209. Grundbesitz der Eponymoi in der Kleruchie Samos: C. Curtius, Inschr. und Stud. zur Gesch. von Samos (Lübeck 1877, Progr.) S. 9. Vgl. Ps. Demosth. XLIII (g. Makart.), 58; XXIV (g. Timokr.), 8; Ps. Demosth. LVIII (g. Theokr.) 14.

4) Aristot. 19π. 53, 5; Paus. I. 5, 1; Schol. Aristoph. Frdn. 1183; Schol. Demosth. XX, 94. Vgl. C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 1. 388 ff.; Milchhöfer, Athen, Baumeisters Denkmäler 164; E. Curtius, Stadtgesch. Athens 95 und 171 (Plan des Marktes); Judeich, Jahrb. f. kl. Philol. CXLI (1890), 751.

5) Gesetzesvorschläge ausgestellt auf geweißten Holztafeln πρόσθε τῶν ἐπωνύμων σχοπεῖν τῷ βουλομένῳ. Andokid. Myst. 83; Demosth. XX (g. Lept.), 94 und Schol. XXIV (g. Timokr.) 18. 23. 25. Phot. Etym. Magn. Suid. s. v. ἐπωνυμοι. — Verzeichnisse der zum Kriegsdienste Ausgehobenen: Aristoph. Frdn. 1183 und Schol. — Ephebenliste: Aristot. Aθπ. 53, 4. — Öffentliche Klagen: Demosth. XXI (g. Meid.), 103; Libanios im Hermes IX. 60, 15. Die εῦθυνοι sitzen bei den Eponymoi ihrer Phylen und nehmen daselbst Klagen gegen gewesene Beamte entgegen. Aristot. Aθπ. 48, 4. — Andere schriftliche oder mündliche Bekanntmachungen (κηρύγματα): Schol. Aristoph. Frdn. 1183; Isaios. V, 38; Isokr. g. Kallim. 61. Weiteres bei C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 388 fi. 432.

6) CIA. II, 564, v. 6 und 20: οἱ ἐπιμεληταὶ οἱ ἀεὶ καθιστάμενοι κατ' ἐνιαυτόν. Vgl. II, 554. 557. 558. 565. 3 ἐπιμεληταί: CIA. II, 1209.

 <sup>1)</sup> lερεύς τοῦ ἐπωνύμου der Aiantis: CIA. II, 431, v. 43; 393, v. 4. — lερεύς τοῦ Πανδίονος: CIA. II, 554 b. 1179. — lερεύς des Erechtheus: Bullet. d. corr. hell. XII, 331.

<sup>2)</sup> lερον τοῦ Πανθίονος auf der Burg: CIA. II, 553. 556. 559. 554 b. Die Lage dieses Phylenheiligtums auf der Burg erklärt sich gewiß dadurch, daß dieselbe zu dem städtischen Demos und Stadtkreise der Pandionis, nämlich zu Kydathenaion gehörte. C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 232. — Hippothontion auf dem Wege nach Eleusis: CIA. II, 567 b; Paus. I, 38, 4. Hippothoon war ein eleusinischer Heros. Vgl. A. Mommsen a. a. O. 479. Κέπροπος ιερόν als Phylenheiligtum: Bullet. d. corr. hell. XIII (1889), 257. 259. Vgl. dazu C. Wachsmuth, Stadt Athen II, 242. — Aufstellung der Phylenbeschlüsse und Siegerverzeichnisse in dem Bezirke ihres Eponymos: CIA. II, 553. 556. 558. 559. 544 b (Beschlüsse der Pandionis im Heiligtume des Pandion). CIA. II, 567 b (Beschluß der Hippothontis im Hippothontion); Bullet. d. corr. hell. XIII, 257 (Beschluß der Kekropis im Heiligtume des Kekrops) — Aufstellung παρὰ τὸν ἐπώννμον: CIA. II, 569.

Dieselben erledigten die Verwaltungsgeschäfte, führten die Aufsicht über den Grundbesitz der Phyle, leiteten, unterstützt von einem Tamias, die Kassenverwaltung, zogen die Pachtgelder ein und nahmen nötigenfalls Pfändungen vor 1. Ferner hielten sie die Versammlungen der Phyleten ab, welche Agorai hießen und in Stadt, in gewissen Fällen auf der Akropolis, stattfanden 2. Da die Phyle in drei Kreise zerfiel, so war die Stadt der gegebene Versammlungsort der Phylengenossen; eigene Bezirksvororte existierten nicht. Die Agorai fasten Beschlüsse über die Verwaltung des Korporationsbesitzes 3, über Ehrenerweisungen und andere die Phyle betreffende Angelegenheiten 4. Sie wählten ferner außer den gewöhnlichen Phylenbeamten die Kommissionen, welche, wie die τειχοποιοί und ταφροποιοί, für die Ausführung des den einzelnen Phylen zufallenden zehnten Teiles einer öffentlichen Arbeit zu sorgen hatten 5. Sodann bestellten sie aus den ihrer Schatzung nach zu Le(i)turgien verpflichteten Bürgern 6 die Choregen für die lyrischen Agone (zur Zeit des Aristoteles auch für die Chöre der Komödie), die Gymnasiarchen und Hestiatores 7.

Aufsicht über den Besitz: CIA. II, 564. Einnahme der Pachtgelder und Pfändung: CIA. II, 565. Zahlungen: CIA. II, 558. 559. Ein ταμίας: CIA. II, 565. 1209. Sie sorgen für die Aufzeichnung von Phylenbeschlüssen: CIA. II, 554. 557. 567 b.

<sup>2)</sup> CIA. II, 555 (χυρία ἀγορά der Kekropis ἐν ἀχροπόλει mit geheimer Abstimmung der Phyleten) 564. 554 b; Aesch. g. Ktes. 27. Beschlüsse der Pandionis (zu der allerdings wahrscheinlich die Burg gehörte) auf der Burg aufgestellt: CIA. II, 558. 559. — Vgl. auch. Aristot. Άθπ. 48, 4 und dazu Kaibel, Stil und Text der Άθπ., S. 213.

<sup>3)</sup> CIA. II. 564. 565.

<sup>4)</sup> Ehrendekrete: CIA. II, 558-555. 557-559. 562. 567. 554b; Bullet. d. corr. hell. XII, 149.

Aisch. g. Ktes. 27—30. CIA. II, 830: Αἰγηίδος τειχοποιοί ἐπ' Εὐβουλίδου (394/3) αἰρεθέντες; τειχοποιοί der Pandionis: CIA. II, 833; Bullet. d. corr. hell. XII (1888), 349. 355.

<sup>6)</sup> Über die Le(i)turgien vgl. S. 271, Anm. 1.

<sup>7)</sup> Jährlich wiederkehrende (ἐγκύκλιοι) Le(i)turgien waren die Choregie, Gymnasiarchie und Hestiasis. Demosth. XX (g. Lept.), 21; XXXIX (g. Boiot.), 7; Bekker, Anecd. gr. I. 250, 22. Vgl. über dieselben S. 271, Anm. 1 und Näheres in den daselbst angeführten Schriften. — Die Phylen φέφονοῦν τινα χορηγόν: Aristot. ἀθπ. 56, 3; Demosth. XX (g. Lept.). 21; XXXIX (g. Boiot.), 7. Vgl. Isaios VII (Apollod. Erb.) 36; Demosth. XXI (g. Meid.), 13 mit der Hypoth. 2; Schol. Aristoph. Vög. 1404. — Für die lyrischen Aufführungen an den Thargelien stellten je zwei Phylen einen Choregen, für die übrigen lyrischen Agone die einzelnen Phylen je einen. Vgl. Antiph. Chor. 11; Aristot. ἀθπ. 56, 3; Schol. Demosth. g. Lept. 27. — Die Phyle als Siegerin bei den Fackelwettläufen (Gymnasiarchie) an den Panathenaien und einigen andern Festen: CIA. II, 1229 ff. —

An die Zugehörigkeit zur Phyle knüpften sich also die meisten Leistungen, die der Staat von den Vermögenden für seine Feste forderte. Auf den Phylen beruhte auch die Heeresorganisation. Jede Phyle stellte ein Regiment (τάξις, φυλή) der schwerbewaffneten, regulären Bürgerwehr und eine Reiterschwadron (φυλή) Befehlshaber der Phylenregimenter waren die zehn Strategen, die das Volk seit dem Jahre 501 nach den Phylen wählte und zwar je einen aus jeder Phyle. Der Oberbefehl wechselte unter ihnen alltäglich in einer bestimmten Reihenfolge Als dann nach den Perserkriegen bei der Organisation der großen Marine und des Seebundes die Strategen Vorsteher des Kriegs- und Marineamtes wurden und die besondern Geschäfte der Regimentsführer an die zehn Taxiarchen abgaben, wurden sie aus dem ganzen Volke, jedoch mit Berücksichtigung der Phylen, gewählt , die neuen Regimentsobersten dagegen aus den einzelnen Phylen, deren Hopliten sie befehligten An der Spitze der Reiterei

Aristot. 1991. a. a. O. bestätigt durch die Angabe, daß der Archon alljährlich die drei Reichsten aus allen Athenern für die tragischen Chöre und in früherer Zeit auch die fünf Choregen für die Komödie bestellte, die von H. Lipsius, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. 1885, S. 411 ff. (besonders mit Rücksicht auf CIA. II, 971 und 553) begründete Ansicht, daß die Choregie für die dramatischen Agone nicht Sache der Phylen war, und daß vielmehr die Choregen für die Tragödie und Komödie in eigenem Namen in den Agon eintraten. Vgl. auch Brink, Inscriptiones gr. ad choregiam pertinentes, Halle 1885, Diss.; Reisch, De musicis Graecorum certaminibus (Wien 1885, Diss.) 10 ff.; Gr. Weihgeschenke, Abhdl. des arch. epigr. Seminars d. Univ. Wien VIII (1890), 63 ff.; Oehmichen, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. V. 3, 196 ff.; E. Bodensteiner, Choregische Weihinschriften, Commentationes philol. conventui philol. Mon. congr. obtulerunt sodal. seminarii phil. Monacenis (1891) 38 ff.

1) Hdt. VI, 111; Thuk. VI, 98. 101 (φνλή τῶν ὁπλιτῶν); III, 87; VIII, 92; Xen. Hell. IV. 2, 19; Demosth. XXXIX (g. Boiot.) 17. φνλή = τάξις: Lys. XIII (g. Agorat.), 79 und 82; XVI (f. Mant.), 16. — Der Hoplit diente in derselben Phyle, der er als Bürger angehörte: Isaios II (Menekl. Erb.) 42; Aristot. 49π. 61, 3.

Aristot. '49π. 61, 4 (vgl. Phot. s v. εππαρχοι); Xen. Hipparch. III, 11;
 CIA. II, 1213: ή φυλή τῶν ἐππέων.

3) Aristot. Άθπ. 22, 2: ἔπειτα τοὺς στρατηγοὺς ἡροῦντο κατὰ φυλιές, ἐξ ἐκάστης ⟨τῆς⟩ φυλῆς ἔνα. Vgl. 61, 2: χειροτονοῦσι δὲ καὶ τὰς πρὸς τὸν πόλεμον ἀρχὰς ἀπάσας, στρατηγοὺς δέκα πρότερον μὲν ἀφ' ⟨ἐκάστης τῆς⟩ φυλῆς ἔνα, νῦν δ' ἐξ ἀπάντων. Vgl. Plut. Aristeid. 5: ἐν δὲ Μαραθῶνι μετὰ τῆς ἑαυτοῦ φυλῆς Αριστείδης κτλ. Plut. Kimon 8 (wahrscheinlich nach Ion.): δέκα ὅντας (die Strategen) ἀπὸ φυλῆς μιᾶς ἔκαστον. — Wechsel im Oberbefehl: Hdt. VI, 110. Weiteres § 20.

 Ygl. § 23 den Abschnitt über die innere Entwickelung Athens nach den Perserkriegen.

5) Aristot. Αθπ. 61, 3: χειροτονοῦσι δε καὶ ταξιάρχους δέκα, ενα τῆς φυλῆς ἐκάστης οὐτος δ' ἡγεῖται τῶν φυλετῶν καὶ λοχαγοὺς καθίστησιν. Vgl. Demosth.

recommended to the second of t

the state of the s التنفيجية المتعالم المجمع المتناسب المنا الجنياس البداء المجابش المنط موالا المارا والمارا والمرامورة المراجية er i da er allam da den dalleringen de tillen ditter da tille rang a raw ray rich a di regenalati di ilahili ila di ilahili ber Bilisen entre i no a el se mei are maria de de Dese d na na magamanan ili kangan sangan sa magamban. Din Silatan bang sa masamban المستنبية في المستنبية الم MARINE THE HE WAS TO BE SEEN TO general a server without the Thirt I make the make the produced to the first terminal in the second of the second IN A THE THE THE WILLIAM LINE IS INCH. and the second of the agency of the and governmental energy and a supplication of the second the Commercial manufacture with a first first in

The first of the State of the S

The same of the first state of the same of

<sup>2</sup> France For F. S. og Rome after a Francisco Des Editorio Des Die Programme geworten Sitte Program III. I. etc. ed.

<sup>5 2 \* 1</sup> Kim 2

<sup>4 4 4 4</sup> 

If I've a set have a horser of the top I we have I be income and the set of t

den von den Phylarchen geführten Ritterkatalog aufgenommen. Sie waren damit von der Verpflichtung zum Hoplitendienst entbunden und dienten fortan als Reiter <sup>1</sup>.

Zu einem Feldzug erfolgte entweder ein allgemeines Aufgebot der gesamten felddienstpflichtigen Mannschaft, oder es fand eine Aushebung nach der Stammrolle statt <sup>2</sup>. Im letztern Falle bestimmte das Volk entweder, daß einzelne ganze Jahrgänge ausziehen, oder daß die Strategen eine Anzahl Hopliten aus gewissen Jahrgängen ausheben sollten <sup>3</sup>. Die Liste der aufgebotenen Wehrmänner wurde zur allgemeinen Kenntnis bei den Phylen-Eponymoi ausgestellt <sup>4</sup>.

Wie nach den neuen Phylen die Heereseinteilung umgestaltet und demgemäß auch die Anzahl und Wahl der Feldobersten und Rittmeister geregelt wurde, so war ihre Zehnzahl fortan auch für die Gliederung und Bestellung der andern Beamtenkollegien maßgebend. Namentlich gliederte sich nach ihnen der neue Rat der Fünfhundert in zehn Abteilungen, die abwechselnd den geschäftsführenden Ausschuß bildeten <sup>5</sup>.

Schwierig ist die Frage, inwieweit die neue Organisation des Staates auf die Phratrien einwirkte. Aristoteles sagt in der Schrift vom Staate der Athener: "Ihre Geschlechtsgenossenschaften aber und Phratrien und Priestertümer gestattete er jeglichen zu behalten in hergebrachter Weise." In den Politika bemerkt er dagegen: "Sodann sind für eine solche (entschiedene) Demokratie derartige Veranstaltungen nützlich, wie sie zur Verstärkung der Demokratie sowohl Kleisthenes in Athen anwandte, als auch diejenigen trafen, welche in Kyrene die

<sup>1)</sup> Über die Verpflichtung zum Reiterdienst und die Ausmusterung der Ritter vgl. S. 272, Anm. 1. Stammrolle der Ritter: Aristot. 'Αθπ. 49, 2; Lys. XVI (f. Mant.), 6; XXVI (g. Euandr.), 10. 13. Verschiedene Altersklassen unter den Rittern: Xen. Hipparch. I, 2. 17; II, 3. Thuk. VIII, 92: τῶν ἱππέων νεανίσχοι. Vgl. Aristoph. Ritt. 731. Verschiedenheit des Ritter- und Hoplitenkatalogs: S. 272, Anm. 1. Die Phylarchen führten den Ritterkatalog (Aristot. a. a. O.; Lys. XVI, 6. 13; XV, 5), die Taxiarchen den Hoplitenkatalog (Lys. XV, 5).

πανδημεῖ, πανστρατιᾳ: Thuk. II, 31; IV, 90. 94. — ἐκ καταλόγου: Thuk.
 VI, 43; VIII, 24.

<sup>3)</sup> στρατεῖαι ἐν τοῖς ἐπωνύμοις: Aisch. d. f. leg. 168. Vgl. dazu Aristot. Αθπ. 53, 7 (Harpokr. Phot. s. ν. στρατεία ἐν τοῖς ἐπωνύμοις). Aisch. d. f. leg. 133: ψηφισαμένων ὑμῶν ... τοὺς μέχρι τριάχοντα ἔτη γεγονότας ἐξιέναι. Vgl. Demosth. III (Olynth. 3), 4; Lys. XIV, 6; Lykurg. g. Leokr. 39. — στρατεῖαι ἐν τοῖς μέρεσι: Aisch. d. f. leg. 168. Vgl. dazu G. Gilbert, Beitr. zur innern Gesch. Athens 51 ff. und Gr. Staatsaltert. I², 354, Anm. 4.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 423, Anm. 5.

<sup>5)</sup> Vgl. weiter unten S. 432.

Demokratie einrichteten. Es gilt nämlich, andere und mehr Phylen und Phratrien zu schaffen und ferner die privaten Kulte in wenige gemeinsame zusammenzuziehen und überhaupt alles zu ersinnen, damit so viel als möglich alle mit einander vermischt und die alten Verbände aufgelöst werden." Beide Äußerungen lassen sich kaum mit einander vereinigen <sup>1</sup>.

Fest steht, das Kleisthenes die Geschlechtsverbände mit ihren sakralen und familienrechtlichen Institutionen weder auflösen, noch ihre erblichen Priestertümer antasten durfte 2. Die Phratrien bestanden gewis ursprünglich nur aus Adeligen und waren Genossenschaften von neben einander wohnenden Geschlechtern, die in ihrem Kultorte einen lokalen Mittelpunkt hatten 3. Anscheinend waren aber bereits im 7. Jahrhundert die bürgerlichen Familien, welche zu den Ständen der Georgoi und Demiurgoi gehörten und nach Art der Geschlechtsverbände Kultvereine gebildet hatten, in die Phratrien ausgenommen worden 4. Kleisthenes konnte diese Bruderschaften ohne Bedenken fortbestehen lassen, da er die Gemeinden zur Grundlage des Staates machte, und da von der Zugehörigkeit zu einer Phratrie zwar die familienrechtliche Vollbürtigkeit und die Teilnahme an gewissen Kulten, namentlich an dem Apaturienseste, abhing, aber nicht die Ausübung der staatsbürgerlichen Rechte.

Die nachkleisthenischen Phratrien standen in einem gewissen Zusammenhange mit den Demen. Obschon nicht sämtliche Demoten eines Demos Mitglieder derselben Phratrie waren <sup>5</sup>, und die Phrateres mancher Phratrie sich über mehrere Phylen und alle drei Landesteile Attikas verteilten <sup>6</sup>, so bestand doch die Phratrie zum größten Teile aus Angehörigen desselben Demos <sup>7</sup>. Diese Thatsache erklärt sich daraus, daß

<sup>1)</sup> S. 21 Anm.

S. 113 ff. und 115, Anm. 1. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles II, 267; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 493 Anm.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 123 Anm. und dazu Wilamowitz, Aristoteles II, 278.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 123 und 22 Anm.

<sup>5)</sup> Isaios VI (Philokt. Erbsch.) 10.

<sup>6)</sup> Das war bei der Phratrie der Fall, zu der Phrastor aus Aigilia gehörte. Ps. Demosth. g. Neaira. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles II, 271, Anm. 15. Zur Phratrie der Demotioniden (vgl. S. 118, Anm. 2) gehörten nicht bloß Dekeleier, sondern auch Angehörige anderer Demen. Vgl. Εφημ. ἀρχαιολ. 1888, p. 4, v. 115 ff. und dazu G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 164, Anm. 3.

<sup>7)</sup> Die Phratrie der Demotioniden (vgl. S. 118, Anm. 2) batte ihr Heiligtum in Dekeleia, und ihr Phratriarch stammte im Jahre 399 5 aus dem unmittelbar an Dekeleia grenzenden Oion, das wahrscheinlich erst nach Kleisthenes von Dekeleia getrennt und zu einem eigenen Demos erhoben worden war. Vgl. H. Lolling.

die Phratrien, welche Kleisthenes vorfand, auf lokalem Boden erwachsen waren, und dass die Phrateres, die in einem Bezirke, aus dem ein Demos gebildet wurde, noch ansessig waren, zu Demoten desselben wurden, während die bereits anderswo ansessig gewordenen Phrateres in ihrer Phratrie blieben, aber in einen andern Demos eingeschrieben wurden. Kleisthenes scheint den Zusammenhang zwischen Demen und Phratrien dadurch verstärkt zu haben, daß er die Neubürger demenweise einer bestimmten Phratrie zuwies 1. Die Phrateres behielten also wohl ihre Bruderschaften, wie sie dieselben von den Vätern überkommen hatten, sie mußten aber neue Elemente zulassen und waren gesetzlich verpflichtet, unterschiedslos ebensowohl die gemeinbürgerlichen Kultgenossen, wie die Angehörigen der Geschlechtsverbände aufzunehmen 2. Als Phrateres und Kultbrüder der Genneten erhielten die Neubürger folgerichtig auch Anteil an dem allen Geschlechtern eigenen Kultus des Zeus Herkeios und Apollon Patroos 3, so dass derselbe zu einem Gemeingute aller Bürger und zum Prüfsteine echt bürgerlicher Herkunft wurde 4.

Jελτίον ἀρχ. 1888, p. 159. Ferner bestimmte die Phratrie, daß Bekanntmachungen an die Phratriemitglieder an dem Orte angeschlagen werden sollten, wo die Dekeleier in der Stadt einzukehren pflegten. Έρημι. ἀρχ. 1888, p. 4, v. 63 und 120: ὅπου ἄν Δεκελειεῖς προσφοιτώσιν ἐν ἄστει. Vgl. Lys XXIII (g. Pankleon), 3. — Die in der Pachturkunde der Dyaleis (vgl. S. 123, Anm. 1) genannten zwei Phratriarchen stammen aus Myrrhinus, ebenso der Pächter des der Phratrie gehörenden, gleichfalls in Myrrhinus belegenen Grundstückes. — Szanto, Unters. über das attische Bürgerrecht (Wien 1881), 41 ff.; Rhein. Mus. XL, 510 ff. geht jedoch zu weit, wenn er annimmt, daß die Phratrien innerhalb der Demen lagen. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles II, 274.

Ygl. G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 164; Wilamowitz, Aristoteles II, 277.
 Gründe gegen die Annahme einer Neubildung von Phratrien aus den Neubürgern S. 21 Anm.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 116, Anm. 4; S. 120, Anm. 4 und S. 123, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 115.

<sup>4)</sup> Apollon Patroos, Zeus Herkeios und Phratrios, Athena Phratria gemeinsamer Kultus aller Athener. Plat. Euthyd. 302. Bei der Dokimasie der Archouten wurde der Kandidat gefragt: εἰ ἔστιν αὐτῷ Ἀπολλων πατρῷος καὶ Ζεὐς ἔρκειος καὶ ποῦ ταὐτα τὰ ἰερά ἐστιν. Aristot. Ἀθπ. 55, 3. Vgl. Harpokr. s. v. ἔρκειος Ζεύς ἀείναρχος ἐν τῷ κατὰ Μοσχίωνος , εἰ φρατορες αὐτῷ καὶ βωμοὶ Διὸς ἑρκείον καὶ ἀπολλωνος πατρῷου εἰσίν". ... ὅτι δὲ τοὐτοις μετῆν τῆς πολιτείας, οἰς εῖη Ζεὺς ἔρκειος, δεδήλωκε καὶ Ὑπερείδης κτλ. Vgl. S. 115, Anm. 2. Wenn es bei Aisch. d. f. leg. 147 vom Vater des Redners heiſst: εἶναι δ' ἐκ φρατρίας τὸ γένος, ῆ τῶν αὐτῶν βωμῶν Ἐτεοβουτάδαις μετέχει, so kommt darin die Kultbrüderschaft der Orgeonen und Genneten zum Ausdruck. Schwerlich handelt es sich bloſs um den Kultus der allgemeinen Phratrie-Gottheiten (Joh. Toepffer, Att. Genealogie 16), vielmehr wird man an den des Ποσειδών Ἑρεχθεύς denken müssen. Vgl. R. Schoell,

Bei der Reorganisation der Staatsbehörden, für deren Zusammensetzung die Zahl der neuen Phylen maßgebend wurde, blieb Kleisthenes insoweit auf dem Boden der solonischen Verfassung und gemäßigten Demokratie<sup>1</sup>, als er an dem timokratischen Grundsatze festhielt, welcher die Befähigung zu einem Amte an die Zugehörigkeit zu den drei obern Schatzungsklassen knüpfte<sup>2</sup>. Das Archontat war höchst wahrscheinlich, ebenso wie das Amt der Schatzungsklasse vorbehalten: jedenfalls waren die Theten und Zeugiten vom Archontate ausgeschlossen<sup>3</sup>. Die Archonten wurden gewählt, die übrigen Beamten aus den von den Demen vorgewählten Kandidaten phylenweise erlost<sup>4</sup>.

An die Spitze der Staatsverwaltung trat der neue Rat der Fünfhundert<sup>3</sup>, eine nach Phylen gegliederte Gesamtvertretung der Demen. Jeder Demos stellte eine seiner Größe entsprechende Anzahl von Ratsherren<sup>4</sup>, die spätestens seit der Mitte des 5. Jahrhunderts von den einzelnen Demen aus den über dreifsig Jahre

Ber. d. bayer. Akad. 1889 II. München 1890', 15 ff. 23 ff.: Wilamowitz, Aristoteles-II, 269, Anm. 12. Vgl. such G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. F, 165, Anm. 2.

<sup>1&#</sup>x27; Vgl. die S. 275, Anm. 3 angeführten Äntserungen des Isokrates und dasst Antid. 232. 306: περε τ. Σεύν. 26', der freilich einseitig nur die Art der Ämterbesetzung im Auge hat, wenn er Areop. 16 augt, daß Kleisthenes die solonische Demokratie τάλιν έξ άρχης κατέστησεν, denn durch die Einrichtung der Demen und Phylen, sowie durch die Schwächung der selbständigen Verwaltungsthätigkeit der Beamten wurde der Staat viel demokratischer. Aristot. 29n. 22, 1: rossus δὲ ενομένων δημοτικονέρα πολύ τῆς Σόλωνος έγένειο ἡ πολιτεία. Vgl. 49n. 41, 2. Auch den Oligarchen vom Jahre 411 erschiem die Verfassung des Kleisthenes im Vergleiche mit der entschiedemen Demokratie ihrer Zeit als eine undemokratische und der solonischen Politeia ähnliche. Aristot. 19n. 29, 3 Zusatzantrag des Kleitophon: προσωναθηθοπό δὲ τους αιρεθέντας και τοις πατριούς νόμους, ούς Ελευσθένης ἔθημεν διε καθίστη την δημοσομετίαν, όπως (δεν ακουσωντές και τουντων μενλευσωνται το αιρεστον, ως το δημοτικον είλια παραπλησίαν το σων την Κλεισθένους τολιτείαν τη Σόλωνος. Vgl. Plut. Kim. 15: Kimon versuchte την έπε Κλεισθένους έγειρειν αριστοχρατίαν.

Plat. Nom. III. 14, p. 698 B vgl. S. 185, Anm. 5); Aristot. 139. 26, 2.
 Vgl. ferner S. 274 Anm.

<sup>3.</sup> Vgl. S. 274 Anm.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 275, Anm. 3; S. 27f and 417.

<sup>5:</sup> Aristot. 19n. 21, 3. — Schömann, Gr. Altert. I<sup>2</sup>. 394ff.; K. F. Hermanns Gr. Staatsaitert., bearb. von V. Thumser. § 35ff. 3. 478 ff. daseibst weitere Litteratur.; G. Gilbert, Gr. Staatsaitert. I<sup>2</sup>. 295 ff. Heydemann, De senatu Atheniensium quaest, epigr., Straisburg 1890, Diss.; Wilamowitz, Aristoteies I., 239 ff.; II, 106, 111, 195 ff.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 416, Anm. 5.

alten, zum Amte sich meldenden Demoten durch das Bohnenlos erlost wurden <sup>1</sup>. Kleisthenes verordnete jedoch wahrscheinlich die Erlosung aus einer Anzahl von Kandidaten, welche die Demoten aus ihrer Mitte vorgewählt hatten <sup>2</sup>. Die Erlosten mußten sich vor dem Rate einer Prüfung (Dokimasie) unterziehen, die sich auf ihr öffentliches und privates Leben bezog. Der Rat konnte jeden, den er als ungeeignet erachtete, zurückweisen, erst in späterer Zeit war es dem Abgewiesenen gestattet, gegen die Entscheidung des Rates Berufung bei dem Volksgericht einzulegen <sup>3</sup>. Vor ihrem Amtsantritte leisteten die neuen Ratsherren einen der Hauptsache nach einige Jahre nach 508/7 formulierten Amtseid, in dem sie sich verpflichteten, ihres Amtes nach den Gesetzen zum Besten der Gemeinde zu walten <sup>4</sup>. Jeder einzelne Ratsherr war nach der Niederlegung seines Amtes zur Rechenschaft verpflichtet, die bis zur Reform des Ephialtes vielleicht der Areopag abnahm <sup>5</sup>.

Das Amtsjahr des Rates wurde zum amtlichen Jahre des Staa-

<sup>1)</sup> Dass die Ratsherren um 460 durch das Bohnenlos erlost wurden, ist zu schließen aus den Verordnungen für Erythrai. CIA. I, 9. Erlosung: Thuk. VIII, 69; Demosth. g. Meid. 111; Ps. Demosth. g. Neaira 3; Aischin. g. Ktes. 62; Aristot. Aθπ. 32, 1; 43, 1; 62, 1; Harpokr. s. v. ἐπιλαχών. — Meldung zum Amte: Lys. XXXI (g. Philon.) 33. — Über dreißig Jahre alt: Xen. Mem. I. 2, 35; Aristot. Aθπ. 4, 3; 30, 2; 31, 1; CIA. I, 9.

<sup>2)</sup> Vgl. die Äußerungen des Isokrates S. 275, Anm. 3. Auch in dem Staate der platonischen Gesetze ist die Losung aus erwählten Kandidaten für den Rat vorgeschrieben. VI, p. 756 E. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 72.

<sup>3)</sup> Aristot. Άθπ. 45, 3. Eidliche Verpflichtung der Buleuten ἀποφαίνειν εἴ τίς τικα οἶθε τῶν λαχόντων ἀνεπιτήθειον ὅντα βουλεύειν. Lys. XXXI (g. Philon.), 2. Inbezug auf den Inhalt der Dokimasie sagt Lys. XVI (f. Mantith.), 9: ἐν θὲ ταῖς θοχιμασίαις δίχαιον εἶναι παντὸς τοῦ βίου λόγον διθόναι. Vgl. Demosth. XXI (g. Meid.) 111. Ps. Demosth. LIX (g. Neaira), 3. Aus dem die Verfassung von Erythrai ordnenden Volksbeschlusse CIA. I, 9 ist zu schließen, daſs bereits um 460 die Dokimasie vor dem Rate stattfand.

<sup>4)</sup> Formulierung des Ratseides nach Aristot. Άθπ. 22, 2: ἔτει πέμπτψ μετὰ ταύτην τὴν κατάστασιν (d. h. nach dem Archontate des Isagoras 508/7) ἐφ' ερμοκρέοντος ἄρχοντος κτλ. Allein nach Dion. Hal. V, 37 war im Jahre 504/3 Akestorides Archon, und Aristoteles setzt dann die Schlacht bei Marathon in das zwölfte Jahr nach dem Archontate des Hermokreon, das demnach in das Jahr 501/0 fallen würde Vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 24. — Xen. Mem. I. 1, 18: κατὰ τοὺς νόμους βουλεύσειν. Lys. XXXI (g. Philon.) 1: τὰ βέλτιστα βουλεύσειν τῷ πόλει. Ps. Demosth. LIX (g. Neaira), 4: τὰ βέλτιστα βουλεύσειν τῷ δήμφ τῷ ᾿Αθηναίων. Weiteres bei W. Hofmann, De iurandi apud Athenienses formulis (Straſsburg 1886, Diss.) 38 ff.

<sup>5)</sup> Demosth. g. Androt. 38; Aischin. g. Ktes. 20; CIA. II, 114. Vielleicht vor dem Areopag: S. 280; 286, Anm. 2. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles II, 191.

tes <sup>1</sup>. Statt des zwölfteiligen Jahres des bürgerlichen Mondkalenders führte Kleisthenes ein nach demselben Schema, wie das Land, gezehnteltes Amtsjahr von 360 Tagen ein. Das Schaltjahr dieses Staatskalenders zählte 390 Tage. Je nach den Schaltungen begann das Amtsjahr vor oder nach dem ersten Hekatombaion, dem ersten Tage des bürgerlichen Jahres, das erst bei der Wiederherstellung der Demokratie nach der oligarchischen Umwälzung im Jahre 408/7 auch zum Amtsjahre gemacht wurde <sup>2</sup>.

Eine Körperschaft von 500 Mitgliedern konnte nicht beständig versammelt sein und war zur Erledigung aller laufenden Geschäfte ungeeignet. Daher bildeten die fünfzig Ratsherren einer Phyle abwechselnd, nach einer beim Beginne des Amtsjahres durch das Los bestimmten Reihenfolge, je für den zehnten Teil des Jahres unter dem Titel Prytaneis einen geschäftsführenden Ausschuss. Dieser zehnte Teil des Jahres hieß Prytaneia und umfaste nach dem kleisthenischen Staatskalender im Gemeinjahre 36, im Schaltjahre 39 Tage. Nach der Annahme des bürgerlichen Mondkalenders für das Amtsjahr dauerten im Gemeinjahre sechs Prytaneien 35, vier — und zwar zur

Die regelmäßigen Archonten-Datierungen in den Praescripten der Volksbeschlüsse beginnen erst seit der Wiederherstellung der Demokratie nach dem Sturze der Vierhundert. B. Keil, Hermes XXIX (1894), 67.

<sup>2)</sup> Die Einführung eines vom bürgerlichen Jahre verschiedenen Amtsjahres durch Kleisthenes hat B. Keil, Hermes XXIX (1894), 32-81 und 321-372 zweifellos nachgewiesen, obwohl, abgesehen von Einzelheiten, die Konstruktion der Schaltordnung (vierzigjähriger Cyklus; alle fünf Amtsjahre gleich fünf Mondjahren, sechs gleich sechs Sonnenjahren) nicht genügend gesichert erscheint. - Nach Aristot. Ann. 32, 1 begann das Amtsjahr 411/0 (Ol. 92, 2) bereits am 14. Skirophorion oder 16-17 Tage vor dem Beginne des Kalenderjahres, nach CIA. I, 188 muss auch das Amtsjahr 410/9 (Ol. 92, 3) bereits am 19. Skirophorion begonnen haben (B. Keil a. a. O. 40 ff.). Aus CIA. I, 183, v. 4ff. ist zu schließen, daß das Amtsjahr 415/4 am 2. oder 3. Skirophorion anfing, aus CIA. I, 274, dass der Beginn des Amtsjahres 414/3 vor den 13. Skirophorion fiel (B. Keil a. a. O. 50 ff.). In den Jahren 426, 425, 424 fiel dagegen der Beginn des Amtsjahres auf den 13., 19. und 25. Hekatombaion (B. Keil a. a. O. 65 ff.). Fünfzehn Tage nach dem bürgerlichen Neujahr begann auch das Amtsjahr, in dem Antiphons Rede περί τοῦ χορευτοῦ gehalten wurde (B. Keil a. a. O. 36 ff.). -Über das Jahr von 360 Tagen mit gleichen Monaten, das Solon eingeführt haben sollte, vgl. Hdt. I, 32; II, 4 und Weiteres bei Böckh, Mondeyklen 63 f.; A. Mommsen, Chronologie 98 ff.; Ad. Schmidt, Handb. d. gr. Chronologie 24 ff.; Unger, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. I2, 731 f. - Schaltjahr zu 390 Tagen: CIA. II, 834 c und dazu Ad. Schmidt a. a. O. 26 f.; B. Keil a. a. O. 78. - Die ein Jahreszehntel umfassende Prytanie zerfiel nach CIA. I, 324 a, Col. I, 35 und Col. II, 1 in Dodekaden (τρίτης δωδεχημέρου). Vgl. B. Keil a. a. O. 75.

<sup>3)</sup> Aristot. 'A3π. 43, 2. Vgl. Rose, Aristot. Frgm.", Nr. 433-434.

Zeit des Aristoteles die vier ersten — 36 Tage, im Schaltjahre verlängerte sich ihre Dauer auf 38, bzw. 39 Tage 1.

Das Amtsgebäude der Prytanen war die Skias, ein Rundbau mit einem Kuppeldache (Tholos), der sich an der Südseite der Agora und am Fusse des Areopags neben dem Rathause (Buleuterion) befand <sup>2</sup>. Dort speisten sie gemeinsam auf Staatskosten und opferten für das Gemeinwohl <sup>3</sup>. Aber neben dem Amtshause der neuen Gemeindevorsteher bewahrte das alte Prytaneion, als Sitz des Archon und Herdhaus der Gemeinde seine Bedeutung. Die Ehrentafel, zu der die Gemeinde einlud, blieb mit dem Herde im Prytaneion verbunden <sup>4</sup>.

Die Prytanen erledigten die laufenden Geschäfte des Rates, nahmen Anzeigen und Meldungen entgegen, empfingen Botschaften und Schreiben von Herolden und Gesandten, übten polizeiliche Befugnisse aus, bereiteten die Vorlagen für den Rat vor und beriefen und leiteten auf Grund der von ihnen aufgesetzten Tagesordnung (Programma) die Ratssitzungen und Volksversammlungen <sup>5</sup>.

Den Vorsitz unter den Prytanen führte im 5. Jahrhundert ein aus ihrer Mitte für eine Nacht und einen Lichttag erloster Epistates, der dieses Amt nur einmal bekleiden durfte. Er war der Vorsitzende des Rates und der Volksversammlung und bewahrte das Staatssiegel und die Schlüssel der Heiligtümer, in denen öffentliche Gelder oder Urkunden lagen. Mit einer von ihm bestimmten Trittys der Prytanen

<sup>1)</sup> Aristot. \$\( \forall 43\pi \). 43, 2. Sammlung des Materials bei A. Mommsen, Chronologie (Leipzig 1883) 156 ff. Vgl. Ad. Schmidt, Handb. d. gr. Chronologie 236 ff. 294; Wilhelm, Hermes XXIV (1889), 158.

<sup>2)</sup> Aristot. 13n. 43, 3; Paus. I. 5, 1; Pollux VIII, 155; Bekker, Aneed. gr. I. 264, 26; Harpokr. s. v. θόλος; Hesych. s. v. Πεντανείον und θόλος; Phot. s. v. Σκιάς; Schol. Aristoph. Frdn. 1183. — In den Inschriften gewöhnlich Skias: CIA. II, 445, v. 12. 476; III, 1048. 1051. 1064. Θόλος: Εσημ. άρχ. 1883, p. 103. Vgl. Andok. Myst. 45. Näheres und über die Lage bei R. Schoell, Hermes VI (1872), 14 ff.; C. Wachsmuth, Stadt Athen II. 1, 315 ff.; E. Curtius, Stadtgesch. v. Athen 93. 174. 245. Vgl. auch den Plan des Marktes bei W. Judeich, Jahrb. f. kl. Philol. CXLI (1890), 751 und E. Curtius, Stadtgesch. von Athen 171.

<sup>3)</sup> Aristot. 19π. 43, 3 (vgl. Harpokr. s. v. 3όλος); Demosth. d. f. leg. 190; CIA. II, 417.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 158.

<sup>5)</sup> Vgl. im allgemeinen Aristot. 139n. 43, 3. 6 (Rose, Aristot. Frgm.3, Nr. 433-434). Anzeigen und Meldungen: Aristoph. Ritt. 300; Thesm. 654. 764; Lys. XXII, 1-2; Demosth. XVIII (v. Kr.), 169. — Polizei: Aristoph. Thesm. 923. 929 ff. — Berufung und Leitung der Sitzungen und Versammlungen: CIA. II, 61. 417. 459 u. s. w. Aristoph. Ritt. 674; Demosth. XIX (d. f. leg.) 185; Ps. Demosth. XLVII (g. Euerg.) 42; Aischin. d. f. leg. 53; g. Ktes. 39.

hatte er sich beständig in der Tholos aufzuhalten, so daß ununterbrochen ein Teil des Ratsausschusses in Funktion war <sup>1</sup>.

Unter den Beamten des Rates nahm der Ratsschreiber (γραμματεὺς τῆς βουλῆς) die erste Stelle ein. Im 5. Jahrhundert und im
ersten Drittel des 4. gab es einen einzigen Ratsschreiber, der mit jeden
Prytanie wechselte, und aus den angesehensten und vertrauenswürdigsten Ratsmitgliedern, die nicht zu den Prytanen gehörten, erwählt
wurde. Ihm lag es ob, für die richtige Aufzeichnung und Aufstellung
der Volksbeschlüsse Sorge zu tragen, die Ratsprotokolle zu führen und
das Archiv zu beaufsichtigen <sup>2</sup>.

Der ganze Rat versammelte sich täglich außer an den Fest- und Unglückstagen zu einer Sitzung <sup>3</sup> und zwar gewöhnlich im Buleuterion <sup>4</sup>, doch auch je nach Umständen auf der Akropolis, bei den Schiffswerften, im Eleusinion und anderwärts <sup>5</sup>. Die Sitzungen waren in der Regel öffentlich, und nur eine Schranke trennte die Ratsmitglieder von den Zuhörern <sup>6</sup>.

<sup>1)</sup> Aristot 'A9π. 44. Vgl. dazu Rose, Aristot. Frgm.", Nr. 437. Über die δημοσία σφοριζε vgl. auch Έφημ. άρχ 1888, p. 114/5 = Bullet. d. corr. hell. XIII, 435, v. 38 ff. (E. Curtius, Abhdl. d. Berl. Akad. 1874, S. 88). Der Epistates als Vorsitzender: Aristoph. Ritt. 624 ff. 665. 674; Acharn. 40 ff.; Xen. Mem. I. 1. 18; IV. 4, 2; Plat. Gorg. 473 E; Apol. 32 B. — ὁ δείνα ἐπεστάτει in den Praescripten der Volksbeschlüsse.

<sup>2)</sup> Aristot. Ann. 54, 3 (vgl. Rose, Aristot. Frgm., Nr. 439). Zusammenstellung der bezüglichen Inschriften bei A. Kornitzer, De scribis publicis Atheniensium (Wien-Hernals 1883, Progr.) 8ff. Vgl. ferner Hille, De scribis Athpublicis, Leipzig. Stud. I (1878), 205 ff.; C. Schaefer, De scribis senatus populique Atheniensium, Greifswald 1878, Diss.; G. Gilbert, Philol. XXXIX, 131 ff. und Gr. Staatsaltert. I², 298 ff. — Über das Archiv im Metroon in der Nähe des Rathauses vgl. C. Curtius, Das Metroon als Staatsarchiv in Athen, Gotha 1868 und C. Wachsmuth, Stadt Athen II. 1, 332 ff.

<sup>3)</sup> Aristot. 'Aθn. 43, 3 (vgl. Rose, Aristot. Frgm.", Nr. 435); Pollux VIII. 95. — Festtage: Ps. Xen. 'Aθn. 3, 2; Aristoph. Thesm. 79; Demosth. XXIV (g. Timokr.) 26. — ἀποφράθες ἡμέραι: Plut. Alkib. 34.

<sup>4)</sup> Sitzungen (εθοω) im Buleuterion: CIA. I, 57. 59; II, 179. 431. 439. 475 482 u. s. w Aristot. Aθπ. 32, 2; 48, 1. 2; Thuk. VIII, 70; Xen. Hell. II. 3, 55 u. s. w. Über das Buleuterion und seine Lage an der Südseite des Marktes in der Nähe der Tholos vgl. Loescheke, Dorpater Progr. 1884, S. 15ff.; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 103; II. 1, 320 ff.; E. Curtius, Stadtgesch. von Athen p. LXXXII. 95. 117. 175. 229. 294 und den Plan des Marktes, S. 171, sowie be Judeich, Jahrb. f. kl. Philol. CXLI (1890), 751.

<sup>5)</sup> Akropolis: Xen. Hell. VI. 4, 20; Andok. Myst. 45. — ἐν τῷ νεωρίῳ = CIA. I, 40. 54. ἐπὶ χώματι, wo die Kriegsschiffe vor der Abfahrt vor Anker zu gehen pflegten, bei Beratungen über eine Flottenaussendung: CIA. II, 809, Col. b v. 15. Nach der Mysterienfeier im Eleusinion; Andok. Myst. 112; CIA. II, 372. 431

<sup>6)</sup> Aristoph. Ritt. 624 ff. 641. 675; Xen. Hell. II. 3, 51; Plat. Menex 234 A

Die Kompetenz des Rates als höchster Regierungs- und Verwaltungsbehörde erstreckte sich über alle Zweige der Staatsverwaltung. Er führte, wie Aristoteles sagt, in den meisten Stücken die Verwaltung in Gemeinschaft mit den übrigen Behörden 1. Dadurch wurde die selbständige Verwaltungsthätigkeit der einzelnen Beamtenkollegien erheblich beschränkt. Der Rat nahm von den Beamten Berichte entgegen, erteilte ihnen Weisungen und zog sie zur Verantwortung 2. Über alle Angelegenheiten, welche an die Volksversammlung kommen sollten, hatte er vorzuberaten und darüber ein Gutachten abzufassen, das den Beratungen des Volkes als Vorlage diente. Es durfte in der Volksversammlung über eine Angelegenheit, über die kein Vorbeschluß (Probuleuma) des Rates vorlag und die von den Prytanen nicht auf die Tagesordnung gesetzt war, nicht abgestimmt werden 3. Bei der Ausführung der Volksbeschlüsse mußte er sich an die vom Volke getroffenen, meist ins Einzelne gehenden Bestimmungen halten, doch wurde ihm öfter innerhalb gewisser Grenzen ausdrücklich freier Spielraum gegeben oder für einzelne Dinge unumschränkte Vollmacht erteilt 4. Die Angelegenheiten, bei denen er nicht ohne Zustimmung des Volkes handeln durfte, waren gesetzlich festgestellt 5. Innerhalb seiner

Demosth. XIX (d. f. leg.), 17. — Geheime Beratung und Entfernung des Publikums: Aischin. g. Ktes. 125; Ps. Demosth. XXV (g. Aristog. I), 23.

<sup>1)</sup> Aristot. A9n. 47, 1; 49, 5. Vgl. Ps. Xen. A9n. 3, 2.

<sup>2)</sup> Inschriftliche Beispiele der Berichterstattung bei Swoboda, Rhein. Mus. XLV (1890), 292 ff. Der Rat beruft die Strategen und giebt ihnen Aufträge: Andok. Myst. 45; Demosth. XVIII (v. Kr.) 169. Vgl. CIA. II, 61: ἀνειπεῖν δὲ καὶ τογκήφυκα τῆς βουλῆς παρ(εῖναι τὰ)ς ἀρχάς ταὐτας εἰς τῆν ἡμέραν ῆν ἀν προγράψω(σιν οῖ) πρυτάνεις. Abgesehen von den Strategen, die späterhin als Vorsteher des Heer- und Flottenwesens ohne Weiteres an den Ratssitzungen teilnehmen und Anträge stellen konnten (vgl. § 23), muſsten die Beamten, falls sie keine Aufforderung zum Erscheinen erhalten hatten, sich, wie Privatleute, besonders Zutritt zum Rate erwirken, und sie konnten auch nur durch ihren Vortrag einen Ratsherrn zur Stellung eines Antrages veranlassen. CIA. II, 8. 126. 407. 475. Vgl. CIA. I, 31B; ἀελτίον ἀρχ. 1888, p. 111 und mehr bei Swoboda a. a. O. 296. — Über die strafrechtlichen Befugnisse des Rates gegenüber den Beamten vgl. weiter unten S. 438.

<sup>3)</sup> Aristot. 13π. 45, 4. Vgl. 44, 4; Harpokr. Phot. s. v. προβούλευμα; Plut. Solon 19. Zusammenstellung der bezüglichen Inschriften bei Hartel, Stud. über att. Staatsrecht a. a. O. 166 ff. 226 ff.

CIA. I, 32, v. 7ff.; IV, 22a. 27b, v. 30ff.; II, 17, v. 34ff. 66b; Frgm. c,
 v. 10ff.; 809, Col. B, v. 31ff.; Bullet. d. corr. hell. XIII (1889), 436; Andok
 Myst. 15; Demosth. XIX (d. f. leg.), 154. Vgl. Heydemann, De senatu Athen.,
 p. 8ff.

<sup>5)</sup> CIA. I, 57.

Kompetenz konnte er selbständig vorgehen und bindende Beschlüsse fassen 1.

Zu den Gegenständen der selbständigen Verwaltung des Rates gehörte namentlich die Leitung des Finanzwesens und die genaue Beaufsichtigung der Finanzverwaltung 2. Außer den Kassen der einzelnen Behörden gab es damals die Kasse der Schatzmeister der Athena auf der Burg<sup>3</sup>, in welche der Rat vom Areopag die von ihm eingezogenen Geldbusen abführte, und die von den Kolakretai verwaltete Kasse des Gemeindehauses oder Prytaneions 4. Vermutlich unterstand letztere ebenso, wie die der Schatzmeister, der Kontrolle des Areopags. Kleisthenes setzte das neue Finanzamt der zehn Apodektai ein, in deren Händen er unter der Aufsicht des Rates alle Ein- und Auszahlungen von Staatsgeldern zentralisierte. Die Finanzverwaltung wurde dadurch einheitlicher und übersichtlicher geregelt. Dem Areopag scheint jedoch mit Rücksicht auf die von ihm auferlegten Strafgelder ein Aufsichts - und Verfügungsrecht über die Burgkasse verblieben zu sein 5.

Der Rat hatte nicht nur über die Beschaffung von Geldmitteln für den Staatshaushalt zu beraten <sup>6</sup>, sondern es erfolgte auch in seiner Gegenwart jede Einzahlung in die Staatskasse, die Tilgung der Namen der Staatsschuldner in den Schuldlisten <sup>7</sup> und die Abzahlung der Staatsschulden <sup>8</sup>. In seiner Gegenwart wurden von den Poletai die

<sup>1)</sup> Zusammenstellung von Ratsbeschlüssen bei Hartel a. a. O. 60 ff.

<sup>2)</sup> Näheres bei Böckh, Die Staatshaushaltung der Athener (1. Aufl. 1817, 2. Aufl. 1850), 3. von M. Fränkel besorgte Ausgabe (Berlin 1886) I³, 187 ff. 193 ff. 304. 620; II, 45 ff.; Hartel, Stud. über att. Staatsrecht und Urkundenwesen (Ber. d. Wien. Akad. 1878) 130 ff.; Th. Fellner, Zur Gesch. d. att. Finanzverwaltung (Ber. d. Wien. Akad. 1879) 383 ff.; J. Christ, De publicis pop. Atheniensis rationibus, Greifswald 1879, Diss.; Heydemann, De senatu Atheniensium quaest. epigr. (Strassburg 1880, Diss.) 7 ff. 28 ff.; M. Fränkel, Zur Gesch. der att. Finanzverwaltung, Hist. und philol. Aufs. f. E. Curtius (Berlin 1884)) 41 ff.; J. Beloch, Zur Finanzgesch. Athens, Rhein. Mus. XXXIX, 34 ff. 239 ff.; P. Panske, De magistratibus att. qui saec. a. Chr. n. quarto pecunias publicas curabant, Leipzig 1890, Diss.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 311. 367 ff.; Hermanns, Gr. Staatsaltert. von V. Thumser, § 86, S. 485 ff. und § 111, S. 618 ff., woselbst weitere Litteratur.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 277, Anm. 6 und S. 281, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Vgl. 193 ff.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 195.

<sup>6)</sup> Ps. Xen. A3π 3, 2; Lys. XXX (g. Nikom.), 22.

<sup>7)</sup> Aristot. 139π. 48 (vgl. Rose, Aristot. Frgm. 3, Nr. 440). Vgl. CIA. IV, p. 59, Nr. 27 b.

<sup>8)</sup> CIA. I, 32.

Bergwerke, Zölle und sonstigen Gefälle verpachtet, sowie die dem Staate verfallenen Güter gerichtlich Verurteilter oder zahlungsunfähiger Staatsschuldner verkauft. Bei den Verpachtungen erhielt derjenige Unternehmer den Zuschlag, für den sich der Rat durch Handmehr entschieden hatte, bei der Versteigerung der Güter der vom Areopag Verbannten und anderer Verurteilter erteilten die neun Archonten den Zuschlag<sup>2</sup>.

Ferner unterstanden der Aufsicht oder Fürsorge des Rates die öffentlichen Bauten und Heiligtümer, der Kultus und das Kriegswesen <sup>3</sup>. Als Vertreter des Volkes vermittelte er den Verkehr mit andern Staaten, empfing fremde Gesandte, verhandelte mit ihnen, vereinbarte Verträge, machte dem Volke darüber Vorlagen und führte auf dessen Geheiß die Gesandten in die Volksversammlung ein <sup>4</sup>. Häufig wurde ihm auch zusammen mit den militärischen Behörden oder den Rittern die Beschwörung von Verträgen aufgetragen <sup>5</sup>.

Mit dieser umfassenden Verwaltungsthätigkeit, welche den Rat über alle einzelnen Behörden erhob 6, war ein ausgedehntes Strafrecht verbunden. Schon Kleisthenes muß dem Rate mit der Oberaufsicht

<sup>1)</sup> Vgl. S. 278, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Aristot. 49n. 47, 2 und S. 277, Anm. 4.

<sup>3)</sup> Bauten und Heiligtümer: Aristot. Άθπ. 46 (ἐξετάζει δὲ καὶ τὰ οἰκοδομήματα τὰ δημόσια ἄπαντα); CIA. I, 301; IV, 27 b (Bestimmungen über das Pelargikon). — Sorge für die ἐερά: Ps. Xen. Άθπ. 3, 2. Sorge für die εὐκοσμία an den Dionysien: CIA. II, 114; vgl. Aristot. Άθπ. 49, 3 (Panathenaien); Demosth. d. f. leg. 128 (Ratsmitglieder als θεωροί zu den Pythien). — Mitwirkung des Rates bei der Ergänzung des Rittercorps und der Revision des Ritterkatalogs: S. 272, Anm. 1. Inspizierung der Ritter und ihrer Pferde durch den Rat: Aristot. Ήθπ. 49, 1; Xen. Hipparch. I, 8; III, 9–14; Oik. IX, 15 und Näheres in den S. 272, Anm. 1 angeführten Schriften. — Sorge des Rates für die Ausführung der vom Volke beschlossenen Schiffsbauten, Anordnungen für die Werftverwaltung, Mitwirkung bei der Indienststellung von Geschwadern: Aristot. Ήθπ. 46; Demosth. XXII (g. Androt.), 16 ff.; Ps. Xen. Ἡθπ. 3, 2; Böckh, Urkunden über das Seewesen des attischen Staates, Berlin 1840 — CIA. II, 789–811. Näheres bei Böckh, Sth. Ath. I³, 323 ff. 628 ff.: G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 363 ff.

<sup>4)</sup> Aisch. d. f. leg. 58 (ταίς δε ξενικαίς πρεσβείαις ή βουλή τας είς τον δημον προσόδους προβουλεύει); Pollux VIII, 96. Einzelne Fälle: Thuk. V, 45; Plut. Nik. 10; Aristoph. Ritt. 667 ff.; CIA. IV, 27 b, v. 30 ff.; II, 49. 51. 54. 66; 17 b. 52 c. 57 b. 66 b u. s. w. Vgl. Hartel, Stud. über attisches Staatsrecht 102 ff.

<sup>5)</sup> CIA. IV, 27a; p. 142, Nr. 52/3; Thuk. V, 47; CIA. II, 49. 52. 64; Mitt. d. arch. Inst. II, 138. 201. 211. 212. Mehr bei Heidemann, De senatu Athen. 182 ff.

<sup>6)</sup> Vgl. dagegen über die ausgedehnten Kompetenzen des Archontats in vorkleisthenischer Zeit S. 145, Ann. 1 und S. 301.

über das Finanzwesen und der Sorge für die Eintreibung der dem Staate geschuldeten Gelder das Recht verliehen haben, die Pächter oder deren Bürgen und überhaupt alle diejenigen, welche ihren Verbindlichkeiten gegen die Staatskasse nicht nachkamen, in Haft zu nehmen 1. Er wird auch zur wirksamen Handhabung der Geschäfte Beamten, die seinen Weisungen nicht folgten oder sich Pflichtwidrigkeiten zuschulden kommen ließen, eine Ordnungsstrafe aufzuerlegen 2 berechtigt gewesen sein, aber die meisten strafrechtlichen Befugnisse, die von ihm in der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts ausgeübt wurden und noch in der solonischen Verfassung dem Areopag zustanden, erhielt er höchst wahrscheinlich erst durch Ephialtes 3. Obschon der Areopag zur Zeit der kleisthenischen Reform wesentlich aus Männern bestand, die unter den Peisistratiden das Archontat bekleidet hatten, so verlautet doch nichts darüber 4, das ihm Kleisthenes die Befugnis entzog, nicht nur gesetzwidrige Handlungen von Beamten und Privatpersonen zu bestrafen und Bussen wegen Störung der öffentlichen Ordnung zu verhängen, sondern auch in Hochverratsprozessen zu richten 5. Aber die Stellung des Areopags im Staate wurde thatsächlich dadurch erheblich beschränkt und geschwächt, daß Kleisthenes neben ihm eine Vertretung der Gemeinden als Regierung und allgemeine Verwaltungsbehörde einsetzte, die mit der Volksversammlung in Wechselbeziehung stand und als Korporation von dem Strafrechte des Areopags unabhängig war. Ferner erhielt auch die Volksversammlung das Recht, in Fällen,

Aristot. 19π. 48, 2. — Andok. Myst. 93 (ὁ γὰρ νόμος οὕτως εἶχε, πυρίων εἶναι τὴν βουλήν, ὂς ἄν πριάμενος τέλος μὴ καταβάλλη δεῖν εἰς τὸ ξύλον); Demosth. XXIV (g. Timokr.) 96. 144.

<sup>2)</sup> Der Rat konnte eine ἐπιβολή bis zu 500 Drachmen verhängen. Ps. Demosth. XLVII (g. Euerg.) 43; vgl. CIA. IV. 2, p. 62, Nr. 27b, v. 60; CIA. II, 167. 809, Col. B. v. 10; Lys. IX, 6. 11; Ps. Lys. g. Andok. 21; Aisch. g. Timarch. 35. Weiteres bei Meier und Schömann, Att. Prozeſs bearb. von Lipsius 49 ff. 988 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 147, Anm. 1 und dazu Wilamowitz, Aristoteles II, 190 ff., der mit Recht bemerkt, daß der Rat zum guten Teil die Befugnisse, die er im 4. Jahrhundert verlor, im 5. dem Areopag abgewonnen hatte.

<sup>4)</sup> Die von Aristoteles benutzte Atthis Androtions sagte in dem Berichte über die Verfassungsveränderungen des Kleisthenes allem Anscheine nach vom Areopag gar nichts, obgleich sie, von der Einsetzung der Apodekten (Frgm. 2) handelte, also sich nicht bloß auf die allgemeinen Grundzüge der Reform beschränkte, und gerade für den Areopag besonderes Interesse zeigte. Vgl. S. 146. Wahrscheinlich stand in den kleisthenischen Gesetzen, die noch im Jahre 411 vorhanden waren, keine Bestimmung, welche geradezu dem Areopag Rechte entzog und auf Rat und Volk übertrug. Vgl. S. 47 Anm.

<sup>5)</sup> S. 280-282. Vgl. S. 177.

wo es sich um schwere, unmittelbar die ganze Gemeinde betreffende Staatsverbrechen handelte, Klagen entgegenzunehmen und die richterliche Entscheidung zu fällen. Da indessen die Volksversammlung ohne Vorbeschluß des Rates nicht vorgehen konnte, so ergiebt sich daraus, daß letzterer über solche Klagen, sofern sie nicht, wie es späterhin in der Regel geschah, bei ihm anhängig gemacht wurden, mindestens einen Vorbeschluß zu fassen hatte und daß ihm auch das Recht zur Verhaftung der Schuldigen zustehen mußte 1.

Endlich führte Kleisthenes zur Sicherung der demokratischen Verfassung den Ostrakismos ein 2. In der sechsten Prytanie eines jeden Jahres wurde fortan in der ανοία ἐκκλησία, d. h. in der ordentlichen Volksversammlung, die eine feststehende Tagesordnung hatte, dem Volke die Frage vorgelegt, ob in dem laufenden Jahre ein Ostrakismos vorgenommen werden sollte. Fiel die Abstimmung bejahend aus, so wurde das Volk in der achten Prytanie zu einer außerordentlichen Versammlung auf den Markt entboten, wo unter der Leitung des Rates und der Archonten die Ostrakophorie in der Weise erfolgte, daß die Bürger, nach Phylen gesondert, je ein Thontäfelchen (Ostrakon) mit dem Namen des zu Ostrakisierenden in eine Urne legten.

<sup>1)</sup> Eine solche Klage war die gegen Miltiades beim Volke eingebrachte είσαγγελία ἀπατήσεως τοῦ δήμου. Hdt. VI, 136 (Meier und Schömann, Att. Prozeſs, bearb. v. H. Lipsius I, 425) vgl. Wilamowitz, Aristoteles II, 190. Nach der Beschränkung der Kompetenz des Rates im 4. Jahrhundert behielt derselbe nach dem Ratseide bei Demosth. XXIV (g. Timokr.), 144 das Recht, in Haft zu nehmen ἐάν τις ἐπὶ προδοσία ἢ ἐπὶ καταλύσει τοῦ δήμου συνιῶν ἀλῷ. Auch späterhin, als bei Eisangelien gewöhnlich das an die Stelle des Areopags getretene Volksgericht richtete, übernahm das Volk bisweilen selbst die richterliche Entscheidung. — Ob, abgesehen von dem Ostrakismos, die Rechte, welche Solon der Volksversammlung verliehen hatte (vgl. S. 283), von Kleisthenes sonst noch wesentlich erweitert wurden, ist unbekannt. Nach Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 494 gehört die Anlage des großen, für die Volksversammlungen bestimmten Platzes auf dem Pnyxhügel in diese Zeit. E. Curtius, Stadtgesch. Athens, S. 61 setzt sie indessen bereits in die Zeit Solons.

<sup>2)</sup> Aristot. '49π. 22, 1 (vgl. Ps. Herakleides Pontikos I, 7 bei Müller, Frgm. Hist. Gr. II, 209); Philochoros, Frgm. 79 b. Müller I, 396; Ail. P. H. XIII, 24; Diod. XI, 55. Vgl. Androtion, Frgm. 5 = Harpokr. s. v. "Ιππαρχος (Müller I, 371) — Lugebil, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. IV, 167 (setzte die Einführung des Ostrakismos nach 496); Valeton, Mnemosyne N. F. XV (1887), 33 ff. 129 ff. 337 ff. 357 ff.; XVI (1888), 1 ff. 162 ff. 214 ff. Vgl. auch Grote, Gesch. Griech. II², 429 ff.; E. Curtius, Gr. Gesch. I³, 380; Duncker, Gesch. d. Altert. VI³, 604 ff.; G. Gilbert, Beitr. zur innern Gesch. Athens (Leipzig 1877) 228 ff. 237 ff.; Gr. Staatsaltert. I², 167 f. 346. Weitere Litteratur in Hermanns Gr. Staatsaltert. , bearb. v. V. Thumser, § 71, S. 405.

Nach Beendigung der Abstimmung wurde zunächst festgestellt, ob die zu ihrer Gültigkeit erforderlichen sechstausend Stimmen abgegeben waren, alsdann zählte man die auf die einzelnen Bürger gefallenen Stimmen. Wer die meisten Stimmen erhalten hatte, mußte binnen zehn Tagen auf zehn Jahre Attika verlassen, blieb aber im Besitze seines Vermögens <sup>1</sup>.

Diese Institution sollte dem Volke die Möglichkeit bieten, "mächtige Männer" vom Schlage des Peisistratos, deren persönlicher Einflus den Bestand der Verfassung zu gefährden drohte, rechtzeitig aus dem Lande zu entfernen und dadurch die Wiederkehr einer Tyrannis zu verhüten. Zunächst wollte Kleisthenes die einflusreichen Anhänger der Peisistratiden beseitigen, namentlich den Führer der Tyrannenfreunde, Hipparchos, des Charmos Sohn 3. In der That wurden bei

<sup>1)</sup> Aristot. 18π. 43, 5 (vgl. Lex. Cantabr. 672, 13 s. v. οστρακισμός); Philochoros, Frgm. 79 b (vgl. Schol. Aristoph. Ritt. 855); Plut. Arist. 7; Pollux VIII, 19; Frgm. eines Lexikons zu Demosth. g. Aristokr. bei Blass, Hermes XVII (1882), 152. In einem Schaltjahre fand wohl die Vorabstimmung in der siebenten Prytanie statt. Vgl. Philochoros a. a. O. und dazu Ad. Schmidt, Gr. Chronol., S. 259. — Geheime Abstimmung in Urnen und die Beteiligung von mindestens 6000 Abstimmenden war bei den ψηφίσματα ἐπ' ἀνδεί erforderlich, d. h. bei denjenigen Volksbeschlüssen, welche nur einzelne Bürger betrafen. Vgl. darüber Fränkel, Att. Geschworenengerichte 14 ff.; 18 ff.; Meier und Schömann, Att. Prozess, bearb. von Lipsius 326; J. Valeton, De suffragio senum milium Atheniensium, Mnemosyne XV (1887), 1—47; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 344 f.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 299, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Aristot. Άθπ. 22, 3: Der νόμος ό περί τον οστρακισμόν έτέθη διά την ύποψίαν τῶν ἐν ταὶς δυναμέσιν, ὅτι Πεισίστρατος δημαγωγός καὶ στρατηγός ων τίραννος κατέστη. και πρώτος ωστρακίσθη των έκείνου συγγενών "Ιππαργος Χάρμου Κολλυτείς (vgl. über denselben S. 378, Anm. 2), δι' ΰν καὶ μάλιστα τον νόμον έθηχεν Κλεισθένης, έξελάσαι βουλόμενος αὐτόν χτλ. 22, 6: έπλ μέν οὖν ἔτη τρία τοὺς τῶν τυράννων φίλους ὧστράχιζον, ὧν χάριν ό νόμος έτέθη, μετά θε ταθτα τῷ ιετάριῳ έτει και τῶν ἄλλων εξ τις δοχοίη μείζων είναι μεθίστατο. Vgl. Ps. Herakleides Pont. I, 7. Androtion bei Harpokr. s. v. "Ιππαρχος: Hipparchos, Sohn des Charmos, war συγγενής Πεισιστράτου τοῦ τυράννοι και πρώτος έξωστρακίσθη τοῦ περί τον οστρακισμόν νόμου τότε πρώτον τεθέντος διά την ύποψίαν των περί Πεισίστρατον, έτι δημαγωγός ων και στρατηγός έτυράννησεν. Vgl. Plut. Nik. 11; Philochoros, Frgm. 79b (Append. Phot., p. 675 Porson): ὅπως συνεκβάλη καὶ τοὺς φίλους αὐτῶν. — Aristot. Pol. III. 13, p. 1284 a, v, 17 ff. u. 36: Demokratische Städte bedienen sich des Ostrakismos, weil sie vor allem die ἰσότης erstreben, ὥστε τοὺς δοκοῦντας ύπερέχειν δυνάμει διά πλούτον ή πολυφιλίαν ή τινα άλλην πολιτικήν ίσχυν ώστράκιζον κτλ. Vgl. V. 3, p. 1302 b, v. 15 (Ostrakisierung der υπερέχοντες, weil aus ihnen eine μοναρχία ή δυναστεία hervorzugehen pflegt). Dieselbe Auffassung bei Diod. XI, 55 nach Ephoros (auf die Scherbe schreibt jeder Bürger den Namen

den ersten Anwendungen des Ostrakismos Tyrannenfreunde verbannt, allmählich verlor jedoch die Einrichtung ihre ursprüngliche Bedeutung und verwandelte sich in eine Handhabe, deren sich die Parteien ohne Rücksicht auf die Gefahr einer Tyrannis bedienten, um eine entscheidende Wendung zu ihren Gunsten herbeizuführen, indem eine Partei, welche die Mehrheit in der Bürgerschaft hatte, mittelst des Ostrakismos den Führer der Gegenpartei verbannte 1.

d.

Während der Durchführung der Verfassungsreform, die mit der Formulierung des Ratseides 2 und der Einführung der Phylenwahl für die Strategen 3 ihren Abschlus fand, zeigte der junge demokratische Staat nach außen hin eine überraschende Leistungsfähigkeit 4. Die Lage Athens war nach dem Abzuge des Kleomenes 5 eine äußerst schwierige. Ein Krieg mit den Lakedaimoniern stand in Aussicht, und zugleich warteten die Thebaner nur auf eine günstige Gelegenheit zum Losschlagen 6. Auch die Beziehungen zu den Aigineten waren schon längst höchst gespannte 7 und dazu kam noch eine Verfeindung mit den Chalkidiern 8. Von allen Seiten bedroht, schickten die Athener Gesandte an Artaphrenes, den Satrapen von Sardes, um über ein Bündnis zu verhandeln. Der Satrap machte seinen Beistand von der förmlichen Unterwerfung unter den König abhängig. Dazu erklärten sich die Gesandten auf eigene Verantwortung bereit, aber zuhause zogen sie sich wegen dieses Zugeständnisses schwere Vorwürfe zu 9.

τοῦ δοχοῦντος μάλιστα δύνασθαι καταλύσαι τὴν δημοχρατίαν). — In bereits völliger Verkennung des Wesens des Ostrakismos erscheint der Neid der Mitbürger als eigentliches Motiv der Ostrakisierung, die Furcht vor der Tyrannis als beschönigender Vorwand bei Nepos Them. 8; Cimon 3; Plut. Arist. 7; Alkib. 13; Nik. 11; Them. 22.

<sup>1)</sup> Vgl. Aristot. Pol. III. 13, p. 1284 b, v. 22 : στασιαστικώς έχοωντο τοῖς οστρακισμοῖς.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 431, Anm. 4.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 425, Anm. 3.

<sup>4)</sup> Hdt. V, 78: 'Αθηναίοι μέν νυν ηξέηντο' σηλοί σε ου κατ' έν μουνον άλλά πανταχή ή ισηγορίη ως έστι χρήμα σπουθαίον, εί και 'Αθηναίοι κτλ.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 405.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 399.

<sup>7)</sup> Vgl. S. 307.

<sup>8)</sup> Die Ursache derselben ist wohl in der sich steigernden Handelskonkurrenz der Athener in Italien und in deren Freundschaft mit den Milesiern zu suchen. Vgl. S. 198. 202.

<sup>9)</sup> Hdt. V, 73 (wohl den damaligen Medismos Athens etwas beschönigend).

König Kleomenes war über den Mißerfolg, den er bei seinem Einschreiten gegen die athenische Demokratie erlitten hatte, nicht wenig erbittert und beschloß, Rache zu nehmen. Nach Herodotos beabsichtigte er, den Isagoras zum Tyrannen in Athen einzusetzen. Da er mit seinem Mitkönige Demaratos einig war und bei ihm auf keinen Widerspruch stieß, so konnte er alle peloponnesische Bündner zu einem Heereszuge auf bieten, ohne anzugeben, gegen wen das Aufgebot gerichtet war <sup>1</sup>. Mit den Boiotern und Chalkidiern verabredete er einen gleichzeitigen Angriff.

Wahrscheinlich im Frühjahre 506 2 überschritt ein von beiden spartanischen Königen befehligtes peloponnesisches Heer den Isthmos. Im Gefolge des Kleomenes befanden sich Isagoras und seine Parteigänger. Während die Peloponnesier in das eleusinische Gebiet einfielen und Eleusis besetzten 3, gingen die Boioter über den Asopos, nahmen Hysiai und drangen über den Kithairon bis Oinoe vor. Auf der andern Seite setzten die Chalkidier über den Sund und verheerten das Küstenland. Die Athener wandten sich zunächst gegen die Peloponnesier und nahmen ihnen gegenüber bei Eleusis Stellung. Als es zur Schlacht kommen sollte, berieten sich die Korinthier und zogen nachhause, weil sie, wie Herodotos sagt, meinten, daß sie kein gerechtes Werk thäten. Offenbar war aber für sie die Besorgnis maßgebend, dass die Lakedaimonier nach der Unterwerfung Athens eine für ihre Autonomie gefährliche Machtstellung einnehmen würden. Nach dem Abzuge der Korinthier kam es zu einem Zwiste zwischen den spartanischen Königen. Demaratos verließ das Heer und begab sich nach Sparta zurück. Nun folgten auch die übrigen Bündner dem Beispiele der Korinthier, so dass sich das ganze Heer auflöste, und Kleomenes ebenfalls den Rückzug antreten mußte. Infolge des unrühmlichen Verlaufes dieses Feldzuges erließen die Lakedaimonier ein Gesetz, dass immer nur ein König, den das Volk dazu bestimmte, ins Feld ziehen sollte 4. Die Athener verurteilten ihrerseits diejenigen ihrer Mitbürger, die sich im feindlichen Heere befunden und mit Kleomenes

<sup>1)</sup> Hdt. V, 74. Vgl. dazu Bd. I2, 548, Anm. 7 und S. 549, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 402, Anm. 6 und Wilamowitz, Aristoteles II, S. 77, Anm. 9.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 74: Κλεομένης τε δή στόλω μεγάλω ἐσέβαλε ἐς Ελευσῖνα κτλ. 74 a. E.: Πελοποννησίοισι δὲ ἐοῦσι ἐν Ἑλευσῖνι κτλ. 76, 1: τότε δή ἐν τῷ Ἑλευσῖνι όρἐοντες οἱ λοιποὶ τῶν συμμάχων κτλ. Schol. Aristoph. Lysistr. 273 (nach vorzüglicher Quelle. Vgl. S. 405, Anm. 1): πολιορκηθεὶς (Kleomenes) δὲ ὑπὸ τῶν ᾿Αθηναίων καὶ ἀφεθεὶς ὑπόσπονδος ἀπιῶν οἴκαδε πάλιν Ἐλευσῖνα κατέσχε. τῶν δὲ μετὰ Κλεομένους Ἑλευσῖνα κατασχόντων ᾿Αθηναῖοι τὰς οἰκίας κατέσχαψαν κτλ.

<sup>4)</sup> Hdt. V, 75-76. Vgl. Bd. I2, 549.

Eleusis besetzt hatten, zum Tode, zogen ihre Güter ein, rissen ihre Häuser nieder und ließen ihre Namen auf einer ehernen Schandsäule verzeichnen, die auf der Burg neben dem Erechtheion aufgestellt wurde <sup>1</sup>.

Nach dem Abzuge der Peloponnesier wandten sich die Athener zunächst gegen die Chalkidier. Die Boioter folgten dieser Bewegung des athenischen Heeres nach dem Euripos hin, um den Chalkidiern Hilfe zu leisten. Bevor sie sich jedoch mit ihnen vereinigt hatten, wurden sie von den Athenern angegriffen und unter großen Verlusten völlig geschlagen. Noch an demselben Tage setzten die Athener nach Euboia über und besiegten die Chalkidier in einem Treffen so entscheidend, daß sich diese zur Abtretung der in der lelantischen Ebene belegenen Güter ihrer Ritterschaft verstehen mußten 2. Die kriegsgefangenen Chalkidier wurden mit siebenhundert ebenfalls in Kriegsgefangenschaft geratenen Boiotern gefesselt in Haft gehalten, bis ihre Auslösung um den Preis von zwei Minen für jeden Mann erfolgte. Die Fesseln sah noch Herodotos an der vom medischen Brande geschwärzten Burgmauer gegenüber der Westfront des Erechtheions 3. Aus dem Zehnten des Lösegeldes stifteten die Athener ihrer Göttin ein ehernes Viergespann und stellten es auf der Burg in der Nähe des Ortes auf, wo die Fesseln hingen 4.

<sup>1)</sup> Schol. Aristoph. Lysistr. 273: τῶν δὲ μετὰ Κλεομένους Ἐλευσίνα κατασχόντων Αθηναΐοι τὰς οἰκίας κατέσκαψαν καὶ τὰς οὐσίας ἐδήμευσαν, αὐτῶν δὲ θάνατον ἐψηφίσαντο καὶ ἀναγράψαντες εἰς στήλην χαλκῆν ἔστησαν ἐν πόλει παρὰ τὸν ἀρχαΐον νεών. Über den ἀρχαΐος νεώς vgl. S. 340 Anm. — Stahl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 263, Anm. 2; Swoboda, Archaeol. epigr. Mitt. aus Oest. XVI, 61.

Hdt. V, 77. Vgl. Simonides, Frgm. 89. 108 Bergk, P. L. Gr. III<sup>4</sup>, S. 448, 462.

Hdt. a. a. O.: ἀντίον δὲ τοῦ μεγάρου τοῦ πρὸς ἐσπέρην τετραμμένου. Vgl. die Berichtigung zu S. 339, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Hdt. V, 77. Vgl. Simonides, Frgm. 132; Diod. X, 24; Paus. I. 28, 2. Ein Stück der ursprünglichen Basis (Quader aus eleusinischem Stein) des Viergespannes mit einem Fragment der Weihinschrift ist "in den Ruinen des großen Gebäudes gleich nordöstlich von den Propylaien" gefunden worden. CIA. IV. 2, p. 78, Nr. 334 a. Die Inschrift beginnt mit dem zweiten Hexameter (δεσμῷ ἐν ἀχλυόεντι σιδηρέψ ἔσβεσαν ΰβριν) der Distichen die Herodotos las. Das Denkmal war nämlich durch die Perser zerstört worden und wurde nach der zweiten Besiegung der Chalkidier in perikleischer Zeit erneuert. Ein Bruchstück der Weihinschrift des erneuerten Denkmals, das Hdt. sah, hat sich ebenfalls erhalten. CIA. I, Nr. 334. Die Vertauschung der Hexameter erklärt sich dadurch, daß das Denkmal bei seiner Erneuerung einen andern Platz, nämlich "gleich beim Eintritte in die Propylaien zur linken Hand" (τὸ δὲ ἀριστερῆς χειρὸς ἐστηzε πρω-

Das fruchtbare chalkidische Gebiet wurde von den Athenern in Lose aufgeteilt, von denen der größte Teil an 2000 attische Bürger, die sich daselbst als Kolonisten (Kleruchen) niederließen, vergeben, der Rest nach Ausscheidung von Grundstücken für die Athena als Staatsdomäne zurückbehalten und verpachtet wurde 1. Um diese Zeit siedelten die Athener, wahrscheinlich zur Deckung gegen die Aigineten, auch Kleruchen auf Salamis an. Die Bestimmungen, welche inbezug auf die Rechte und Pflichten der salaminischen Kleruchen getroffen wurden, legten die Grundlage für das Kleruchenrecht 2.

toν ἐσιόντι ἑ; τὰ προπύλαια τὰ ἐν τῷ ἀκροπόλι) erhielt, wo es von den an der alten Stelle zurückgelassenen Fesseln zu weit entfernt war, als daß passend schien mit einer Beziehung auf dieselben das Epigramm zu beginnen. Vgl. A. Kirchhoff, Ber. d. Berl. Akad. 1887, S. 111 ff. — Erörterungen über den Standort des Viergespannes: C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 150; Jahrb. f. kl. Philol. CXIX (1879), 18ff.; Michaelis, Mitt. d. arch. Inst. II, 95 ff.; Bachof, Jahrb. f. kl. Philol. CXXIII (1882), 177 ff. (vgl. dazu Stein, Bursians Jahresb. 1879 I, 92 ff.; 1882 I, 208); E. Curtius, Arch. Zeit. XXXIII, 54 ff.; Weizsäcker, Jahrb. f. kl. Philol. CXXXIII (1886), 5 ff.; H. Lolling, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, 343, Anm. 2.

Ailian P. H. VI, 1 nach guter Quelle, welche die vor der Königshalle aufgestellte Säule mit den Pachtbedingungen kannte. Vgl. dazu U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IX (1884), 121. Nach dieser Quelle wurden 2000 Lose an attische Kleruchen aufgeteilt, Hdt. V, 71 und VI, 100 redet von 4000. Letztere Zahl ist offenbar zu groß.

<sup>2)</sup> Bruchstücke eines Volksbeschlusses über salamische Kleruchen: CIA. IV. 2, Nr. 1a und IV. 3, p. 164. Vgl. dazu U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IX (1884), 117 ff.; P. Foucart, Bullet. d. corr. hell. XII (1888), 1 ff.; Gomperz, Mitt. d. arch. Inst. XIII (1885), 137 ff. und die nach Veröffentlichung des zweiten kleinen Bruchstückes durch H. Lolling, Δελτίον 1888, p. 117/8 wieder aufgenommenen, aber auch wenig Sicheres ergebenden Ergänzungsversuche der Inschrift von Gomperz, Arch. epigr. Mitt. aus Oest. XII (1888), 61 ff. und H. Lipsius, Leipzig. Stud. XII (1890) 221 ff. Vgl. die Zweifel Kirchhoffs im CIA. IV. 3, p. 164 und die Einwendungen B. Keils, Hermes XXIX (1894), 67, Anm. 1. -Auf die Bestimmungen über die salamischen Kleruchen wird CIA. II. 4, Frgm. b, v. 7 Bezug genommen: (καθά)περ τοῖς ἐς Σαλαμ(ὶνα) κτλ. — Gewöhnlich wurde nach U. Köhler a. a. O. der Volksbeschluss in die Zeit des von Peisistratos siegreich gegen Megara geführten Krieges (um 565. Vgl. S. 301, Anm. 4) gesetzt, indem man zugleich annahm, dass erst damals Salamis erobert worden wäre. Vgl. S. 218. Kirchhoff bemerkt, dass nach der Schrift der Volksbeschluss nicht jünger und vielleicht älter als der von dem jüngern Peisistratos zwischen 527 und 510 gestiftete Altar sei. Dagegen hat J. Beloch, Gr. Gesch. I, S. 327, Anm. 1 mit Recht bemerkt, dass der Schriftcharakter der Urkunde am meisten mit der Weihinschrift CIA. IV. 2, p. 131, Nr. 373, 231 übereinstimmt, die einen Telegivos Kýrrios nennt, also in die Zeit nach Kleisthenes gehört. Dass die Einrichtung der Kleruchie erst nach 508/7 erfolgte, ist mit Beloch auch daraus zu schließen, daß die auf der Insel angesiedelten Athener, wie Τιμόδημος Αχαφνεύς (Pind. Nem. II)

Die Kleruchien 1 sollten teils den Besitz eines eroberten Gebietes, späterhin die Herrschaft über das Bundesgebiet, sichern, teils unbemittelte Bürger versorgen 2 und dadurch zugleich die Zahl der zum Hoplitendienst verpflichteten Bürger vermehren. Das zur Verfügung stehende Landgebiet wurde in Lose aufgeteilt, die in Salamis bei einem Ertrage von mindestens fünfzig Medimnen zur Ernährung einer Familie von fünf bis sechs Köpfen ausreichten 3. Die lesbischen Kleruchen-Lose warfen eine Pacht von jährlich 200 Drachmen ab 4, so daß Theten, die ein Los erhielten, in die Klasse der Zeugiten übertraten und Hoplitendienste leisten mußten. Ein Teil der Lose wurde den Göttern geweiht 5, ein anderer bisweilen zur Staatsdomäne ge-

Demotika führen Dieser Timodemos war nach Schol. Pind. Nem. II, 19: τών τὴν τὴσον κατακληφονχησάντων ἀθηναίων. — Joh. Toepffer, Quaest. Pisistrateae (Dorpat 1886) 26 und Beloch a a. O. haben gegen die von Köhler begründete Ansicht, daß der Volksbeschluß mit der Begründung der Kleruchie zusammenhinge und Bestimmungen über die staatsrechtlichen und sonstigen Verhältnisse der Kleruchen träfe, Bedenken erhoben und die Möglichkeit betont, daß es sich um eine Landschenkung an einen um Athen verdienten Nichtbürger (Hdt. VIII, 11) handele. Indessen dann würde doch wohl ein Eigenname am Eingange der Inschrift gestanden haben, während sie nach dem neuen kleinen Bruchstücke mit einer allgemeinen Wendung beginnt: Ἑδοξε τῷ δήμφ τ(νὸς ἐ Σ)αλαμ(ἐνα oder ἐνὶ) τ(οἰς ἐ Σ) κτλ. οder τ(οἰν κτλ.) (λαχόνια) οἰκεῖν ἐ(ν) Σαλαμῖνι κτλ.

<sup>1)</sup> Böckh, Sth. d. Ath. I³, 499 ff.; A. Kirchhoff, Abhdl. d. Berl. Akad. 1873, S. 1 ff. (vgl. dazu die Einwendungen von J. Beloch, Rhein. Mus. XXXIX, 45 ff.); P. Foucart, Mémoire sur les colonies athéniennes etc in den Mémoires présentés à l'Acad. des Inscr. Série I, Tome IX (Paris 1878), 323 ff.; Bullet. d. corr. hell. VII (1883), 153 ff.; Cousin et Dürrbach, ebenda IX (1885), 49 ff.; Fougères ebenda XIII (1889), 242 ff.; A. Wilhelm, Hermes XXIII, 454 ff.; O. Kius, Die athenische Kleruchie, Cassel 1888, Progr. (wenig Neues); G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I², 502 ff.

<sup>2)</sup> Plut. Perikl. 11.

<sup>3)</sup> Im Jahre 329 führten die Kleruchen bei einer kaum mittleren Ernte 40 Medimnen, 5 Hekteis und 2 Choinikes als Zehnten für den eleusinischen Tempel ab, woraus sich nach dem eleusinischen Volksbeschlusse (CIA. IV. 2, Nr. 27b) eine Jahresernte von 24525 Medimnen ergiebt. Die Zahl der Kleroi belief sich ursprünglich ohne Zweifel auf 500 (vgl. S. 218 Anm. a. E. und S. 219 Anm.). Vgl. Εσημ. ἀγγαιολ. 1883, S. 123 ff.; Foucart, Bullet. d. corr. hell. VIII (1884), 210; U. Köhler, Mitt. d. arch. Inst. IX, 120

<sup>4)</sup> Thuk. III, 50.

<sup>5)</sup> Ail. P. H. VI, 1: τεμένη δὲ ἀνὴχαν τῷ ἀθηνὰ ἐν τῷ Δηλάντῷ ὀνομαζομένῷ τόπῳ. Stiftungsurkunde von Brea, CIA. I, 31: (τὰ δὲ τεμ)ένη τὰ ἐξηρημένα ἐᾶν καθά(πεῦ ἔστι καὶ ἄλ)λα μὴ τεμενίζειν. In Lesbos von 3000 Losen 300 für die Götter: Thuk. III, 50. Temenos der Athena in der Kleruchie Aigina: CIA. I, 528. Ein τέμενος Ἰπωνύμων ἀθήνηθεν und ein solches der Athena in der samischen Kleruchie: C. Curtius, Inschr. u. Stud. zur Gesch. v. Samos (Lübeck 1877, Progr.) S. 9 und P. Foucart, Mémoire etc., p. 385.

macht 1 und verpachtet, der größte Teil endlich unter den sich dazu meldenden Bürgern verlost 2. Der Staat scheint sich ein Eigentumsrecht an den kleruchischen Losen vorbehalten zu haben 3, jedenfalls hatten die Kleruchen über ihre Lose keine freie Verfügung. Inbezug auf die salamischen Kleruchen verordnete das Volk, daß derjenige, welcher ein Grundstück auf Salamis erlost hätte, daselbst seinen bleibenden Wohnsitz nehmen und sein Landlos nicht verpachten sollte 4. Gleichartigen Bestimmungen werden im allgemeinen auch die späterhin ausgesandten Kleruchen unterworfen gewesen sein, und es war gewiß nur ein Ausnahmefall, daß den lesbischen die Verpachtung ihrer Lose an die frühern Eigentümer gestattet wurde 5.

Die Kleruchen behielten athenisches Bürgerrecht und blieben, sowohl sie selbst, wie ihre Nachkommen, in den Demen und Phylen, denen sie bei ihrer Aussendung angehört hatten <sup>6</sup>. Ihr Wahl- und Stimmrecht konnten sie wegen der Entfernung von Athen im allgemeinen mit Ausnahme der salaminischen Kleruchen thatsächlich nicht ausüben <sup>7</sup>. Inbezug auf die Dienstpflicht und Besteuerung waren sie den

Inbezug auf Chalkis vgl. S. 444, Anm. 1. Landschenkung aus den Staatsländereien auf Salamis: Hdt. VIII, 11.

<sup>2)</sup> CIA. I, 31: ές δὲ (Β) φέαν έχθητῶν καὶ ζε(ν) γιτῶν ιέναι τοὺς ἀποίχους. Erlosung der Kleruchen: Thuk. III, 50; Plut. Perikl. 34. Stand ausreichendes Land zur Verfügung, so konnte man alle, die sich überhaupt meldeten, berücksichtigen. Vgl. CIA. I, 31: ὅσοι δ΄ ἄν γφάψωντα(ι ἐποιχήσειν τῶ)ν στφατιωτῶν, ἐπειδῶν ἥκωσ(ι ἀθήναζε τριά)κοντα ἡμερῶν ἐμ Βρές εἶναι ἐ(ποικήσοντας).

<sup>3)</sup> Vgl. Foucart, Mémoire etc., p. 341 sqq.

<sup>4)</sup> Nach Lipsius, Leipz. Stud. XII (1890), 223 lautete die betreffende Bestimmung in dem salaminischen Volksbeschlusse etwa folgendermaßen: τ(ἐν ἐ Σα)λαμ(ῖνα λαχόντα) | οἰπἔν ἐ(ν) Σαλαμῖνι (αἰεὶ π)λήν πας ἀθηναίοι)|σι τελἔν και στρατ(εὐεσθ)αι τ(ἀν δὲ κλῆρον μ)|ή μισ(θ)ὄν ἐὰ μή οἰπεῖ ἀλαχ)ὸ(ν ἐκεῖ τὸν κλῆρο)|ν δὲ μισθοῖ ἀποτίν(εν τὸν μισθοῦμενον καὶ μ) ισθοῦντα ἐκάτε(gov τὸ διπλάσιον τὸ μισθοῦ ἐς δ(η)μόσιο(ν) κτλ. Vgl. CIA. II, 14, Frgm. b, v. 4: μήτε μισθώσα πλήν κτλ.

<sup>5)</sup> Vgl. Foucart, Bullet. d. corr. hell. XII, 4.

<sup>6)</sup> CIA. I, 443. 444; II, 592—594; IGA., Nr. 9; Bullet. d. corr. hell. VII, 154ff.; IX, 50ff. Daher nennen sich die Kleruchen amtlich z. B.: Αθηναίοι οἱ ἐν Ἡραιστία κατοικοῦντες (CIA. II, 591); οἱ ἐν Σαλαμῖνι κατοικοῦντες 'Αθηναίοι (CIA. II, 465, v. 39); ὁ δῆμος ὁ ᾿Αθηναίων ὁ ἐν Μυρίνη (Bullet. d. corr. hell. IX, 54. 58. 63); ᾿Αθηναίων ὁ ὅῆμος ὁ ἐν Ἦμβοψ (CIA. II, 1353). Vgl. Foucart, Μέποίτε, p. 348ff.; Bullet. d. corr. hell. IV, 543ff. — Vgl. Thuk. VII. 57, 2: ᾿Αθηναίοι μὲν αὐτοὶ Ἦωνες ... ἐκόντες ἦλθον, καὶ αὐτοῖς τῷ αὐτῷ φωνῷ καὶ νομίμοις ἔτι χρώμενοι Λήμνιοι καὶ Ἦμβοιοι καὶ Αἰγινῆται, οἱ τότε Αἰγιναν εἰχον, καὶ ἔτι Ἐστιαιῆς οἱ ἐν Εὐβοία Ἐστίαιαν οἰκοῦντες, ἄποικοι ὅντες ξυνεστράτευσαν. Vgl. Demosth. IV (g. Phil. I), 34; Xen. Mem. II. 8, 1.

<sup>7)</sup> Foucart, Bullet. d. corr. hell. XII (1888), 6.

übrigen Athenern gleichgestellt <sup>1</sup>, doch dienten sie in besondern Truppenkörpern; nur die Salaminier konnten bei der Nähe ihrer Insel leicht in ihre Phylen eingestellt werden <sup>2</sup>.

Die Kleruchen bildeten eigene Gemeinwesen mit selbständiger Verwaltung ihrer innern Gemeindeangelegenheiten, sie waren aber den athenischen Gesetzen und Volksbeschlüssen, ebenso wie die andern Bürger, unterworfen. Ihre Verfassung erscheint als ein getreues, nur in verkleinertem Maßstabe entworfenes Abbild der athenischen. Sie hatten ihren Rat und ihre Volksversammlung, einen Archon als eponymen Beamten, einen Polemarchos, Thesmotheten, Volksgerichte u. s. w. 3 Die eigene Rechtspflege der Kleruchen war jedoch wahrscheinlich auf Bagatellsachen und die vor dem Gerichtshofe erfolgende Rechenschaftsabnahme ihrer Beamten beschränkt, sonst hatten sie ihren Gerichtsstand in Athen 4. Ebenso wenig hatten sie das Münzrecht 5. Im 4. Jahrhundert wurde auch die Verwaltung der Kleruchien einer unmittelbaren Aufsicht unterworfen, indem die Athener ihnen Epimeletai sandten, welche sie zu überwachen und die Interessen der Mutterstadt wahrzunehmen hatten 6. Nach Lemnos schickten sie einen vom Volke gewählten Hipparchos, dem die dortigen Ritter unterstellt waren 7. Für Salamis, das überhaupt eine engere Verbindung mit dem Mutterlande als die übrigen Kleruchien hatte, wurde jährlich in Athen ein Archon bestellt und zwar im 4. Jahrhundert durch Losung 8.

<sup>1)</sup> Salaminischer Volksbeschluß, v. 2.

<sup>2)</sup> Eine Liste gefallener Bürger CIA. I, 443 umfast unter der Überschrift Αημνίων ἐγ Μυρίνης Kleruchen aus verschiedenen Phylen. Vgl. CIA. I, 444; Thuk. VII, 57 und dazu Foucart, Bullet. d. corr. hell. XII (1888), 6.

<sup>3)</sup> Vgl. die Kleruchen-Beschlüsse: CIA. II, 591-594; Bullet. d. corr. hell. VII, 154ff.; IX, 50 ff. und Näheres bei Foucart, Mémoire 355 ff. 372ff.; G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. I<sup>2</sup>, 508.

<sup>4)</sup> Vgl. CIA. I, 2°. 29 und die Ausführungen von M. Fränkel in Böckhs Sth. Ath. II Anhang, S. 103, Anm. 710; G. Gilbert a. a. O. 509.

<sup>5)</sup> M. Fränkel a. a. O., Anm. 704. Über eine unter besonderen Verhältnissen während des mithradatischen Krieges erfolgte Münzprägung der imbrischen Kleruchen vgl. Mitt. d. arch. Inst. VII, 148.

<sup>6)</sup> Bullet. d. corr. hell. IX (1885), 50. 54; Aristot. A9n. 62, 2: ὅσαι ἀποστέλ-λονται ἀρχαὶ εἰς Σάμον ἢ Σκῦρον ἢ Αῆμνον ἢ Ἰμβρον κτλ. Vgl. U. Köhler, Mitt. d arch. Inst. VII, 267; Meinhold, De rebus Salaminiis (Göttingen 1879, Diss.) 27 ff.

Aristot. Aθπ. 61, 6: χειροτονοῦσι δὲ καὶ εἰς Αῆμνον ἔππαρχον, ος ἐπιμελεῖται τῶν ἐππέων τῶν ἐν Αήμνω. Vgl. CIA. II, 14. 593; Hypereid f. Lykophr. XIV, 2; Demosth. g. Phil. I, 27. Vgl. Foucart, Mémoire 369 ff.

<sup>8)</sup> Aristot. Aθn. 54, 8; 62, 2. Vgl. CIA. II, 469. 594. In dem salaminischen Volksbeschlusse CIA. IV. 2, Nr. 1a steht v. 12: ν δε (τ)ον ἄρχο(ντα). Es ist

Wie die Kleruchen ihre Gemeindeverwaltung nach dem Vorbilde der Mutterstadt einrichteten, so verpflanzten sie auch attische Kulte und Feste nach der neuen Heimat, deren Kulte von ihnen ebenfalls gepfleg wurden. An den großen Dionysien und Panathenaien beteiligten sie sich von Gemeinde wegen durch Sendung von Optertieren und eine Phallos. So blieben sie im engen Zusammenhange mit der Mutter stadt und bewahrten treu ihren Charakter als athenische Bürger.

Durch die attische Kleruchie waren die Chalkidier mattgesetzt aber die Thebaner führten den Krieg weiter und baten die Aigineten ihnen Hilfe zu leisten. Während die Athener gegen die Boioter in Felde standen, erschien die aeginetische Flotte ohne Kriegserklärung an der attischen Küste und plünderte Phaleron und viele ander Küstendemen. Die Athener konnten den Aigineten nichts anhaben, die diese ihnen zur See weit überlegen waren. Wann und wie die boiotisch aiginetische Fehde beigelegt wurde, ist unbekannt 3.

Auch die Lakedaimonier gedachten nach dem Abzuge des Kleo menes den Krieg fortzusetzen. Sie erkannten, dass die Vertreibung de Hippias ein schwerer Fehler gewesen wäre. Der Tyrann hatte sid ihnen willtährig gezeigt, während unter der Demokratie Athen einer großen Aufschwung nahm und auch Sparta gegenüber trotz des wahr scheinlich noch bestehenden Bundesverhältnisses 4 energisch und erfolg reich seine Selbständigkeit wahrte 5. Zugleich kam man in Sparta z der Überzeugung, daß die Orakel, welche zur Vertreibung der Pesi stratiden aufgefordert hatten, durch Bestechung der Pythia erwirk worden wären 6, und Kleomenes holte aus der von ihm mitgenommene Orakelsammlung der Peisistratiden Sprüche hervor, die den Lakedai moniern viel Widriges seitens der Athener verkündigten 7. Unter die sen Umständen ließen die Lakedaimonier den Hippias von Sigeot kommen, um ihn in Athen wieder zum Tyrannen einzusetzen. Au ihre Berufung versammelten sich sodann in Sparta Abgesandte de Bundesstaaten, um über den attischen Kriegszug Beschluß zu fasen

wohl auch der Archon der Kleruchie gemeint. Vgl. B. Keil, Hermes XXIX S. 67, Ann. 1.

CIA. II, 592-594. Näheres b. Foucart, Mémoire 381 ff. Vgl. dazu 6. 6<sup>th</sup> bert, Gr. Staatsaltert, I<sup>2</sup>, 505, Anm. 3.

<sup>25</sup> CIA, I, 31; Schol, Aristoph, Wolk, 386.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 79 -81, 89--90. Vgl. dazu Wilamowitz, Aristoteles II, 280ff.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 399, Anm. 1.

<sup>5\</sup> Hdt. V, 90-91.

<sup>6)</sup> Hdt. a. a. O. Vgl. S. 387, Anm. 5.

<sup>7</sup> Hdt. a. a. O. Vgl. S. 350, Ann. 1.

Die Korinthier erhoben gegen das Vorhaben Spartas entschiedenen Widerspruch, und die übrigen Bündner schlossen sich ihnen einmütig an 1. Obschon sie zwar, abgesehen von den Megariern, schwerlich wie jene, eine lakedaimonische Herrschaft über Athen als eine Gefahr für ihre Autonomie betrachteten 2, so stellten sie doch zu außerpeloponnesischen Heereszügen nur ungern ihre Kontingente, und sie mußten auch eine Steigerung ihrer militärischen Leistungen befürchten, sobald die Lakedaimonier Mittelhellas in den Bereich ihres Machtgebietes zu ziehen begonnen hatten. Infolge der ablehnenden Haltung der Bündner sahen sich die Lakedaimonier genötigt, von einem Vorgehen gegen Athen Abstand zu nehmen. Hippias kehrte nach Sigeion zurück, obwohl ihm von dem makedonischen Könige Amyntas I. Anthemus und von den Thessalern Iolkos angeboten wurde 3. Von Sigeion aus konnte er leichter die Beziehungen zum Hofe des Großkönigs pflegen. Nur noch mit persischer Hilfe durfte er hoffen nach Athen zurückzukehren.

<sup>1)</sup> Hdt. V, 92-93. Über die Rede des Korinthiers Sokles vgl. Bd. 12, 639, Anm. 3.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 442.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 94. Über die Beziehungen des Peisistratos zu Makedonien vgl. S. 323, Anm. 4, zu den Thessalern vgl. S. 321, Anm. 3 und S. 376, Anm. 1.

# Fünftes Kapitel.

### Die Perserkriege.

§ 19.

# - Die Ionier im Kampfe mit den Lydern und Persern.

Übersicht über die Quellen und neuere Litteratur.

Der Bestand an gleichzeitigen Inschriften, die bis um 600 hinaufreichen, ist ein geringer und setzt sich wesentlich aus Weih- und Grabinschriften zusammen. Hervorzuheben sind außer den Söldner-Inschriften von Abu-Simbel und den naukratitischen Inschriften (vgl. Bd. I<sup>9</sup>, S. 477, Anm. 2 und S. 499, Anm. 4) die Weihinschriften auf einem steinernen Löwen und den Sitzen von Standbildern an der heiligen Strasse vom Hasen Panormos nach dem Apollon-Heiligtume der Branchiden zu Didyma. IGA. Nr. 483 ff. Vgl. Bd. I., S. 306, Anm. 2 und S. 499, Anm. 4. Über die Reste der Weihinschrift auf Säulen, welche Kroisos für das Artemision zu Ephesos stiftete, vgl. IGA. Nr. 493; Hicks, Historical inscriptions, p. 5; A. Kirchhoff, Stud. z. Gesch. d. gr. Alphabets<sup>4</sup>, S. 21. Bruchstücke einer Weihinschrift des Tyrannen Histiaios von Miletos: IGA., Nr. 490. Über die Weihinschrift einer von dem Chier Mikkiades nach Delos gestifteten, von seinem Sohne Archermos gearbeiteten Statue vgl. Έφημ. ἀρχ. 1888, p. 73; Löwy, Inschr. gr. Bildhauer, Nr. 1; C. Robert, Hermes XXV (1890), 445 ff. Über die Stele des in Sigeion lebenden Prokonnesiers Phanodikos vgl. S. 250 Anm.

Einige wichtige Angaben bieten die babylonischen und persischen Keilinschriften.

Wertvolle Hinweise auf die Kulturentwickelung, aber auch auf politische Ereignisse enthalten die Bruchstücke der Lyriker: des

Kallinos, Mimnermos, Alkaios, der Sappho, des Phokylides, des Amorginers Semonides und des Anakreon.

Die Hauptmasse des Materials liegt bei Herodotos vor (vgl. über Hdt. Näheres die Quellenübersicht zu § 20). I, 6-56. 71-94 (ionisch-lydische Geschichten); 141-176 (ionisch-persische); III, 39-49. 54-60. 120-128. 139-149 (Episoden über Polykrates von Samos und dessen Nachfolger) IV, 1-4. 83-144 (Skythenzug des Dareios); V, 1-38. 48-51. 97-126; VI, 1-42 (Ereignisse nach dem Skythenzuge und ionischer Aufstand). In den lydisch-ionischen Geschichten nehmen Sagen und Fabeln (Kandaules-Gyges, Kroisos-Solon u. s. w.) einen breiten Raum ein. Auf die geschichtliche Erzählung haben Herodots eigene religiöse und sittliche Anschauungen in Verbindung mit der Tendenz delphischer Darstellungen einen erheblichen Einflus ausgeübt 1. In welchem Umfange er schriftliche Quellen, die ihm zweifellos vorlagen, benutzt hat, läst sich nicht mit Sicherheit feststellen. Man hat mehrfach angenommen, dass er in seiner lydischen Geschichte von dem Lyder Xanthos abhängig wäre 2, der unter Artaxerxes I. auf Grund sorgfältiger Benutzung einheimischer Quellen vier Bücher Λυδιακά verfaste 3. Diesem Werke folgte im wesentlichen unter stellen-

<sup>1)</sup> Vgl. R. Schubert, Könige von Lydien (Breslau 1884) 30 ff. 77 ff.; A. Hauvette, Hérodote et les Ioniens, Rev. des études gr. 1888, p. 257 sqq. (der jedoch in der Annahme einer durch die Bewunderung Athens bedingten Abneigung Hdts. gegen die Ionier und einer Bevorzugung von Berichten, die ihnen ungünstig waren, zu weit geht. Vgl. Bd. I², 282, Anm. 1).

<sup>2)</sup> C. Hachtmann, De ratione inter Xanthi Δυδιακά et Herodoti Lydiae historiam, Halle 1869, Progr.; A. Kirchhoff, Über die Entstehungszeit des herodotischen Geschichtswerkes (Berlin 1878) 30; P. Pomtow, De Xantho et Herodoto rerum Lydiarum scriptoribus, Halle 1886, Diss. — Vgl. Athen. XII, 515 D: "Εφοφος ό συγγραφεύς μνημονεύει αὐτοῦ (Ξάνθου) ώς παλαιοτέφου ὅντος καὶ Ἡροδότω τὰς ἀφοφμὰς δεδωκότος.

<sup>3)</sup> Eratosthenes b. Strab. I, 49; XIII, 628; Dion. Hal. Arch. I, 28; π. τ. Θουκ. χαφ. 5; Suid. s. v. Ξάνθος; Müller, Frgm. Hist. Gr. I, 36 ff.; IV, 628. — Über die mit Rücksicht auf Athen. XII, 515D (ὡς ἰστοφεῖ Ξάνθος ὁ Ανθὸς ἢ ὁ τὰς εἰς αὐτὸν ἀναφεφομένας Ιστοφίας συγγεγφαφῶς Αιονύσιος ὁ Σκυτοβραχίων — vgl. Bd. I², S. 159, Anm. 3 — ὡς ἀρτέμων φησὶν ὁ Κασανθφεὺς ἐν τῷ περὶ ἀναγωγῆς βιβλίων, ἀγνοῶν ὅτι Ἑφοφος ὁ συγγφαφεύς κτλ.) von Welcker, Kl. Schr. I, 431; Ep. Cyklus I², 70 mit Unrecht angezweifelte Echtheit und den erheblichen Wert der Fragmente des Xanthos vgl. A. v. Gutschmid, Jahrb. f. kl. Philol. XCV (1867), 750; Kleine Schriften IV, 307 ff.; H. Lipsius, Quaest. logographicae (Ind. schol. Lips. 1885/6) 12 sqq.; Pomtow a. a. O.; J. Kaerst, Burs. Jahresber. 1889 I, 323. — Xanthos benutzte, wie Gutschmid a. a. O. 314 zeigt, aetiologische Lokalsagen, Familientraditionen, annalistische Aufzeichnungen und an der Wand der Königsburg zu Sardeis befindliche Königsverzeichnisse.

Herodots Darstellung weicht aber stark an zweifell is von ihm ganz unabhängig. Der tischen Geschichte zeigt deutlich griechischen der wurzelt die Zurückführung der ältern lydistrikles in griechischer Sage? Zu den Quellen der heinlich Hekataios oder ein von diesem abstanden ist die Geschichte des ionischen Aufstanden wurzelt die Herodotos vielfach aus Hekataios gebreichten sich durche Herodotos vielfach aus Hekataios gebreichten sagenhaften Charakter und ist augenschen weitenen teilweise sich widersprechenden Überlieferungen

From 67 de vgl. C. Jakoby, Comment, phil. sem., Lipa 1967. Kilnige von Lydien 120 ff.; A. v. Gutschmid bei Nöldeke, 1967. Kilnige von Lydien 120 ff.; A. v. Gutschmid bei Nöldeke, 1967. Kilnige von Lydien 28 ff.; A. v. Gutschmid, Kl. Fi. M. yer. Forsch. zur alten Gesch. I. Halle 1892), 167 ff. 1967. A. v. Gutschmid a. a. O. Über die Benutzung des 1967. A. v. Gutschmid a. a. O. Über die Benutzung des 1967. A. v. Gutschmid a. a. O. Über die Benutzung des 1967. A. v. Gutschmid a. a. O. Über die Benutzung des 1967. Auf 1967. Aufstande ab. Hdt. berichtet über seine Teilnahme 1968. Bespreichungen, ibe ihrer Natur nach geheim sein mußten. V.

L. C. V. Gurschin, L. Kleine Schrift, III. 1892), 435 ff. hätte Hdt. mit einer a die der eine ihm aus der innerasiatischen Handelsstraße zugegangen Some Verbrennung der Stadt Gelonos im Budiner-Lande und eine were frung verbunden. Dazu wäre dann eine für Miltiades ein gegen lie lonier augespitzte Erzählung griechischen Ursprungs ge 🔍 den sagenhaften Charakter der Überlieferung und ihre, soweit 🕏 and the state of the control of the ... seh Duncker, Gesch. d. Altert. IV4, 498 ff.: H. Matzat, Hermen Mair, Das Land der Skythen bei Hdt. I Saaz in Böhmen 1884 Die Angaben Hdts. über das Skythenland sind mit fabeaurehsetzt, aber im ganzen recht wertvoll. Zeufs, Die Deutschen Santa Samme München 1837 275-305; K. Neumann, Die Heller Berlin 1855; Müllenhoff, Über die Herkunft und Sprache der ... Na und Sarmaten, Ber. d. Berl. Akad. 1866, S. 549-576; K. E. Fragen mit Hilfe der Naturwissenschaften beantwortet (1873) a. O. Saazer Programme 1884-1886; W. Tomaschek, Krit Varichten über den skythischen Norden, Ber. d. Wiener Aled, 1-70; C. Reichardt, Landeskunde von Skythien nach Hall, Herodotos gehörte zu den Quellen des Ephoros, der in dem zweiten Teile des 9. Buches von Diodoros benutzt wurde 1. Auch bei Trogus Pompeius (Iustin I, 4-10; II, 1-3. 5) ist für die persische Geschichte einschließlich der lydischen vieles aus Hdt, anderes jedoch aus Ktesias (vgl. die Quellenübersicht zu § 20) entnommen und einzelnes aus einer dritten Quelle hinzugefügt. Mancherlei Anzeichen sprechen dafür, daß Trogus diese Quellen nicht selbst zusammenarbeitete, sondern unmittelbar aus den Persika des Deinon von Kolophon schöpfte 2. Auf Ktesias geht ferner das Bruchstück des Nikolaos aus Damaskos über Kyros zurück (Müller, Frgm. Hist. Gr. III, 390 ff.).

Der übrige Quellenstoff besteht aus einzelnen Angaben bei Aristoteles (für die Verfassungsgeschichte), Strabon, Plutarchos, Polyainos u. s. w., die von verschiedenem Werte und Ursprung sind.

#### Neuere Litteratur.

Thirlwall, Hist. of Greece II, Chap. 14; Grote, Gesch. Griech. II<sup>2</sup>, 168 ff. 454 ff.; E. Curtius, Gr. Gesch. I<sup>6</sup>, 405. 556 ff.; M. Duncker, Gesch. d. Altert. IV<sup>4</sup>, 490 ff.; V<sup>5</sup>, 504 ff.; VI<sup>5</sup>, 273 ff. 503 ff.; VII<sup>5</sup>, 24 ff.; Ad. Holm, Gr. Gesch. I, 382 ff.; II, 1 ff. Beloch, Gr. Gesch. I, 290 ff. 316 ff. 342 ff.; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 293 ff. 389 ff. 398 ff. 470 ff.

H. Weißenborn, Der Aufstand der Ionier und der Zug des Mardonios, Hellen II (Jena 1844), 87 ff.; V. Posseldt, Quae Asiae minoris orae occidentalis sub Dareo fuerit condicio, Königsberg 1879, Diss.; P. Krumbholz, De Asiae minoris satrapis persicis, Leipzig 1883, Diss.; R. Schubert, Gesch. d. Könige von Lydien, Breslau 1884 (vgl. dazu A. v. Gutschmid, Götting. gel. Anzeig. 1885, Nr. 6, S. 233 ff. — Kleine Schrift. III, 473 ff.); C. M. Columba, Studi di Filologia e di storia, Vol. II. Le relazioni politiche tra la Persia e gli stati greci Palermo 1889. — Über den Skythenzug vgl. W. H. Kolster, Das Land der Skythen bei Herodot und Hippokrates und der Zug des Dareios, Jahns Archiv XII (1846),

Halle 1889, Diss.; C. Krauth, Das Skythenland nach Hdt., Jahrb. f. kl. Philol. CXLI (1890), 1-23; A. v. Gutschmid, Kleine Schrft. III (1892), 421 ff.

Ephoros Frgm. 100 = Diod. IX, 32 (nicht aus Hdt.). Vgl. im übrigen S. 60, Anm. 1 auf S. 61.

<sup>2)</sup> A. v. Gutschmid, Die beiden ersten Bücher des Pompejus Trogus, Kleine Schriften V (1894), 32 ff. Vgl. gegen die Annahme einer unmittelbaren Benutzung Deinons die Bemerkung Nöldekes, Aufsätze zur pers. Gesch., S. 13, Anm. 2. Vgl. übrigens auch H. Wolffgarten, De Ephori et Dinonis historiis a Trogo Pompeio expressis, Bonn 1868, Diss.

568 ff.; XIII (1847), 5 ff.; F. Voigt, Hist. geogr. Studien. I. Der Zug des Dareios gegen die Skythen, Berlin 1854, Progr.; K. Neumann, Die Hellenen im Skythenlande, Berlin 1855; Fr. v. Smitt, Über den Feldzug des Dareios gegen die Skythen. Eine hist. strateg. Untersuchung. Bulletin de l'Acad. imp. des sciences de St. Petersb. VIII (1865), 316 ff.; G. Mair, Das Land der Skythen bei Herodot. III. Der Feldzug des Dareios, Saaz in Böhmen 1886, Progr. Vgl. ferner die S. 452, Anm. 5 angeführten Schriften.

#### a.

Die Ionier waren vom 9. bis zum 7. Jahrhundert die Hauptträger der kulturgeschichtlichen Entwickelung Griechenlands. Sie schufen auf aeolischer Grundlage das Epos und nahmen auch an dem Aufblühen der lyrischen Dichtung einen hervorragenden Anteil. Durch das Epos wurde das Ionische zur ältern Litteratursprache der Griechen. Von Ionien aus verbreitete sich die Schrift und die Münzprägung 1. Letztere bewirkte die in ganz Griechenland fühlbar werdende, in manchen Gegenden von schweren Krisen begleitete Umwandelung der Naturalwirtschaft in die Geldwirtschaft. In den ionischen Städten konzentrierte sich der äußerst gewinnreiche Handel mit dem Orient. Iavan wurde darum bei den Asiaten zum Volksnamen für alle Griechen 2. Die Ionier unterhielten rege Handelsverbindungen ebensowohl mit den Phoenikiern, wie mit den Lydern, deren reiche Königsstadt Sardeis den Endpunkt der großen Straße aus dem innern Asien bildete und der Hauptsitz der alten lydischen Industrie war. In den Wollenwebereien und Färbereien Lydiens wurden bunt gewirkte Decken und farbenprächtige Gewänder hergestellt, aus den Werkstätten der Gold- und Silberarbeiter gingen Schmucksachen und kostbare Geräte hervor 3. Die Lyder galten als diejenigen, die zuerst Kram - und Hausierhandel betrieben hätten 4. Man schrieb ihnen auch, anscheinend mit Recht, die erste Prägung von Münzen zu. Jedenfalls begann die lydische Weißgoldprägung schon in der ersten Hälfte des 7. Jahrhunderts und etwa gleichzeitig mit der ionischen 5.

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. I2, 491 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. I2, 283, Anm. 5.

<sup>3)</sup> Menke, Lydiaca (Berlin 1843) 36 ff.; Blümner, Die gewerbliche Thätigkeit der Völker des kl. Altert. (Preisschrift d. Jablonowskischen Gesellsch., Leipzig 1869), S. 35; Büchsenschütz, Die Hauptstätten des Gewerbefleises im kl. Altert. (Preisschrift d. Jablonowskischen Gesellsch., Leipzig 1869), S. 42. 84; Perrot et Chipiez, Hist. de l'art dans l'antiquité V (1890), 292 sqq.

<sup>4)</sup> Hdt. I, 94: πρώτοι δε και κάπηλοι έγένοντο.

<sup>5)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 493, Anm. 3.

Die Ionier führten nicht nur die Erzeugnisse der orientalischen Industrie nach dem Westen aus, sondern sie erzeugten auch frühzeitig selbst gewerbliche Produkte fakrikmäßig für die Ausfuhr. Es entwickelte sich in den kleinasiatischen Griechenstädten namentlich Wollenweberei und Färberei, dann Erzgießerei, Fabrikation von Möbeln und allerlei Hausgerät, endlich Töpferei, die teils feinere Vasen und Schalen, teils große Thongefäße für die Wein- und Olausfuhr herstellte. Die Milesier vertrieben ihre kostbaren wollenen Gewänder und Teppiche bis nach Sybaris, und durch Vermittelung der Sybariten fanden die milesischen Luxuswaren guten Absatz bei den Etruskern 1. An der Einfahrt in den tief einschneidenden latmischen Golf und gegenüber der Maiandros-Mündung belegen, sowie im Besitze einer trefflichen Hafenbucht war Miletos 2 das natürliche Emporion der fruchtbaren Maiandros-Ebene und des ganzen nördlichen Kariens. Frühzeitig nahm es unter den ionischen Städten die erste Stelle ein. In der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts erstreckten sich die milesischen Handelsbeziehungen vom Pontos im Norden bis nach Agypten im Süden und Italien im Westen 3. Ebenso weit dehnten die Samier und Phokaier ihre Seefahrten und Handelsverbindungen aus 4.

Bei dieser merkantilen und industriellen Entwicklung wurden die Städte volkreicher. Ein zahlreicher, wohlhabender Bürgerstand erwuchs neben dem Adel 5, der im Laufe des 8. Jahrhunderts das Königtum beseitigt hatte und in der Form mehr oder minder strenger Oligarchien das Stadtregiment führte 6. Da Handel und Industrie einen

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 400. Decken und Purpurstoffe wurden auch in Chios hergestellt, wo sich ferner Erzgießerei und eine Fabrikation von Möbeln und großen Thongefäßen für die Weinausfuhr entwickelte. Vgl. Büchsenschütz, Die Hauptstätten des Gewerbesließes u. s. w., S. 21. 41. 57. 67. 85; Blümner, Die gewerbliche Thätigkeit u. s. w. 45. Erzgießerei wurde ferner in Samos betrieben, in Lesbos stellte man Mischkrüge und Trinkgefäße aus Erz und Glas her (vgl. Büchsenschütz, S. 41; Blümner, S. 45. 47), in Ephesos Gold- und Silbersachen, sowie Salben (Büchsenschütz, S. 43. 67. 97; Blümner 37). In Rhodos verfertigte man Vasen und allerlei Metallwaren (Bd. I<sup>2</sup>, 356; Büchsenschütz 22. 41; Blümner 50), Kos erlangte Ruf durch seine Weberei, Färberei und Salbenfabrikation (Bd. I<sup>2</sup>, S. 360, Anm. 2), Knidos durch seine Thongefäße (Bd. I<sup>2</sup>, S. 361, Anm. 3 und S. 410).

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. I2, 304.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. I2, 442. 464ff. 478ff.

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I2, 442 und die daselbst angeführten Schriften; I2, 432 ff. 490.

<sup>5)</sup> Vgl. Bd. I2, 627.

<sup>6)</sup> In Miletos trat an die Stelle des Königtums der Neleiden (Bd. I<sup>2</sup>, 305) eine Oligarchie, an deren Spitze ein Prytanis mit weitreichenden Machtbefugnissen stand. Aristot. Pol. V. 5, p. 1305 a, v. 16. Eine, wahrscheinlich in Didyma

reichern Gewinn als die Bodenwirtschaft abwarfen, so ging der grundbesitzende Adel vielfach in einen kaufmännischen über und sah sich genötigt, die bürgerlichen Kaufleute als gleichberechtigt anzuerkennen. Das Geld begann den Mann zu machen und das Blut zu mischen 1. Es gab ferner die Mittel, die unter dem Einflusse des üppigen Lebens der Lyder gesteigerte Neigung zu Glanz und Genuss in höherm Maße zu befriedigen. Ionischer Luxus, namentlich Kleiderprunk, drang weit und breit in die reichen Klassen der hellenischen Welt ein 2. Infolge des Aufblühens einer fabrikmäßig betriebenen Industrie und der immer mehr Platz greifenden Anschauung, dass die gewerbliche Handarbeit eines freien Bürgers unwürdig wäre, gewann zugleich die Sklavenarbeit größere Ausdehnung, und es vermehrte sich stark die Zahl der Kaufsklaven. Die Sklaverei bekam für das soziale Leben höhere Bedeutung und verminderte die Erwerbsfähigkeit der Kleinbürger. Zahlreicher wurde in den Städten auch die Klasse der Fremden, die sich zum Betriebe von Handel und Gewerbe als ortsangehörige Beisassen und Schutzverwandte niederließen 3.

Eine neue Epoche für das lydische Reich und eine Wendung in den Beziehungen desselben zu den Ioniern trat mit einem Dynastie-Wechsel in Lydien ein. Das alte, von den Griechen auf Herakles zurückgeführte Herrscherhaus 4 wurde durch eine Palastrevolution gestürzt, indem der Mermnade Gyges den König Sadyattes (Kandaules) 5

<sup>(</sup>Bd. I², S. 306, Anm. 2) ausgebildete Legende über das Ende des Königtums bei Nikol. Dam. Frgm. 54, Müller III, 388; Konon Narr. 44. — In Ephesos und in Erythrai ging das Königtum in eine Oligarchie des königlichen Geschlechtes der Androkleiden oder Basiliden über. Vgl. Bd. I², 308, Anm. 1 und S. 314, Anm. 5. Ebenso herrschten über Mytilene die Penthiliden. Vgl. Bd. I², 273, Anm. 5; S. 276, Anm. 3 und S. 508, Anm. 1. In Samos folgte auf das Königtum die Oligarchie der Grundherren oder γεωμόροι (vgl. Bd. I², 316, Anm. 3) in Kolophon und Kyme eine Oligarchie von 1000 Reichen. Vgl. Bd. I², 310, Anm. 6 und S. 508, Anm. 3. In Kyme erhielt sich nach Ps. Herakleides Pont. (Aristoteles) Müller II, 216 und Pollux IX, 83 die Monarchie bis zum Beginne des 7. Jahrhunderts. Vgl. Gilbert, Gr. Staatsaltert. II, 157, Anm. 2. Oligarchie in Chios und Knidos: Aristot. Pol. V. 6, p. 1306 b, v. 5. Vgl. über das Königtum in Chios Bd. I², S. 314, Anm. 1 und 5.

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. I2, 507, Anm. 5; 627; II, 186, Anm. 3; 243.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. I2, 503, Anm. 2

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. I2, 627.

<sup>4)</sup> Ed. Meyer, Forsch. zur alten Gesch. I (Halle 1892), 167.

<sup>5)</sup> Kandaules heist der letzte König aus dem alten Hause bei Hdt. 1, 7ff., die Ionier nannten ihn nach Hdt. Myrsilos. Nikol. Dam. Frgm. 49, Müller V. Gr. III, 383 ff., der aus der einheimischen, guten Überlieferung (Xanthos) nennt ihn Sadyattes. Kandaules war der lydische Name des Hermes.

ermordete und dessen Gattin heiratete. Die Anhänger des Königshauses griffen zwar zu den Waffen, aber Gyges wurde schließlich als König anerkannt, nachdem sich das delphische Orakel für ihn ausgesprochen hatte <sup>1</sup>. Über die Zeit des Dynastie-Wechsels liegen drei

Hipponax Frgm. 1 b. Bergk, P. L. Gr. II<sup>4</sup>, 460 (Tzetz. in Cramers Aneed. Oxon. III, 351, 7); Hesych. s. v. Κανδαύλας. Vgl. Höfer, Roschers Mythol. Lex. II, S. 947, Art. Kandaules. Nach Gelzer, Rhein. Mus. XXXV (1880), 517, Anm. 2 wäre Kandaules der sakrale Beiname des Königs gewesen.

1) Uber den Dynastiewechsel liegen vier verschiedene Berichte vor. 1) Hdt. I, 8-13. Die Erzählung ist romanhaft und zeigt Parteinahme für Gyges. Wahrscheinlich stammt sie aus delphischer Quelle. Vgl. Schubert, Könige von Lydien, S. 30 ff. In einer Überarbeitung findet sich diese Erzählung bei Trogus Pompeius (Iustin I, 7). Vgl. dazu A. v. Gutschmid, Kleine Schrft. V (1894), 53. 2) Nikolaos von Damaskos, Frgm. 49 Müller, Frgm. Hist. Gr. III, 383 ff. nach den Lydiaka des Xanthos (vgl. S. 451, Anm. 3) giebt eine ebenfalls romanhafte, aber von der herodotischen Überlieferung stark abweichende und unabhängige Erzählung (vgl. S. 452, Anm. 2), die namentlich Sympathie für die Königin Tudo (Trydo. Vgl. Gelzer, Rhein. Mus. XXXV, 515, Anm. 6) zeigt. Vgl. Schubert, Könige von Lydien, S. 29. Obwohl die Königin und Gyges bei Xanthos eine ganz andere Rolle spielen als bei Hdt., so hat in beiden Quellen Gyges schliefslich nur die Wahl, selbst zu sterben oder den König zu töten. Beide Quellen stimmen ferner darin überein, dass Gyges den König im Schlafe ermordete und die Königin heiratete. Diese Übereinstimmung mag in den Thatsachen begründet sein. 3) Platon, Pol. II, 359; X, 612 bietet die Sage von einem unsichtbar machenden Ring, den Gyges findet. Mit Hilfe desselben gelingt es ihm, die Königin zum Ehebruche zu verführen und von ihr unterstützt, den König zu töten. Diese Sage hat, wie schon Stein zu Hdt. I. 12, 8 und nach ihm Ed. Meyer, Gesch. d Altert. II, § 294 Anm. bemerkt hat, auf die Entstehung der herodotischen Überlieferung einen unverkennbaren Einflus ausgeübt. 4) Plut. Quaest. gr. 45, p. 302 will erklären, warum der Zeus Labrandeus zu Mylasa das Doppelbeil trägt. Herakles hatte das Schlachtbeil der Hippolyte der Omphale geschenkt. Alle lydischen Könige führten dieses Beil, bis Kandaules es einem seiner Genossen gab. Als Gyges vom Könige abfiel, kam ihm Arselis aus Mylasa zuhilfe, tötete den Kandaules und dessen Genossen, brachte das Beil als Beutestück zurück, stiftete dem Zeus eine Bildsäule mit dem Beile und nannte den Gott Labrandeus, denn Ausgers bedeutete im Lydischen Beil. Obwohl Gelzer, Rhein. Mus. XXXV, 528 diese Überlieferung als die wirklich geschichtliche betrachtet und auch Schubert a. a. O., S. 31 ff. sie mit der Relation des Xanthos und Hdt. (in unglücklicher Weise) zu vereinigen sucht, so handelt es sich doch offenbar nur um eine aetiologische Fabel ohne historischen Wert. Vgl. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. I, § 454 Anm. - Nach Hdt. I, 13 griffen die Lyder, unwillig über die Ermordung, zu den Waffen. Die Angehörigen des Gyges und die übrigen Lyder einigten sich dahin, die Entscheidung dem delphischen Orakel zu übertragen. Dieses entscheidet für Gyges, worauf derselbe als König anerkannt wird. Auch nach Nikol. Dam. fragen die Lyder in Delphi an, und der Spruch des Orakels ist maßgebend. Sowohl bei Hdt. als bei Nikol. Dam. hat das Orakel den verschiedene Ansätze vor. Nach Xanthos kam Gyges Ol. 18 (7085) zur Regierung, nach einer auf Angaben Herodots beruhenden Rechnung im Jahre 717.6, nach den christlichen Chronographen im Jahre 699. Allein diese Ansätze beruhen nur auf der gewöhnlichen, ungefähren Berechnung nach Geschlechtern und sind ebenso wenig geschichtlich, wie die auf willkürlichen Kombinationen beruhenden Regierungszeiten der einzelnen Könige. Nur die vierzehn oder fünfzehn Jahre des Kroisos werden geschichtlich sein. Jedoch steht so viel fest, daß Gyges als Zeitgenosse des Archilochos in der ersten Hälfte des 7. Jahrhunders regierte und nach assyrischen Angaben noch nach 660 lebte 1.

Zusatz ως Ἡρακλείδησι τίσις ἤξει ές τὸν πέμπτον ἀπόγονον Γύγεω (Nikol. Dan.: ὅτι τοὶς Ἡρακλείδαις εἰς πέμπτην γενελν ἥκοι τίσις κτλ). Das ist eine fast wörtliche Einlage aus Hdt., die einheimische Überlieferung des Kanthos kannte keis von Herakles sich ableitendes Königsgeschlecht (vgl. Ed. Meyer, Forsch. zur altes Gesch. I, 167). Natürlich liegt ein vaticinium post eventum vor. Die überass reichen Gaben, die Gyges nach Delphi stiftete (Hdt. I, 14) beweisen, dass er den Heiligtume viel verdankte und auf die Gunst desselben hohen Wert legte, aber die delphische Quelle Herodots hat gewiss die Bedeutung der Rolle, welche das Heiligtum bei dem Dynastiewechsel spielte, etwas übertrieben.

 Über Gyges als Zeitgenosse des Archilochos und den Bericht des Assyrekönigs Assurbanipal vgl. Bd. I, S. 459 Anm.

Nach Hdt. I, 7. 14. 16. 25. 26. 86 regierten die fünf Mermuaden von Gyges bis Kroisos zusammen 170 Jahre, nämlich: Gyges 38, Ardys 49, Sadyattes 12, Alyattes 57, Kroisos 14 (nicht 14 Jahre und 14 Tage, wie man intilich aus Hdt. I, 86 geschlossen hat. Vgl. Joh. Toepffer, Quaest. Pisistratest, Dorpat 1886, Diss., S. 119, Anm. 1). 170 Jahre sind rund fünf Generations zu 33 Jahren; den Überschufs von drei Jahren über die genaue Zahl 167 konnte man dann in Delphi als dreijührige Gnadenfrist erklären, die Apolion den Mermnaden über die πεποωμένη, d. h. den ihnen zustehenden fünf ytme gewährt hätte. Hdt I, 91. Vgl. dazu Schoene, Hermes IX, 496; Ed. Meyer, Forsch. zur alten Geschichte I (Halle 1892), 166, Anm. 1. Diese 170 Jahre verteilte man nach einer durchsichtigen Zahlenspekulation unter die einzelnes Könige. Näheres darüber bei Schubert, Könige von Lydien, S. 13 ff. Die 506 Jahre, welche die lydischen Könige vor Gyges nach Hdt. I, 7 ent dvo 12 200 είχοσι γενεώς ἀνδρών geherrscht haben sollen, beruhen auch nur auf einer 🚾 Hdt. einfach angenommenen sagengeschichtlichen Generationsrechnung eines Autom, der den Aufang der sogenannten Herakleidendynastie darnach bestimmte, das er Herakles 900 Jahre vor seine Zeit setzte, und das Ende nach der Königsreihe der Mermnaden feststellte. Vgl. Ed. Meyer a. a. O. 162 ff.

Neben der Königsliste Herodots liegt noch die der Chronographen w. nämlich bei Euseb. ed. Schoene II, 78—94; Synkellos ed. Bonn. I, 455, in Excerpt. lat. Barb. 44 b bei Euseb. I Append., p. 220, bei Malalas ed. Bonn. I, 151. 153 und Cedrenus, p. 136 c. Die Liste geht auf die des Sext. Iulius Africanus zurück, die wahrscheinlich in der des Xanthos wurzelt. Vgl. Gutschell. Gött. gcl. Anzeig. 1885, Nr. 6, S. 233 ff. — Klein. Schrft. III, 474. Nach der

Die neue Dynastie schlug eine offensive auswärtige Politik ein. Die Mehrung des Reiches war ein geeignetes Mittel, ihr Ansehen im

Liste regierten die fünf Mermnaden nur 153 Jahre, nämlich: Gyges 36, Ardys 38, Sadyattes 15, Alyattes 49, Kroisos 15. Die kleinen Änderungen einzelner Posten im Χρονογραφ. σύντομον b. Euseb. ed. Schoene I, Append. 92; in der Series regum ebenda p. 14, bei Hieronym. ebenda II, 77ff. u. s. w. sind nur Varianten der Liste des Africanus, welche ein anderes Schlußjahr (548. 545. 543) erreichen sollen. Vgl. Schubert, Könige von Lydien a. a. O., S. 16ff.; Erw. Rohde, Rhein. Mus. XXXIII, 196ff.; Gelzer, Iul. Africanus I, 219ff. — Die 153 Jahre sind wiederum nichts weiter als fünf γενεαί, aber zu je 30 Jahren, mit Hinzufügung der drei Gnadenjahre, und die Regierungszeiten der einzelnen Könige beruhen ebenfalls nur auf Zahlenspekulation. Vgl. Schubert, Könige von Lydien, S. 15.

Den Ausgangspunkt für die lydische Chronologie bildete das Ende des Reiches und der Fall von Sardeis, den die Chronographen in Ol. 58, 3 = Herbst 546 setzten. Diese Chronologie haben Apollodoros und Sosikrates (vgl. Bd. 12, 638 Anm.), sie findet sich auch bei Euseb. Vers. Arm. 1470 = 547/6; Hieron A. B. S. Abr. 1470, 1468, 1471 Schoene und bei Solin ed. Mommsen, p. 30, 13 (Ol. 58). Näheres bei Unger, Kyaxares und Astyages, Abhdl. d. bayer. Akad. Phil. Hist. Cl., Bd. XVI (1882), S. 237 ff. Die meisten neuern Gelehrten haben diesen Ansatz angenommen, Grote, Gesch. Griech. II<sup>2</sup>, 466; E. Curtius, Gr. Gesch. 16, 571; Ad. Holm, Gr. Gesch. I, 404, Anm. 12; Beloch, Gr. Gesch. I, 296, Anm. 1; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. I, § 502; Gelzer, Rhein. Mus. XXX, 242; Diels, Rhein. Mus. XXXI, 16 und 20; Schubert, Könige von Lydien 109; Evers, Das Emperkommen der pers. Macht unter Kyros (Berlin 1889), 8. — Duncker, Gesch. d. Altert. IV5, 326 kommt dagegen auf das Jahr 549, weil bei dem Brande des delphischen Tempels im Jahre 548/7 (vgl. S. 386, Anm. 4) die Geschenke, die Kroisos vor dem Feldzuge gegen Kyros nach Delphi stiftete, bereits beschädigt wurden. Hdt. I, 50. 51. Wäre das vor dem Falle von Sardeis geschehen, so hätte Hdt. dieses ungünstige Vorzeichen schwerlich unerwähnt gelassen. Hdt. I, 90. Allein, was Hdt. a. a. O. über die Botschaft des Kroisos und die Antwort des Orakels erzählt, ist offenbar nur eine von Delphi in Umlauf gesetzte Verteidigung, in der jener Brand nicht erwähnt zu werden brauchte. Außerdem redet Hdt. nur von der Beschädigung eines goldenen Löwen. Da ferner die Pflege der Verbindung mit Delphi in dem Hause der Mermnaden seit Gyges traditionell war, so ist es immerhin fraglich, ob Kroisos alle seine Weihgeschenke erst mit Rücksicht auf den Krieg gegen Kyros stiftete. Übrigens war nach dem Falle des Mederreiches im Jahre 550 dieser Krieg eine so nahe liegende, wichtige Frage geworden, dass sich Kroisos mit ihr schon vor 548/7 beschäftigt haben muß. Gegen Duncker vgl. Schubert a. a. O., S. 109 und Büdinger, Ber. d. Wiener Akad. XCII (1878), 203ff. Zusammenstellung der verschiedenen Ansätze des Falles von Sardeis durch neuere Gelehrte, die zwischen 557 und 534 schwanken, bei Büdinger a a. O., S. 197, der mit Rücksicht auf Angaben der parischen Marmorchronik (vgl. S. 12) und in Xenophons Kyrupaidie, die auf den lydischen Krieg unmittelbar den babylonischen vom Jahre 538 folgen läßt, den Fall von Sardes in das Jahr 541/0 setzt. Die Ausführungen Büdingers sind allerdings keineswegs zwingend (vgl. Schubert

Reiche zu heben und zu sichern. Bei der Bedeutung des Handels und der Industrie in Lydien war eine unmittelbare Verhindung mit dem Meere für das Land von großem Interesse. Gyges ging daher gegen die ionischen Städte vor, welche den Zugang zur Küste versperrten und die gewinnreiche Vermittelung des Handels zwischen der See and

a. a. 0.; A. Holm, Burs. Jahresber. 1880 III, 315), aber zu demzeilten Ergelinisse ist dann auch Joh. Toepffer, Quaest. Pisistratene (Dorpat 1886, Diss.) 115 ff. gekommen.

Wer dem Datum des Apollodores und Sosikrates für den Fail von Sardeis = Herbst 546 folgte und mit Hitt. 170 Regierungsjahre der Mermaalen annahm, erhielt 547/6 als letztes Jahr des Kroisos und 717/6 als letztes des Kandanles Vgl. Plin. H. N. XXXV, 35: duodevicesima olympiade interiit Candanles auf ut quidam tradunt endem anno quo Romulus = 717 (vgl. dazu Ed. Meyer, Forsch. zur alten Gesch. I., 161, Anm. 1). Diese Datierung, nämlich neel vie öxrozendeximp öleuniede (= 720/17) hatte nach Clem. Alex. Strom., p. 398P auch Dionys. Hal (vgl. dazu Bd. P., S. 458, Anm. 6 und A. v. Gutschmid, Gött. gel. Anz. 1885, Nr. 6, S. 234 = Kl. Schrift. HI, 474). Allein daraus folgt nech nicht, daß Hit. selbst den Fall von Sardeis in das Jahr 546 setzte. Freilich ist anderseits hei der von Hit. befolgten Komposition kein Gewicht darauf zu legen. daß nach I, 59 und 65 Peisistratos bereits zum dritten Male über Athen herrschte, als Kroisos sich nach der Bundesgenossenschaft der mächtigsten Hellenen umsah. Peisistratos kam im Jahre 539/8, vielleicht schon einige Jahre früher zum dritten Male zur Herrschaft. Vgl. S. 319 Anm.

Xanthos setate den Regierungsantritt des Gyges in Ol. 18 = 708/5. Clemens Alex. Strom., p. 398 P (vgl. dazu Bd. 1º, S. 458., Anm. 6 und A. v. Gurselmid a. u. O.). Den Ansatz des Xanthos hieten auch Plin. u. u. O. und Euphorion bei Clemens Alex. Strom., p. 389 P: zani Pōyyr ... 5; ponkeiner nggren ans vō; oxenzandezata; Okumandos; Zwischen 708/5 und 546 liegen 158 his 162 Jahre, die sich mit keiner Geschlechterrechnung in Einklang bringen lassen, dagegen beläuft sich die Zeit zwischen 707/6 und 741/0 auf gerale 157 Jahre oder fünf Geschlechter. Xanthos muß also wohl den Fall von Sardeis 541/0 angesetzt haben.

Dieser Ausatz findet sieh nun im Marm. Par., der ültesten, unmittelbur vorliegenden Quelle. Nach Ep. 35 kam Alyattes 341 Jahre (die letzten entscheidenden Ziffern haben sieh erhalten) vor Diognetos = 604 (vgl. Bd. U. 697, Anm. 1 und H. 312 Anm.) zur Regierung. Nach Ep. 41 sehickte Kroisos 292 Jahre (die entscheidenden Ziffern stehen wiederum fest) vor Diognetos = 555 seine Gesandtschaft nach Delphi. Offenbar hat letztere Angabe den Regierungsantritt des Kroisos im Auge (vgl. Schubert, Könige von Lydien, S. 92; Toepder, Quaest, Pisistrateae 119). Alyattes regierte nach der wahrscheinlich auf Xanthos zurückgehenden Liste der Chronographen 49 Jahre. 604 bis 555 = 49. Da Kroisos nach den Chronographen 15 Jahre regierte, so ergiebt sich 541,0 als Jahr des Falles von Sardes. Eine Bestätigung erhält dieser Schluß dadurch, daß das Marm, Par. Ep. 42 (wo der Name des Archon und die Ziffer ausgefällen sind) bei dem Datum des Falles von Sardeis die Blüte des Hipponax vermerkt; quem certum est LX (Hympiade (640/37) füsse. Plin. H. N. XXXVI, 5.

dem Binnenlande in Händen hatten. Er richtete seine Angriffe gegen Smyrna, Kolophon und Miletos. Die Milesier leisteten kräftig Widerstand, so dass der lydische König es geratener fand, mit ihnen gute Beziehungen anzuknüpfen 1. Ebenso wehrten sich die Smyrnaier tapfer und erfochten in der Hermos-Ebene über die dichten lydischen Reiterscharen einen glänzenden Sieg 2. Aber Kolophon wurde von den Lydern eingenommen und verlor durch den Krieg viel von seinem großen Reichtume 3. Auch die Troas bis zum Hellespontos, wo Gyges den Milesiern die Kolonie Abydos anzulegen gestattete, kam unter lydische Herrschaft 4.

Während so der Lyderkönig die Grenzen seines Gebietes im Westen und Norden bis zum Meere vorschob, erfolgte plötzlich ein Einbruch barbarischer Stämme, welcher die ganze Existenz des Reiches in Frage stellte. Infolge einer großen Völkerschiebung in der russisch-kaspischen Steppe und des Vordringens der skolotischen Skytken nach dem schwarzen Meere, wurden die Kimmerier, anscheinend ein den Thrakern verwandtes Volk, aus ihren Wohnsitzen an der Nordküste des Pontos verdrängt und zogen vom Tyras (Dnjestr) wahrscheinlich über die Donau nach Thrakien. Hier schlossen sich ihnen thrakische Stämme, namentlich die Trerer, an, worauf der Völkerschwarm nach Kleinasien übersetzte <sup>5</sup>. Zunächst wurden Bithynien und Phrygien

<sup>1)</sup> Hdt. I, 15. Vgl. Strab. XIII, 590 und dazu Bd I2, 467, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Mimnermos besang den Sieg in einer Elegie. Bergk, P. L. G. II<sup>4</sup>, 31, Frgm. 13. 14 (Paus. IX. 29, 4; Stob. VII, 12) vgl. Paus. IV. 21, 5; Aristeid. I, 373 Df.; Plut. Parall. gr. 30, p. 312. — Nach Nikol. Dam. Frgm. 62, Müller III, 395 wurde von Gyges Magnesia erobert. Es handelt sich gewiß um Magnesia am Hermos (Sipylos), da diese Stadt beim Vordringen der Lyder nach dem untern Hermosthal nicht umgangen werden konnte, und in der (übrigens anekdotischen) Erzählung des Nikol. Dam. ein Smyrnaier die Hauptrolle spielt. Auch die Amazonensage, die daselbst vorkommt, war gerade in der Gegend von Ephesos und Smyrna lokalisiert.

<sup>3)</sup> Hdt. I, 15: Κολοφῶνος τὸ ἄστυ εἶλε. Schwerlich nur die Unterstadt im Gegensatz zur πόλις oder Burg. Vgl. R. Schubert, Könige von Lydien 30. Den durch ΰβρις verschuldeten Fall Kolophons erwähnt Theognis v. 1103. Über den Reichtum der Kolophonier vor dem Lyderkriege vgl. Bd. I², S. 310, Anm. 6.

Strab. XIII, 590. Vgl. Duncker, Gesch. d. Altert. II<sup>5</sup>, 575; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 294.

<sup>5)</sup> Nach einem λόγος, dessen Überlieferung sich Hdt. IV, 11 am meisten anschließt (τῷ μάλιστα λεγομένῳ αὐτὸς πρόσκειμαι) wurden die Kimmerier von den skolotischen Skythen verdrängt (vgl. Hdt. I, 15) und zogen vom Tyras ab. Auch nach dem Wundermanne Aristeas von Prokonnesos, den die Chronographen zu einem Zeitgenossen des Kyros und Kroisos machten (Suid. s. v.) und dessen Gedicht Αριμάσπεια jedenfalls schon am Anfange des 5. Jahrhunderts vorhanden war

überschwemmt. Der phrygische König Midas (II), der Sohn des Gordias (II) soll sich nach der Sage durch Trinken von Stierblut das Leben genommen haben 1. Aus Bithynien mußten die Kimmerier vor

(vgl. Erw. Rohde, Psyche 382—385), mußten die Kimmerier aus ihrem Lande am schwarzen Meere vor den Skythen weichen. Hdt. denkt sich die Wohnsitze der Kimmerier von der Halbinsel Taman bis zum Dnjestr. Ein Rest dieser ältern Bevölkerung erhielt sich wahrscheinlich in den Taurern auf der Krim, in deren Umgegend Ortsnamen noch späterbin an die Kimmerier erinnerten. Hdt. IV, 12; Strab. XI, 494; K. Neumann, Die Hellenen im Skythenlande, S. 554.

Herodots Erzählung von den Kimmeriern und Skythen ist aus verschiedenen Quellen komponiert (vgl. über dieselben A. v. Gutschmid, Klein. Schrift. III, 431) und leidet an zwei irrigen Vorstellungen. Hdt. glaubte, dass die Kimmerier, vor den Skythen fliehend, sich von Tyras ostwärts gewandt hätten und längs der Ostküste des schwarzen Meeres nach Kleinasien und im besondern nach Sinope gezogen wären. Hdt. IV, 12, vgl. I, 103; IV, 1; VII, 20. Allein dieser Weg an der Ostküste ist für eine größere Völkermasse unpassierbar. Vgl. Neumann a. a. O., S. 113. Alle Wahrscheinlichkeit spricht dafür, daß die Kimmerier von der Donau her nach Kleinasien kamen. So erklärt sich auch das gleichzeitige Erscheinen thrakischer Stämme. Vgl. Deimling, Die Leleger (Leipzig 1862), S. 51ff.; Ed. Meyer, Gesch. d. Troas, S. 73ff.; Gesch. d. Königreichs Pontos, S. 22ff.; Gesch. d. Altert. I, § 452 ff.; II, § 293 (an letztgenannter Stelle erklärt jedoch E. M. die Auffassung Hdts. für möglicherweise richtig; vielleicht seien die Kimmerier über den Kaukasus gedrängt worden); Gelzer, Rhein. Mus. XXX, 250 ff.; U. Höfer, De Cimmeriis, Belgrad 1891, Progr. Vgl. auch Duncker, Gesch. d. Altert. I5, 463 ff.; II6, 583 ff.; V5, 510 ff. Die Trerer ein thrakischer Stamm nach Thuk. II, 96; Strab. I, 59; Steph. Byz. s. v. Τρήρος. Τράφες bei Theopompos, Frgm. 313 (Steph. Byz. a. a. O.). Kallinos (Bergk, P. L. Gr. II4, p. 5, Frgm. 3-5) unterscheidet die Trerer von den Kimmeriern. Spätere wußten nicht recht, in welchem Verhältnisse beide Völkerschaften zu einander standen. Strab. I, 61: οί Κιμμέριοι ούς και Τρήρας ονομάζουσιν, η έκείνων τι έθνος. XIV, 647 (Kallisthenes) Τρηφών Κιμμερικού έθνους. ΧΙΙΙ, 573: αί Τρηφών και αί Κιμμερίων έφοδοι. Vgl. Rohde, Rhein. Mus. XXXVI, 362, 3. — Ein zweiter Irrtum Herodots besteht darin, dass er die Skythen bei der Verfolgung der Kimmerier den Weg verfehlen und in Medien einbrechen lässt. Er identifiziert fälschlich die sakischen Skythen, welche im letzten Drittel des 7. Jahrhunderts von Osten her über Iran in die westlichen Kulturländer einfielen und bis zu den Grenzen Agyptens kamen, mit den Skoloten. Hdt. I, 103. 105-106; IV, 1. 12; VII, 20. Vgl. Ed. Meyer, Gesch. d. Königreichs Pontos, S. 22; Gesch. d. Altert. I, § 463; A. v. Gutschmid, Kleine Schrift. III, 432. - Spätere Autoren verschmolzen die Züge der Kimmerier, Skythen und Amazonen (die schon Hdt. IV, 110 mit den Skythen in Verbindung bringt). Vgl. Gelzer, Rhein. Mus. XXX, 260; Roscher, Mythol. Lex. I, 275, Art. Amazonen.

1) Strab. I, 61; vgl. Steph. Byz. s. v. Συασσός. Midas Tod nach Euseb. Vers. Arm. Abr. 1321 = 696; Hieron. Abr. 1321 Schoene, Abr. 1318 F; nach Africanus bei Leo Gramm. in Cramer, Anecd. Par. II, 264 um 676. Midas, der erste Nichthellene, welcher Weihgeschenke nach Delphi stiftete. Hdt. I, 14. Über die phrygischen Könige, deren Geschlecht vermutlich mit Gordios IV. ausstarb, worauf

dem nachdrängenden thrakischen Stamme der Bithyner weichen, der sich daselbst festsetzte <sup>1</sup>. Die Hauptmasse der Kimmerier zog zunächst längs der Südküste des Pontos ostwärts. Längere Zeit behaupteten sie sich auf der Landzunge von Sinope <sup>2</sup>. Wahrscheinlich in Armenien machte ein assyrischer Statthalter mit ihnen gemeinsame Sache und empörte sich. Aber König Assarhaddon schlug im Jahre 679 die Kimmerier unter Tiušpa und wandte dadurch die Gefahr von seinem Reiche ab <sup>3</sup>.

Es scheint nun eine Rückflut in der Völkerbewegung eingetreten zu sein, von der namentlich Lydien bedroht wurde. Gyges suchte einen Rückhalt an Assyrien und huldigte dem Großkönige Assurbanipal (668-626). Aber als er die Kimmerier geschlagen und zwei gefangene Häuptlinge nach Ninive geschickt hatte, sagte er sich von der assyrischen Oberhoheit wieder los (um 660) und verband sich mit Psammetichos von Sais, dem mächtigsten unter den assyrischen Vasallenfürsten Agyptens, der damals gerade die übrigen Kleinfürsten des Landes zu beseitigen und die Einheit und Unabhängigkeit des Pharaonenreiches wieder herzustellen begann. Mit Hilfe der ionischen und karischen Söldner, die ihm Gyges sandte, wurde Psammetichos Herr über ganz Agypten. Assurbanipal konnte nicht einschreiten, da ihm anderwärts die Hände gebunden waren. Bald darauf brachen die Kimmerier mit aller Macht in Lydien ein. Gyges fand im Kampfe den Tod, das ganze Land wurde überschwemmt und verheert, die Hauptstadt mit Ausnahme der festen Burg vom Kimmerier Lygdamis erobert. Den Fall von Sardeis behandelten die Chronographen als Epoche und setzten ihn in das Jahr 657 4.

die Einverleibung des Landes in Lydien durch Kroisos erfolgte, vgl. v. Gutschmid, Gordios, Kleine Schrift. III, 457 ff.

Arrian, Bithyniaka Frgm. 37 (Eustath. z. Dionys. 322) b. Müller, Frgm.
 H. Gr. III, 593. Die Bithyner nach eigener Überlieferung Thraker vom Strymon.
 Hdt. VII, 75. Weiteres bei Ed. Meyer, Gesch. d. Troas, S. 76 ff.

<sup>2)</sup> Hdt. IV, 12; Ps. Skymnoi 947 ff. Vgl. Bd. I2, 465, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Bericht Assarhaddons b. Schrader, Keilinschr. Bibliothek II, 129, v. 6. Eine babylonische Chronik (Winckler, Zeitschr. f. Assyriol. II, 159. 305 Col. 4, 2 = Schraders Keilinschr. Biblioth. II, 283) berichtet von einer Niederlage der Kimmerier in Assyrien im zweiten Jahre Assarhaddons = 679. Vgl. H. Winckler, Unters. zur altoriental. Gesch. (Leipzig 1889) 112 ff. 120 ff.; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. I, § 453; II, § 293.

<sup>4)</sup> Über die Beziehungen des Gyges zu Psammetichos vgl. Bd. I², 476, über die zu Assurbanipal und die Einfälle der Kimmerier vgl. die Annalen Assurbanipals bei Ed. Schrader, Keilinschr. Bibliothek II, 173 (Text und Übersetzung) (Smith, Hist. of Assurbanipal, p. 64 sqq.) und dazu Hdt. I, 15. Den Einbruch der

Nach der Überrumpelung des lydischen Reiches fielen die Horden über Ionien her. Die blühende Stadt Magnesia am Maiandros wurde von den Trerern völlig zerstört 1. In Ephesos rüttelte der Lynker Kallinos durch seine Gedichte die Bürger aus ihrer sorglosen Unthätigkeit auf und spornte sie zu mannhaftem Widerstande an 2. Die Kimmerier verbrannten den Artemistempel 3, aber gegen die Stadt selbst vermochten sie nichts auszurichten. Auch die übrigen Griechenstäde wurden nur durch die Verwüstung ihres Gebiets geschädigt. "Es wer ein Raubzug, aber nicht eine Unterweifung der Städte" 4. In einzelnen

Kimmerier und die Eroberung von Sardeis hatte der gleichzeitige Lyriker Kallinos erwähnt. Frgm. 2 und 5 Bergk, P. L. Gr. 114, 5 (Strab. XIV, 647; XIII, 627). Lygdamis, Führer der Kimmerier bei der Eroberung von Sardeis: Strab. I 61. Kallisthenes (Strab. XIII, 627; XIV, 647) redete von zwei Einbrüchen der Kimmerier und zwei Eroberungen der lydischen Hauptstadt. Die erste wäre dard die Kimmerier, die zweite durch Trerer und Lykier (?) erfolgt. Allein es hande sich dabei nur um eine irrige Kombination des Kallisthenes. Da Kallinos von der Eroberung der Stadt durch die Kimmerier gesprochen hatte, aber Magneis am Maiandros noch als blühende Stadt kannte, während Archilochos bereits 🛎 Zerstörung Magnesias durch die Trerer ewähnte, so schloss Kallisthenes daras, dass Archilochos jünger als Kallinos wäre und dass zu seiner Zeit die Kimmerie, zu deuen er die Trerer rechnete (vgl. S. 462 Anm), zum zweitenmal eingefallen wären und dabei auch Sardeis erobert hätten, weil dieses Ereignis gewöhnlich ent in die Regierung des Ardys gesetzt wurde. Die Eroberung von Sardeis zur Za des Kallinos musste also bei einem ältern Einfalle erfolgt sein. Vgl. Geize, Rhein. Mus. XXX, 259 ff.; Rohde, ebenda XXXVI, 560. Herodotos und der Bericht Assurbanipals wissen nur von einer Eroberung der Stadt.

Nach Hdt. I, 15 ygl. I, 103 ff.; IV, 1) kamen die Kimmerier erst unter Ardys nach Asien und eroberten erst unter seiner Regierung Sardeis. Dieser Intum Herodots beruht auf seiner falschen Kombination des Kimmeriereinfalles mit dem Einbruche der sakischen Skythen (vgl. S. 462, Anm.). Die Chronographes setzten den Fall von Sardeis in das siebente Jahr des Ardys, also nach ihre Liste in das Jahr 657. Vgl. Bd 12, 459 Anm. Eine andere Datierung rückt den Einfall der Kimmerier (und Amazonen) bis kurz nach der Herakleidenwanderung oder bis etwas vor Homers Blüte hinauf, weil die Kimmerier Od. XI, 14 erwihm werden. Euseb. Vers. Arm. Abr. 939 Hieron. 940); vgl. Euseb. Vers. Arm. Abr. 873 (Hieron Abr. 871; Synkell., p. 333, 17. Vgl. dazu Gelzer, Rhein. Mus. XXXVI, 563.

1° Architochos, Frgm. 20 und Kallinos, Frgm. 3 (Strab. XIV, 647; Constrom. 1, 398 P. Athen. XII, 525 c': Theognis v. 603, 1103: "Yaqış xal Mayran denen die Magneten vor dem Falle ihrer Stadt glücklich gekämpft hatten (Kalling, Frgm. 3°, in Besitz genommen. Strab. XIV, 647.

<sup>2&</sup>quot; ballinos, Frgm. 1.

S' Hesych s v. Arydanae; Kallimachos, Hymn. in Dian. 251; vgl. Each Vers. Arm. Abr. 873; Hieron. Abr. 871.

<sup>4&#</sup>x27; tidt. 1, 6: or narasseogij ejerero rør nokur, akk' de inobegije denye

Gegenden ließen sich allerdings die Kimmerier nieder; in Antandros sollen sie sich einhundert Jahre lang gehalten haben <sup>1</sup>. Andere Scharen setzten jedoch das Wanderleben fort und durchstreiften ganz Kleinasien. Der Schwarm des Lygdamis wurde in Kilikien vernichtet <sup>2</sup>.

Dem Sohne und Nachfolger des Gyges, der gewöhnlich Ardys, bei Xanthos Alyattes heißt, gelang es allmählich, das lydische Reich wieder herzustellen. In seiner schwierigen Lage huldigte er freilich (nach 646) durch eine Gesandtschaft dem Großkönige Assurbanipal, als dieser nach der Niederwerfung eines von seinem Bruder Samassumukin von Babylon erregten Außtandes und der Bezwingung Elams eine drohende Machtstellung erlangt hatte 3. Allein die nominelle Oberhoheit des Großkönigs war nur eine vorübergehende, da sich bald darauf die für den Bestand des Assyrerreiches verhängnisvollen Bewegungen zu entwickeln begannen. Ardys befestigte seine Stellung so weit, daß er die Offensive gegen die Ionier wieder aufnehmen konnte. Er fiel ins Milesische ein und eroberte das durch eine schwere Niederlage im Kriege mit den Samiern oder Milesiern geschwächte Priene 4. Sein Nachfolger Sadyattes erneuerte den Krieg gegen Miletos 5 und vererbte ihn auf seinen Sohn Alyattes 6.

Dieser thatkräftige Herrscher, der nach den ältern Quellen von 604 bis 555 regierte, vertrieb die Reste der Kimmerier aus dem westlichen Kleinasien und dehnte dabei sein Reich bis zum Halys aus. Am adramyttischen Golfe, wo sich Kimmerier niedergelassen hatten, begründete er Adramytteion und machte es zum Sitze eines lydischen Statthalters 7. Zugleich setzte er eifrig den Krieg gegen Miletos fort,

Aristoteles, Frgm. 478 Rose, Aristot. Frgm.<sup>3</sup>, p. 305 (Steph. Byz. s. v. "Αντανθρος; Plin. H. N. V, 123).

<sup>2)</sup> Strab. I, 61.

Bericht Assurbanipals, S. 463, Anm. 4. Vgl. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. I, § 455.

<sup>4)</sup> Hdt. I, 15. Nach Aristoteles, Frgm. 576 Rose, Aristot. Frgm.<sup>3</sup>, p. 356 (Zenob. Prov. 6, 12; Plut. Quaest. Gr. 20) erfochten die Prieneer über die Samier einen Sieg, im siebenten Jahre darauf erlitten sie παρὰ τὴν καλουμένην Δρῦν die große Niederlage durch die Milesier. Aber die Samier sagen in der Inschrift des Athena-Tempels von Priene, daß sie die Priener "bei der Eiche" geschlagen hätten. CIGr., Nr. 2254. 2905.

<sup>5)</sup> Hdt. I, 17 und 18. Vgl. Nikol. Dam. Frgm. 63.

<sup>6)</sup> Auf lydischen Münzen steht FAΛFEIATEΣ, die richtige Schreibart des Namens würde also Aleiates sein. Vgl. J. Imbert, Babylonian and Oriental Record V (1891), 3ff.

<sup>7)</sup> Hdt. I, 16. Vgl. Polyain, Strat. VII. 2, 1. Damals mußten offenbar die Kimmerier aus Antandros weichen. Vgl. oben Anm. 1. Über die Begründung Busolt, Griechische Geschichte. II. 2. Auß.

wo sich Thrasybulos, ein Freund des korinthischen Fürsten Periandros, zum Tyrannen aufgeworfen hatte <sup>1</sup>. Alljährlich wurde das milesische Gebiet von den Lydern verwüstet. Die Milesier, nur von den Chiern unterstützt, waren dem Feinde im offenen Felde nicht gewachsen. Am Limenion in ihrem eigenen Gebiete und bei einem Vorstoße in die Maiandros-Ebene erlitten sie schwere Niederlagen. Aber anderseits vermochten die Lyder weder die Mauern Milets zu erstürmen, noch den Hafen zu blockieren, da die Milesier die See beherrschten. Eine Belagerung hatte wenig Aussicht auf Erfolg. Unter diesen Umständen kam ein wahrscheinlich durch Periandros vermittelter Friedensund Bündnisvertrag zustande, der den Krieg im zwölften Jahre nach seiner Erneuerung durch Sadyattes beendigte <sup>2</sup>.

von Adramytteion unter Alyattes vgl. Aristoteles b. Steph. Byz. s. v. Αδοαμύττειον; Nikol. Dam. Frgm. 63 und 65; Strab. XIII, 613; Ps. Skylax Peripl. 93. — Über die Ausdehnung des lydischen Reiches vgl. die Bemerkung Ed. Meyers, Gesch. d. Altert. II, § 295. Kriegszug des Alyattes nach Karien: Nikol. Dam. Frgm. 65; vgl. Suid. s. v. Δλνάττης.

1) Hdt. I, 20—22. Vgl. über Periandros und Thrasybulos Bd. I², 647, Anm. 1 und S. 648, Anm. 4. Aristot. Pol. V. 5, p. 1305 a, v. 17 hat wohl den Thrasybulos im Auge, wenn er sagt: έγίνοντο δὲ τυραννίδες πρότερον μάλλον ἡ νῦν καὶ διὰ τὸ μεγάλας ἀρχὰς έγχειρίζεσθαί τισιν, ιδοπερ ἐν Μιλήτφ ἐκ τῆς πρυτανείας πολλών γάρ ἡν καὶ μεγάλων κύριος ὁ πρύτανις. Vgl. Bd. I², 630, Anm. 1.

2) Hdt. I, 17-22 (vgl. Polyain. Strat. VI, 47) 25. Hdt. erzählt nach delphischer Quelle eine Legende über die Ursache des Friedenschlusses. Im zwölften Jahre des Krieges wäre bei der Verwüstung des milesischen Gebietes der Tempel der Athena zu Assessos (vgl. Bd. I2, S. 306, Anm. 3) niedergebrannt. Bei der Rückkehr nach Sardes wäre Alyattes erkrankt und hätte Gesandte nach Delphi geschickt, um den Gott über seine Krankheit zu befragen. Die Pythia hiitte aber jeden Spruch verweigert, bis die Lyder den Tempel wieder aufgebaut hätten. Aus milesischer Quelle schaltet dann Hdt. ein, dass Periandros von dieser Antwort des Orakels den Thrasybulos sofort in Kenntnis gesetzt hätte, damit er den Umständen nach seinen Entschlus fassen könnte. Als darauf ein lydischer Herold nach Miletos kam, um einen Waffenstillstand bis zum Wiederaufbau des Tempels zu vermitteln, wurde er durch eine List des Thrasybulos über die Zustände in der Stadt völlig getäuscht. Letzterer hatte nämlich alles Getreide zu einem großen Haufen auf dem Markte aufschütten lassen und den Milesiern bei der Ankunft des Heroldes befohlen, ausgelassene Festtage zu halten, damit derselbe seinem Könige von dem Wohlleben in der Stadt berichten könnte. Alyattes hatte geglaubt, daß in Miletos großer Mangel herrschte und war nicht wenig erstaunt, als er den unerwarteten Bericht seines Heroldes hörte. Er beschlofs darauf mit den Milesiern Frieden zu schließen. Nach dem Friedensschlusse erbaute er der Athena zwei Tempel statt des einen, wurde darauf selbst gesund und stiftete zum Danke nach Delphi Weihgeschenke (vgl. Paus. X. 16, 1). Damit läuft die Erzählung wieder in die delphische Quelle zurück.

Sie ist aus verschiedenen Bestandteilen gebildet. Die Erkrankung des Königs

Alyattes war gewiss auch infolge der Entwickelung der politischen Verhältnisse in Asien geneigt, den Milesiern die Hand zum Frieden zu bieten. König Assurbanipal von Assyrien hatte trotz mancher gefährlicher Aufstände den Bestand des Reiches der Hauptsache nach aufrecht erhalten. Ägypten hatte freilich die assyrische Oberhoheit abgeschüttelt und auch die Meder scheinen unter Phraortes (pers. Fravartis) aus dem Geschlechte des Dejokes (assyr. Dajaukku) noch zur Zeit Assurbanipals sich nicht nur frei gemacht, sondern auch über die Grenzen ihres Landes hinaus einen Teil Irans unterworfen zu haben 2. Unmittelbar nach dem Tode Assurbanipals im Jahre 626 erlitt das assyrische Reich den ersten schweren Stofs, indem Nabupalusur (Nabopalassar) in Babylon sich unabhängig machte und eine selbstständige, nationale Dynastie begründete 3. Bald darauf begannen, wahrscheinlich vom kaspischen Meere her kommend, fremde Reitervölker (sakische Skythen) Vorderasien zu überschwemmen. In ihrem

und die Stiftung von Weihgeschenken an den delphischen Gott zum Danke für seine Genesung ist verbunden mit dem Brande und dem Wiederaufbau des Athenatempels, sowie mit dem Abschlusse des Friedens, der den Wiederaufbau erst möglich machte. Dazu kommt dann das Eingreifen des Periandros und die Täuschung des Alyattes durch die Kriegslist, wozu Hdt. I, 22 bemerkt: ws έγω πυνθάνομα, δι' ούδεν άλλο εγένετο ή διαλλαγή (vgl. zu diesem Strategem: Polyain VII, 36; Laert. Diog. I, 48). R. Schubert, Könige von Lydien 44ff. Die Voraussetzung des Strategems, dass Alyattes der Meinung gewesen sein sollte, σιτοθείην τε είναι λοχυρήν έν τῷ Μιλήτῳ κτλ. ist schwerlich richtig. Miletos hatte ja freien Verkehr mit der See. Dagegen hat wahrscheinlich Periandros vermittelt, der nicht nur mit Thrasybulos, sondern auch mit Alyattes befreundet war. Vgl. Hdt. III, 48. Die Weihgeschenke des Gyges befanden sich in dem von Kypselos, dem Vater des Periandros, zu Delphi erbauten Schatzhause. Dorthin wurde auch der von Kroisos gestiftete goldene Löwe gebracht. Hdt. I, 14. 50. Während die korinthische Aristokratie mit der samischen befreundet und mit der milesischen verfeindet gewesen war (Bd. I2, 448, 451, 456), knüpfte Periandros wohl infolge des Gegensatzes zu den samischen Geomoren, mit dem Beherrscher Milets gute Beziehungen an. Eine Beendigung des milesisch-lydischen Krieges lag offenbar auch im Interesse des korinthischen Handels, den Periandros zu heben bemüht war.

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. I2, 475 und II, S. 463.

<sup>2)</sup> Duncker, Gesch. d. Altert. II<sup>5</sup>, 452 ff. 470 ff.; IV<sup>5</sup>, 210 ff. 242; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. I, § 462; Delattre, Le peuple et l'empire des Mèdes, Brüssel 1883; Th. Nöldeke, Aufsätze zur pers. Geschichte (Leipzig 1887) S. 1 ff.; J. V. Prášek, Medien und das Haus des Kyaxares, Berl. Stud. XI. 3 (1890), 1—110. Über den zweifelhaften Wert der von Hdt. I, 162 ff. überlieferten Regierungszahlen der medischen Könige vgl. Schubert, Könige von Lydien, S. 53 (dagegen Evers, Wochenschr. f. kl. Philol. 1886, Nr. 40, Sp. 1252 und 1888, Nr. 39, Sp. 946); Nöldeke a. a. O. S. 2 f. Vgl. auch Ed. Meyer, Forsch. zur alten Gesch. I, 162.

<sup>3)</sup> Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. I, § 480 ff.; Duncker II5, 474 ff.

Verlaufe und in ihren Folgen ist die gewaltige Völkerwelle den Zügen der Hunnen und Mongolen zu vergleichen. Das bereits gelockerte assyrische Reich wurde schwer erschüttert <sup>1</sup>. Phraortes fiel in Assyrien ein, wurde aber zurückgeschlagen und fand im Kampfe den Tod <sup>2</sup>. Auch die Perser drangen gegen Ende des 7. Jahrhunderts aus ihrem Gebirgslande gegen den Choaspes (Susiana) vor und gelangten unter dem Geschlechte der Hakhâmaniš (Achaimeniden) zu festerer staatlicher Ordnung. Der Begründer der Dynastie oder der erste Herrscher, von dem sich eine geschichtliche Erinnerung erhielt, war Tšaišpiš (Teispes), der Urgrofsvater des Kûruš (Kyros) <sup>3</sup>.

Als sich die Flutwelle der skythischen Invasion verlaufen hatte, verbanden sich Nabupalusur und Kyaxares (pers. Huwakhšatra), der Nachfolger des Phraortes, zum entscheidenden Schlage gegen Assyrien. Um 606 wurde von ihnen Niniveh erobert. Das assyrische Volk und Reich ging in einer gewaltigen Katastrophe gänzlich zugrunde. Den Babyloniern fielen Mesopotamien und Syrien zu, den Medern die Gebiete östlich und nördlich vom Tigris 4. Auch die Perser, die während dieser Ereignisse den um 596 zugrunde gegangenen elamitischen Staat vernichtet zu haben scheinen 5, mußten die medische Oberhoheit anerkennen. Im Nordwesten wurden Armenien und Kappadokien den Medern botmäßig.

Das medische Reich hatte die Grenze des lydischen erreicht. Ein Zusammenstofs war bei der aggressiven Politik des Kyaxares unvermeidlich geworden. Mehrere Jahre hindurch kämpften die Lyder und Meder mit wechselndem Glücke. Da trat am 28. Mai 585 während einer Schlacht eine angeblich von dem Milesier Thales vor-

Ed. Meyer a. a. O., § 463 ff.; Duncker II<sup>5</sup>, 452 ff. 475 ff.; vgl. auch A. v. Gutschmid, Kleine Schrift. III, 432; Th. Nöldeke a. a. O., S. 8; Prášek a. a. O., S. 64 ff.

Ed. Meyer a. a. O., § 462; Duncker a. a. O. H<sup>5</sup>, 470; IV<sup>5</sup>, 212; Nöldeke
 a. a. O., S. 6; Prášek a. a. O. 62.

<sup>3)</sup> Ed. Meyer a. a. O. I, § 466; Duncker a. a. O. IV<sup>5</sup>, 247 ff.; Hommel, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. III, § 63. Kyros nennt sich und seine Vorfahren bis Teispes Könige von Anšan. Ed. Meyer u. A. verlegen Anšan nach Susiana, doch ist es mit größerer Wahrscheinlichkeit bei Pasargadae, etwa im Süden und Südosten des Nirissees, zu suchen. Vgl. Evers, Das Emporkommen der persischen Macht unter Kyros (Berlin 1884, Progr.) 30 ff.; Der hist. Wert d. gr. Berichte über Cyrus und Cambyses (ebenda 1888) 5 ff.; Wochenschr. f. kl. Philol. 1888, Nr. 31, Sp. 947; Nöldeke a. a. O., S. 16.

<sup>4)</sup> Ed. Meyer a. a. O., § 481 f.; Duncker a. a. O. II<sup>5</sup>, 450 f. 479 ff.; IV, 222; Nöldeke a. a. O., S. 9.

<sup>5)</sup> Ed. Meyer a. a. O., § 466.

ausgesagte totale Sonnenfinsternis ein. Der Schrecken über das Naturereignis unterbrach den Kampf und erleichterte die Anknüpfung von Friedensverhandlungen 1. Unter der Vermittelung des Syennesis von Kilikien und Nebukadnezars von Babylon, die einer weitern Ausdehnung der medischen Herrschaft Schranken setzen wollten, kam der Friede zustande. Der Halys wurde die Grenze beider Reiche, und die Tochter des Alyattes heiratete Astyages, des Kyaxares Sohn.

Nach Beendigung des medischen Krieges hatte Alyattes wieder freie Hand gegen die Ionier. Smyrna wurde von ihm eingenommen und zerstört, aber eine Unternehmung gegen Klazomenai scheiterte völlig, und die Lyder mußten unter schweren Verlusten zurückgehen<sup>2</sup>.

<sup>1)</sup> Hdt. I, 74; 103; Xenophanes und Eudemos b. Diog. Laert. I, 23; Eudemos b. Clemens Alex. Strom. I, 302 A; Cic. Divin. I, 49. 112; Plin. H. N. II. 12, 53. Es steht nunmehr fest, dass es nicht die für Kleinasien nur partielle Finsternis vom 30. September 610, sondern die totale vom 28. Mai 585 war. Für letztere entscheiden auch historisch-chronologische Gründe und die Angaben der Chronographen. Plin. a. a. O. setzt sie Ol. 48, 4 = 585/4, Eudemos bei Clemens a. a. O.: von Ol. 50 (580/76); Euseb. Vers. Arm. 1433 = 584/3; Hieron. Abr. 1432 Schoene = 585/4; P. Abr. 1430; A. Abr. 1429; F. 1427. Apollodoros setzte mit Rücksicht auf die Finsternis die Blüte des Thales Ol. 48, 4 = 585/4 an. (Über die Grenzen der Möglichkeit einer Voraussagung der Finsternis vgl. weiter unten S. 496, Anm. 6.) Vgl. R. Zech, Astron. Untersuch. über die wichtigern Finsternisse u. s. w., Preisschr. d. Jablonowskischen Gesellsch. 1853, S. 57ff.; Hansen, Abhdl. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. Math. Physik. Kl., Bd. VII, 379ff.; Martin, Rev. archéol. IX (1864), 184; G. Hofmann, Die Sonnenfinsternis des Thales, Triest 1870, Progr. und Sämmtliche von gr. und lat. Schriftstellern erwähnte Sonnenund Mondfinsternisse (Triest 1884, Progr.), S. 10; G. F. Unger, Abhdl. d. bayer. Akad. Kl. I, Bd. XVI (München 1882), 267 ff.; R. Schubert, Könige von Lydien, S. 53; Nöldeke, Aufsätze zur pers. Geschichte, S. 10.

<sup>2)</sup> Hdt. I, 16: Σμύρνην τε την από Κολοφώνος κτισθείσαν (vgl. Bd. I², S. 275, Anm. 4) είλε, κτλ. Vgl. Nikol. Dam. Frgm. 64: Ἐπολέμησε δε Σμυρναίοις, καὶ είλεν αὐτῶν τὸ ἄστν. Die Angabe Strabons XIV, 646, daß Smyrna von den Lydern zerstört und erst von Antigonos und Lysimachos wieder hergestellt wurde, ist richtig und nur seine chronologische Bemerkung irrig. Sie wird bestätigt durch die Überreste der Mauern und Gräber von Altsmyrna (Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 150 Anm.), das Fehlen Smyrnas in den attischen Tributlisten und das Fehlen älterer Münzen und Inschriften. Vgl. Bd. I3, S. 275, Anm. 4. Dagegen spricht keineswegs Pindaros, Frgm. 204 Bergk I4, 449 (καὶ λιπαρώ Σμυφναίων ἄστεί), da er von Smyrna als Geburtsstadt Homers sprach und die alte Zeit im Auge hatte. Vgl. Bergk zu Pind. Frgm. 264; P. L. Gr. I4, 464. Vgl. Theognis, v. 1103: "Υβοις ... απώλεσε ... καὶ Σμύρνην. - Was die Zeit der Eroberung Smyrnas und des darauf folgenden Angriffes gegen Klazomenai betrifft, so sind diese Ereignisse nach dem medischen Kriege anzusetzen. Der Lyriker Mimnermos, der, wie Duncker, Gesch. d. Altert. VIB, 314, Anm. 1 und Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 391 Anm. richtig bemerken, nach Frgm. 9, 13,

Mit der Einnahme von Smyrna hatten die Lyder an allen drei großen Flussthälern, welche das Innere ihres Landes mit dem Meere verbanden, das ionische Küstengebiet durchbrochen. Diese Erfolge verdankten sie weder der Überhebung oder Verweichlichung der Ionier 1, noch einer großen militärischen Überlegenheit der Reiterei über das ionische Fußvolk. Vielmehr konnte der lydische Staat auf die Dauer größere Machtmittel einsetzen, und vor allem bildete er eine Einheit gegenüber den im wesentlichen einzeln auf sich angewiesenen, unter einander verfeindeten und von heftigen Parteikämpfen erfüllten Griechenstädten 2. Samos war seit alter Zeit mit Miletos verfeindet 3 und bekriegte Priene 4, die Chier führten mit den Erythraiern Krieg und wurden von den Milesiern unterstützt 5. Überall rang das erstarkte Bürgertum mit dem herrschenden Adel 6 um Gleichberechtigung und Anteil am Stadtregiment. Gestützt auf das Volk, das aus Haß gegen die Vornehmen und Reichen bereitwillig einem sich darbietenden Führer folgte 7, warfen sich etwa seit Beginn des 7. Jahrhunderts 5, vielfach ehrgeizige Männer zu Tyrannen auf. In Erythrai wurde vom Volke

<sup>14</sup> Bergk II4, 28 ff. aus Smyrna stammte und nur wegen der Besiedelung Smyrnas durch Kolophonier zum Kolophonier wurde, dichtete, offenbar zur Ermutigung seiner Mitbürger, eine große Elegie, in welcher er ihren wackern, siegreichen Kampf gegen Gyges schilderte. Frgm. 13. 14 vgl dazu Flach, Gr. Lyrik I, 173; Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, 305. 315. Wenn es in dieser Elegie heißt: 0v μεν δή χείνου γε μένος και αγήνορα θυμόν | τοιον έμε υ προτέρων πεύθομαι, οί μιν ίδον | Λυδών Ιππομάχων κτλ., so war dieser Vorfahr des Mimnermos doch mindestens sein Großvater. Dazu stimmt, dass Mimnermos ein jüngerer Zeitgenosse Solons war. (Über Ol. 37 bei Suid. s. v. Μίμνερμος als Zeit seiner ἀχμή vgl. Rohde, Rhein. Mus. XXXIII, 201). Wenn er Frgm. 6 (Diog. Laert. I, 60) wünscht: Al γάρ άτερ νούσων τε καὶ ἀργαλέων μελεδωνών | έξηκονταέτη μοίρα κίχοι θανάτου und Solon darauf erwidert: 'Αλλ' εἴ μοι κάν νὖν ἔτι πείσεαι, ἔξελε τοῦτο, | μηθὲ μέγαιο' ότι σεῦ λῷον ἐπεφρασάμην, | καὶ μεταποίησον, Αιγυαστάδη, ώδε δ' ἄειδὲ' | Ͽγδωπονταέτη μοῖρα κτλ., so setzt das voraus, das Solon das sechzigste Lebensjahr überschritten hatte oder wenigstens nahe an demselben stand, während Mimnermos erheblich jünger war. Solons Verse sind also frühestens um 580 gedichtet.

<sup>1)</sup> Theognis, v. 1103; Mimnermos Frgm. 14.

<sup>2)</sup> Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 390.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. I2, 456.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 465, Anm. 4.

<sup>5)</sup> Hdt. I, 18; Plut. mul. virt., p. 244e-245a; Hippias von Erythrai (Lokal-geschichte Erythrais) b. Athen. VI, 258f.

<sup>6)</sup> Vgl. über Bürgertum und Adel S. 455.

<sup>7)</sup> Vgl. Bd. I2, 629.

<sup>8)</sup> Vgl. Bd. I2, 631.

die Oligarchie der Basiliden gestürzt, obwohl sie eine gute Regierung führte <sup>1</sup>. Dasselbe Schicksal hatte die herrische Oligarchie in Chios <sup>2</sup>. In Samos wird ein Monarch Demoteles erwähnt, nach dessen Ermordung der Geomorenadel <sup>3</sup> den Staat regierte. Als dann nicht lange nach dem Jahre 600 die Samier ihrer von den Megariern angegriffenen Pflanzstadt Perinthos eine Flotte zuhilfe schickten und diese einen glänzenden Sieg errang, beschlofs das selbstbewufst gewordene, demokratische Schiffsvolk die Adelsregierung zu beseitigen und setzte sich zur Ausführung eines Anschlages mit den kriegsgefangenen Megariern ins Einvernehmen. Bei der Heimkehr der Flotte wurden die im Rathause versammelten Geomoren von den Megariern überfallen und niedergemacht. Wie lange dann die Herrschaft der Demokraten dauerte, läfst sich nicht mit Sicherheit feststellen <sup>4</sup>.

In Ephesos stürzte Pythagoras die Oligarchie der Basiliden <sup>5</sup> und machte sich zum Alleinherrscher. Er wird als schlimmer Tyrann geschildert, unter dessen Gewaltherrschaft jedoch weniger die gemeinen Bürger, als die begüterten und einflußreichen Leute zu leiden hatten. Auf Pythagoras folgte ein Tyrann Melas, der eine Tochter des Lyderkönigs Alyattes heiratete und die Herrschaft auf seinen Sohn

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. 1<sup>2</sup>, S. 314, Anm. 5 und II, S. 455, Anm. 6. Was Hippias von Erythrai in der Geschichte seiner Vaterstadt über die Ermordung des Königs Knopos (derselbe galt als Oikist. Vgl. Bd. 1<sup>2</sup>, S. 313, Anm. 2) und die ersten Tyrannen in Erythrai und Chios erzählte, verdient nicht mehr Glauben, als die Geschichten aus der attischen Königszeit.

<sup>2)</sup> Aristot. Pol. V. 6, p. 1306 b, v. 5.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 455, Anm. 6.

<sup>4)</sup> Plut. Quaest. gr. 57, p. 303 F-304 C. Über den perinthischen Krieg vgl. Bd. I2, S. 456, Anm. 4; S. 470, Anm. 2 und II, S. 248, Anm. 4. Demoteles war höchst wahrscheinlich ein Tyrann. Plut. a. a. O.: τών γεωμόρων εχόντων τήν πολιτείαν μετά την Δημοτέλους σφαγήν και την κατάλυσιν της έκείνου μοναρχίας (nicht βασιλείας). Hdt. III, 59 erwähnt einen Krieg der Samier gegen die Aigineten έπ' 'Αμφικράτεος βασιλεύοντος έν Σάμφ, in dem beide Teile schwere Verluste erlitten. Der Krieg hängt offenbar mit der Handelsfreundschaft zwischen Samos und Korinthos und der Handelsrivalität zwischen letzterer Stadt und Aigina zusammen. Um 704 erbaute ein Korinthier den Samiern die ersten Kriegsschiffe. Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 448. 456. Es dürfte der Krieg in die Zeit des lelantischen gehören und in die erste Hälfte des 7. Jahrhunderts zu setzen sein. Amphikrates war schwerlich ein Tyrann (wie Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, 389 meint), sondern entweder noch ein erblicher König oder ein Beamter mit dem Königstitel. Die Notiz Herodots macht einen chronikartigen Eindruck. — Die Annahme Dunckers, Gesch. d. Altert. VI5, 511, dass die Demokratie bereits vor Polykrates gestürzt war, ist wahrscheinlich, aber nicht genügend gesichert.

<sup>5)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 308, Anm. 1.

Pindaros vererbte. Letzterer erscheint als ein zwar strenger, aber einsichtiger und vaterlandsliebender Mann. Er verteidigte Ephesos gegen Kroisos, ging aber im Interesse seiner Vaterstadt in die Verbannung, als der lydische König seine Entfernung zur Bedingung eines günstigen Friedens machte <sup>1</sup>.

Miletos war nach der Herrschaft des Thrasybulos 2 zwei Generationen hindurch (etwa 580 bis 540) von erbitterten Parteikämpfen zwischen der reichen Handelsaristokratie (Plutis, Aeinautai) und dem gemeinen Stadtvolke (Cheiromacha, Gergithes) zerrissen. Die gegenseitige Erschöpfung und der Niedergang der Stadt bewog schließlich die Parteien, die Parier zu Schiedsrichtern zu erwählen und ihnen die Neuordnung der Verfassung anzuvertrauen. Es erschienen darauf parische Abgesandte und übertrugen die Regierung denjenigen, deren Äcker sie in dem durch den langen Bürgerkrieg verödeten Lande gut bestellt gefunden hatten. Diese Entscheidung schob also die beiden Parteien beiseite und legte die Stadtverwaltung in die Hände der tüchtigsten Grundbesitzer, deren große Mehrzahl sich gewiß aus Ackerbürgern vom Mittelstande zusammensetzte 3. Eine solche Verfassung konnte zwar insofern, als sie die dem Parteitreiben abholden, ordnungs-

Pythagoras stürzte die Basiliden und regierte, wie Baton von Sinope angab, πρὸ Κύρον τοῦ Πέρσον. Suid. s. v. Πυθαγορας Ἐφέσιος. Melas und Pindaros:
 Ail. P. H. III, 26, vgl. Polyain Strat. VI, 50. Die dem Pindaros zugeschriebene Kriegslist ohne Nennung desselben bei Hdt. I, 26.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 466, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Parteikampf έπι δύο γενεάς άνδρων und Ordnung der Verhältnisse durch die Parier: Hdt. I, 28-29. Πλουτίς, αειναύται genannt, und γειρομάγα: Plut. Quaest. gr. 32, p. 298c (asivavitai in dem Bruchstücke einer chalkidischen Inschrift: IGA., Nr. 375). Masslose Leidenschaftlichkeit bei den Kämpfen nach Herakleides Pontikos bei Athen. XII, 523 F: στασιαζόντων γάρ των τάς ούσίας έχόντων και των δημοτών, ους έκεινοι Γέργιθας έκάλουν. Die Gergithes waren ein in der Troas und auch weiter südwärts an der Westküste vorkommender, von den Griechen zurückgedrängter oder unterworfener Stamm. Hdt. V, 122; VII, 43; Strab. XIII, 589. 616. Über die Bedeutung der parischen Entscheidung vgl. Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, 292. Anspielungen auf die vorangegangenen Parteikämpfe und die neue staatliche Ordnung finden sich in den Fragmenten des milesischen Lyrikers Phokylides bei Bergk, P. L. Gr. II4, 69f., Frgm. 5: Kat τόδε Φωχυλίδεω, πόγιε εν αχουεγώ χατα χουπον | οίχεροα απιχού χδερασων Νίλου φάδαινούσης. Frgm. 7: Χρηϊζων πλούτου μελέτην έχε πίονος άγρου. | άγρον γάρ τε λέγουσιν Αμαλθείης χέρας είναι. Frgm. 12: Πολλά μέσοισιν άριστα· μέσος θέλω έν πόλει είναι. Die Chronographen machten Phokylides zum Zeitgenossen des Theognis (Suid. s. v. vgl. Erw. Rohde, Rhein. Mus. XXXIII, S. 169, Anm. 6) oder Xenophanes. Suid. s. v. setzt seine Blüte Ol. 59 = 544/1, Euseb. Vers. Arm. 1479 = 538; Hieron, P. Abr. 1476 = 541; A. F. Abr. 1477 = 540; Abr. 1483 Schoene.

liebenden Bürger ans Ruder brachte und zunächst Frieden schaffte, wohlthätige Folgen haben und erheblich zum Wiederaufblühen Milets beitragen 1, sie war jedoch in einer Stadt, deren Bedeutung auf dem Handel und der Industrie beruhte, auf die Dauer unhaltbar.

Heftige Parteikämpfe, in die uns die Fragmente des Lyrikers Alkaios einen unmittelbaren Einblick gewähren, erfüllten auch Mytilene, eine Stadt, die sich rege an der Kolonisation der benachbarten Küsten, namentlich der Troas, beteiligt 2 und allein unter allen aeolischen Städten, eine kommerzielle Bedeutung erlangt hatte 3. Gegen die gewalthätige Oligarchie der Penthiliden \* waren bereits Angriffe erfolgt 5, als sich Melanchros zum Tyrannen aufwarf, er wurde indessen nach kurzer Herrschaft, von Pittakos im Verein mit Kikis und Antimenidas, den Brüdern des Alkaios, um 612 ermordet 6. Pittakos, des Hyrrhas Sohn 7, gehörte nicht zum mytilenaeischen Adel 8 hatte sich aber solches Ansehen erworben, dass ihn die Mytilenaeer bald darauf an die Spitze der Streitkräfte stellten, welche die Athener aus Sigeion vertreiben sollten 9. In den wechselvollen Kämpfen um Sigeion erbeuteten die Athener den auf der Flucht fortgeworfenen Schild des Alkaios, während Pittakos ihren Feldherrn im Zweikampfe erschlug und die wichtige mytilenaeische Veste Achilleion behauptete 10.

<sup>1)</sup> Hdt. I, 28.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 276 und 463.

Von allen Aioliern waren die Mytilenaier allein am ägyptischen Handel beteiligt. Hdt. II, 178. Vgl. II, 135.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 455, Anm. 6.

<sup>5)</sup> Aristot. Pol. V. 10, p. 1311 b, v. 26.

 <sup>6)</sup> Diog. Laert. I, 74; Suid. s. v. Πίττακος und Κίκις; Strab. XIII, 617
 vgl. Alkaios, Frgm. 21 Bergk III<sup>4</sup>, 156. — Über die Zeit der Ermordung vgl.
 S. 252 Anm.

<sup>7)</sup> Vgl. S. 252, Anm. 2.

<sup>8)</sup> Schmähungen des Alkaios über das plebeje Wesen des Pittakos. Frgm. 37a (Aristot. Pol. III. 14, p. 1285 a, v. 39) und 37 B (Diog. Laert. I, 81). Der Adel brachte ihn auch in den Ruf, im μύλων gearbeitet zu haben. Vgl. das nach dem Philosophen Klearchos durch Hermippos überlieferte Müllerlied. Plut. Sept. sap. conv. 14 = Bergk, P. L. Gr. III<sup>4</sup>, 673, Carm. pop. 43; Diog. Laert. I, 81; Ail. P. H. VII, 4 und dazu Wilamowitz, Hermes XXV (1890), 225-227. Nach Duris von Samos b. Diog. Laert. I, 74 (vgl. Suid. s. v. Ιμταχός) wäre er von väterlicher Seite thrakischer Herkunft gewesen. Mytilene hatte allerdings vielfache Beziehungen zu Thrakien. Wilamowitz a. a. O. hält auch seinen Namen für einen thrakischen. Wenn es aber wahr ist, daß seine Frau aus dem Penthiliden-Geschlechte stammte (Dig. Laert. I, 81), so muß wohl seine Familie keine untergeordnete gewesen sein.

<sup>9)</sup> Vgl. S. 249ff.

<sup>10)</sup> Vgl. S. 253.

Der Krieg wurde schließlich durch einen Schiedsspruch des korinthischen Tyrannen Periandros beendigt, aber die Unruhen in Mytilene dauerten fort, und das Staatsschiff wurde von den Wogen hin und her getrieben 1. Ähnlich, wie vor dem Staatsstreiche des Peisistratos in Athen, müssen damals in Mytilene mehrere Parteien um die leitende Stellung im Staate mit einander gerungen haben. Neben der Adelsfaktion, zu der Alkaios gehörte, wird die der Kleanaktiden genannt, während Myrsilos offenbar an der Spitze einer Volkspartei stand und die Stadt mit einer Tyrannis bedrohte 2. Beim Tode des Myrsilos jubelte Alkaios: "Jetzt muß man sich berauschen und mit aller Gewalt trinken, da Myrsilos tot ist "3.

Mitten in den Parteikämpfen stehend und den Gegner scharf mit dem Schwerte und im Liede bekämpfend, schwelgte Alkaios zugleich im heitern Lebensgenusse und gab sich den Freuden des Weines und der Liebe hin 4. In seinen Dichtungen erscheint er als eine trotzige und kraftvolle, leidenschaftliche und sinnliche Natur. Zu voller Geltung kommt seine dichterische Begabung in den kriegerisches Feuer atmenden Streitliedern (στασιωτικά), sowie in den Trink- und Liebesliedern.

<sup>1)</sup> Alkaios, Frgm. 18 und 19.

<sup>2)</sup> Strab. XIII, 617: έτυραννήθη δε ή πόλις κατά τους χρόνους τούτους υπό πλειόνων διά τὰς διχοστασίας, και τὰ στασιωτικά καλούμενα τοῦ 'Αλκαίου ποιήματα περί τούτων έστίν. έν δε τοῖς τυράννοις καὶ ὁ Πιττακὸς έγένειο. 'Αλκαῖος μέν οὐν όμοίως έλοιθορείτο και τούτω και τοῖς ἄλλοις, Μυρσίλω και Μελάγχρω και τοῖς Κλεαναχτίδαις χαι άλλοις τισίν, ούδ' αὐτὸς χαθαρεύων τών τοιούτων νεωτερισμών Πιτιαχός δ' είς μεν την των δυναστειών κατάλυσιν έχρήσατο τη μοναρχία και αὐτός, καταλύσας δὲ ἀπέδωκε τήν αὐτονομίαν τῆ πόλει. Die Kleanaktiden waren doch zweifellos eine Adelssippe, und wenn Pittakos zum Aisymneten ngos την των δυναστειών κατάλυσιν gewählt wird, so erinnert man sich an die μεγάλοι ανόφες und deren στάσεις, welche Athen vor Peisistratos beherrschten. Vgl. S. 299, Anm. 2 und G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. II, 162, Anm. 3. Zu Alkaios, Frgm. 18 (Λουνέτημι των ανέμων στάσιν: | το μέν γάρ ένθεν κύμα κυλίνδεται | το δ' ένθει πτλ.) bemerkt Heraclid. Alleg. Hom. 5: Μυρσίλος γάρ ὁ δηλούμενος έστι και τυοαννική κατά Μυτιληναίων έγειρομένη σύστασις. Auch Frgm. 19, wo es heißt: Τό δηὖτε εὖμα τῶν προτέρων ὄνω στείχει κτλ. bezog sich nach Heraklid. a. a. O. auf Myrsilos, im Vergleich mit dem Melanchros dem Alkaios als ein würdiger Mann erschien. Frgm. 20.

<sup>3)</sup> Alkaios, Frgm. 20.

<sup>4)</sup> Horat. Carm. I. 32, 6. — A. Matthiae, Alcaei reliquiae, Leipzig 1827; Welcker, Jahrb. f. kl. Philol. XII (1830), 14 ff. = Kl. Schrift. I, 126 ff.; Th. Kock, Alcaeus und Sappho, Berlin 1862; Flach, Gesch. d. gr. Lyrik II (Tübingen 1884) 464 ff.; Sittl, Gesch. d. gr. Litteratur I, 318 ff.; Bergk, P. L. Gr. III<sup>4</sup>, 147 ff. — Kopf des Alkaios auf einer Bronzemünze bei Visconti, Iconogr. gr. Vol. I, pl. III, 3 und bei Bürchner, Gr. Münzen mit Bildnissen hist. Privatpersonen, Taf. IV, 2 und 3.

Man rühmte im Altertume seine gedrungene und klare, Kraft und Anmut verbindende Sprache <sup>1</sup>. Als Meister erscheint er in der Komposition der Strophe und in der Behandlung der Metra, die leichtsließend und schwungvoll, dem jeweiligen Charakter und der Stimmung seiner lebensvollen und naturfrischen Gedichte vortrefflich angepast sind <sup>2</sup>.

Alkaios und seine etwas jüngere Zeitgenossin und Mitbürgerin Sappho waren die Hauptschöpfer des abgerundeten, für den Einzelgesang bestimmten Liedes. Sappho oder, wie sie sich selbst nannte, Psappha ³, war die Tochter des Skamandronymos und stammte aus vornehmer mytilenaeischer Familie ⁴. Von ihren drei Brüdern versah der durch Schönheit ausgezeichnete und von der Schwester in Gedichten gefeierte Larichos im Prytaneion zu Mytilene den ehrenvollen Pagendienst eines Mundschenkes, während Charaxos Weinhandel nach Naukratis in Ägypten trieb, wo er ein Liebesverhältnis mit der berühmten Hetäre Doricha

Dion. Hal. Vet. script. cens. II, 8; Quint. inst. or. X. 1, 67; Horat. Carm. II, 13.

Christ, Metrik d. Griechen und Römer<sup>2</sup> 550 ff.; Westphal, Metrik II, 775 ff.;
 Flach, Gr. Lyrik II, 479 ff.

Frgm. 1, v. 20. 59; Psappho auf einer Münze von Mytilene. Vgl. Jahn, Abhdl. d. sächs. Gesellsch. d. Wiss. VIII, T. 8, 1. - Alkaios, Frgm. 55: 'Ιόπλοχ' ἄγνα μελλιχόμειδε Σάπφοι κτλ. Vgl. dazu Flach, Griech. Lyr. II, 470, Anm. 1. Die Chronographen setzten die Blüte der Sappho gleichzeitig mit der des Alkaios in Ol. 42 (612). Suid. s. v. Σαπφώ; Strab. XIII, 617. Vgl. S. 413, Anm, 3. Der Ansatz bei Euseb. V. Arm. Abr. 1421 = 596/5 (Hieron. P. F. Abr. 1417, Schoene 1418) bezieht sich auf Sapphos Flucht nach Sicilien. Marm. Par. 36; vgl. Rohde, Rhein. Mus. XXXIII, 214. - Welcker, Kl. Schrift. I, 101 ff.; II, 80 ff.; Mure, Rhein. Mus. XII, 564 ff.; Plehn, Lesbiaca, S. 176 ff.; Fr. Richter, Sappho und Erinna, Leipzig 1833; Kock, Alkaeos und Sappho, Berlin 1862; Michaelis, Thamyris und Sappho, Leipzig 1865; A. Schöne, Untersuch. über d. Leben der Sappho, Symb. Philol. Bonn. II (Leipzig 1867), 731 ff.; K. Riedel, Der gegenwärtige Stand der Sapphofrage, Waidhofen an der Thaya, Progr. 1881; Flach, Gr. Lyrik II, 485 ff.; Sittl, Gesch. d. gr. Litt. I, 323 ff.; A. Cipollini, Saffo, Milano 1890 (fleifsige Zusammenstellung des gesamten Materials); Bergk, PLGr. III4, 82 ff. Köpfe der Sappho auf Münzen von Mytilene und Eresos bei Bürchner a. a. O.

<sup>4)</sup> Hdt. II, 135; Ail. P. H. XII, 19; Schol. Plat. Phaidr., p. 312. Über die zahlreichen bei Suid. s. v. Σαπφώ genannten Namen vgl. Schöne a. a. O., S. 733 ff. Nach Suid. s. v. Art. 1 und Dioskorides Anth. Pal. VII, 407 war Eresos ihre Heimat (daher ihr Bild auf Münzen dieser Stadt); dagegen Strab. XIII, 617 (Apollodoros); Athen. X, 424 F; Poll. IX, 84. Auch Hdt. II, 135 nennt ihren Bruder ἀνής Μυτιληναῖος. Sie floh nach Marm. Par. 36 aus Mytilene, wo sie sich auch nach Hdt. aufhielt und ihr Bruder im Prytaneion Mundschenk war (Ath. X, 424 F). Das beweist zugleich, daß ihre Familie zum Adel gehörte. Schöne a. a. O., S. 742.

mit dem Beinamen Rhodopis hatte 1. Sappho hatte eine Tochter 2, der Name ihres Mannes Kerkylas aus Andros ist jedoch vielleicht nur eine boshafte Erfindung der attischen Komiker 3, welche überhaupt Sappho mit Vorliebe zum Gegenstande ihres losen Spottes machten, wozu sie bei doppelsinniger Deutung in ihren Gedichten selbst reichlichen Stoff fanden. Die Komödie trug wohl das meiste dazu bei, daß eine Menge Geschichten in Umlauf kam, die Sappho in ein höchst fragwürdiges Licht stellten 4. Namentlich gab dazu ihr durch die freiere Stellung des Weibes in Lesbos ermöglichter Verkehr mit gleichgesinnten, schönen Freundinnen Anlass, mit denen sie in ihrem Musenhause 5 dichtete und sang und an denen sie mit der leidenschaftlichen Liebe einer heißblütigen Südländerin hing. Die Verhältnisse dieses Mädchenkreises gaben die meisten Motive zu ihren Dichtungen, namentlich zu Braut-, Hochzeits- und Abschiedsliedern, welche die Sehnsucht und Leidenschaft der Liebe mit ungeschminkter Offenheit und sinnlicher Leidenschaft, aber auch mit hinreißender Anmut zu einem formvollendeten Ausdruck bringen 6. Die Annahme eines unreinen Verhältnisses ist durch die Hoheit der Dichterin und durch die Ehren ausgeschlossen, welche ihr von den Mitbürgern erwiesen wurden, obgleich sie ein Weib war!

Hdt. II, 134 ff.; Strab. XVII, 808; Athen. XIII, 596 B; vgl. Schöne a. a. 0,
 743.

<sup>2)</sup> Tochter Kleis nach Frgm. 136; 85 nicht ganz sicher.

<sup>3)</sup> Lehrs, Populäre Aufs.2, S. 398; Schöne a. a. O., S. 757.

<sup>4)</sup> Untersuchung des Didymos, an Sappho publica fuerit. Seneca Ep. 88, 37. — Näheres, besonders über die Fabel von Sapphos unglücklicher Leidenschaft zu Phaon bei Welcker, Kl. Schrift. a. a. O.; Comparetti, Saffo et Faone, Nuova Antologia, Febbrajo 1876; Th. Kock a. a. O., S. 48 ff.; Flach, Gr. Lyrik II, 491 ff.; Sittl, Gr. Litteraturg., S. 234 ff.; W. Hörschelmann, Jahrb. f. kl. Philol. CXLIII (1891), 577 f.

<sup>5)</sup> Frgm. 136: έν μοισοπόλω οίχία.

<sup>6)</sup> Man rühmte den süßen Wohllaut in ihren Gedichten, ihre blumige und doch kräftige Sprache. Horat. Ep. I, 19. 28; Dionys. Comp. verb. 23; Bergk. P. L. Gr. Frgm. adesp. 62. — Über ihre sinnigen, mit schlichter Innigkeit gezeichneten Bilder aus dem Naturleben vgl. A. Biese, Die Entwickelung des Naturgefühls bei den Griechen (Kiel 1882), S. 24 ff. — Über die außerordentliche Mannigfaltigkeit, Angemessenheit und Zartheit des Rhythmus vgl. Christ, Metrik der Griechen<sup>2</sup>, S. 237. 252 ff.; Westphal, Metrik II, 760 ff. 773; Musik d. gr. Altert (Leipzig 1883), S. 109 ff. 143 ff. 175 ff.; Flach, Gr. Lyrik II, 514.

<sup>7)</sup> Aristot. Rhet. II, 23. Strab. XIII, 617: ἡ Σαπφώ, θανμαστόν τι χρῆματού γὰρ ἴσμεν ἐν τῷ τοσούτῳ χρόνῳ τῷ μνημονευομένῳ φανεῖσὰν τινα γυναῖκα ἐνεμιλλον οὐθὲ κατὰ μικρον ἐκείνῃ ποιήσεως χάριν. Die "zehnte Muse" bei Ps. Plat Epigr. 20 Bergk, P. L. Gr. II<sup>4</sup>, 305 und sonst öfter. Vgl. Köchly, Akad. Vortz. I, 155 ff.; Welcker, Sappho von einem herrschenden Vorurteil befreit, Kl. Schrift. II, 80-144; Flach, Gr. Lyrik II, 498 ff. Häufig ihr Bild auf mytilenaeischen

Durch ihre Verbindung mit der aristokratischen Gesellschaft war auch Sappho den politischen Stürmen ausgesetzt. Als die Adelsfaktion, an deren Spitze Alkaios und sein Bruder Antimenidas standen, in die Verbannung gehen mußte, sah sich auch Sappho zum Verlassen ihrer Vaterstadt genötigt und wanderte nach Sicilien aus (um 596) 1. Zur Beendigung des Parteihaders und zur kräftigen Abwehr der Verbannten, die mit Gewalt ihre Rückkehr zu erzwingen suchten, wählten die Mytilenaier den Pittakos einmütig zum Aisymneten mit unumschränkter Machtvollkommenheit 2. Pittakos besiegte die Verbannten und befreite seine Vaterstadt vom Bürgerkriege 3. Alkaios scheint damals nach Ägypten gegangen zu sein, während Antimenidas in den

Münzen, auch schon vor Alexander d. Gr. vgl. Mionnet VI. 46, 103; Suppl. VI. 60, 52 ff.; Brandis, Münz-, Maß- und Gewichtssystem Vorderasiens, S. 412, 452, 566; Bürchner, Zeitschr. f. Numism. IX, 8 ff.

 Marm. Par. 36. Vgl. dazu S. 475, Anm. 3. — Kenntnis des Aphrodite-Kultus in Panormos. Frgm. 6.

<sup>2)</sup> Nach Aristot. Pol. III. 14, p. 1285 a, v. 33 (vgl. Dion. Hal. V, 73) wurde Pittakos zum Aisymneten gewählt, Alkaios bei Aristot. a. a. O. nennt ihn begreiflicherweise tiquiros. Diese Bezeichnung findet sich daher auch bei Strab. XIII, 617 und Plut. Solon 14. In dem Müllerliede (vgl. S. 473, Anm. 8) heifst er usyakus Mitukavas βασιλεύων. Über das Wesen der Aisymnetie vgl. Bd. 12, 629. Aristot. a. a. O. sagt, daß die Mytilenaier den Pittakos zur Abwehr der Verbannten wählten: //eyov (die Aisymneten) δ' οι μέν διά βίου την άρχην ταύτην, οί δε μέχρι τινών ώρισμένων χρόνων ή πράξεων, οίον είλοντο ποτε Μυτιληναίοι Πιτταχόν πρός τους φυγάδας ών προειστήπεσαν Αντιμηνίδης και 'Αλκαΐος ὁ ποιητής. Nach Strab. XIII, 617 wurde er gewählt πρὸς τήν των δυναστειών κατάλυσιν. Über die Faktionen mit ihren Häuptern als δυναστείαι vgl. S. 474, Anm. 2. In der Stadt selbst gab es damals mindestens noch zwei Faktionen (vgl. S. 474) und die Verbannten werden sich gewiß, als Pittakos gewählt wurde, in den Besitz eines festen Platzes auf städtischem Gebiet gesetzt haben. Bei Diod. IX, 11 (der einem von Hermippos abhängigen Autor folgt) heisst es, dass Pittakos die Stadt τυραννίδος, στάσεως, πολέμου befreit hätte. - Nach Plut. Solon 14 (Hermippos) war Pittakos kurz vor Solons Bekleidung mit außerordentlicher Vollmacht zum Tyrannen gewählt (νύν δε Μιτυληναίοις Πιτταχόν ήρημένοις τύραννον) worden, also etwa 595. Das steht mit der Datierung von Sapphos Flucht im Marm. Par. 36 und bei Euseb. (vgl. S. 475, Anm. 3) im Einklange. Gewöhnlich hält man sich an die Angaben Apollodors bei Diog. Laert. I, 74 und 79, dass Pittakos zehn Jahre Aisymnet war, dann noch zehn Jahre lebte und im Jahre 570 starb (vgl. S. 252 Anm.). Allein es sind nicht nur die beiden gerade zehnjährigen Zeiträume an sich verdächtig, sondern es ist auch eine zehnjährige Dauer der Aisymnetie nach Aristot. a. a. O. höchst zweifelhaft.

<sup>3)</sup> Vgl. die vorhergehende Anm. Alkaios soll in Gefangenschaft geraten, aber von Pittakos freigelassen sein. Herakleitos (wohl der Lesbier. Vgl. Diog. Laert. IX, 17) bei Diog. Laert. I, 76 und Diod. IX. 12, 3 (nach einem von Hermippos abhängigen Autor).

Dienst des babylonischen Königs (Nebukadnezar) trat und auf einem Kriegszuge mit großer Auszeichnung focht 1.

Mit fester Hand stellte Pittakos die bürgerliche Ordnung wieder her ², ohne indessen die bestehende Ordnung zu verändern ³. Er gab nur eine Reihe von Gesetzen, welche u. a. das Obligationsrecht betrafen, das Gepränge bei den Leichenbegängnissen einschränkten und Vergehen, die sich jemand im Rausche zuschulden kommen lieſs, strenger bestraften, als wenn sie im nüchternen Zustande begangen waren. Es tritt dabei wie in der solonischen Gesetzgebung das Bestreben hervor, gegenüber der Üppigkeit und Schwelgerei des Adels .die bürgerliche Einfachheit und Zucht zu fördern ⁴. Nach Erledigung seines Auftrages und dem Erlasse einer Amnestie für die Verbannten legte Pittakos sein Amt nieder und gab der Gemeinde die Selbstverwaltung zurück ⁵. Er erwarb sich den Ruf eines weisen Mannes und behauptete in den verschiedenen Zusammenstellungen der sieben Weisen neben Thales, Bias und Solon unbestritten seinen Platz ⁶.

Alkaios in Ägypten; Strab. I, 30. Antimenidas in babylonischen Diensten: Alkaios, Frgm. 33.

<sup>2)</sup> Strab XIII, 617; Diog. Lacrt. I, 75. Rhetorische Schilderung des Charakters und der Verdienste des Pittakos nach einem von Hermippos abhängigen Autor bei Diod. IX, 11—12.

<sup>3)</sup> Aristot. Pol. II. 12, p. 1274 b, v. 18: έγένετο δε και Πιττακός νόμων δημιουργός άλλ' ού πολιτείας.

<sup>4)</sup> Nach Theophrast. b. Stob. Flor. XLIV, 22 verordnete Pittakos, daſs ein Kauſgeschäft nur dann rechtliche Gültigkeit haben sollte, wenn es vor den βασιλεῖς und dem πρύτανις abgeschlossen war (vgl. über diese Behörden Bd. I², S. 276, Anm. 3). Inbezug auf die Leichenbegängnisse vgl. Cic. d. leg. II, 26: Pittacus omnino accedere aliquem vetat in funus alienorum. Über die betreffenden Verordnungen Solons vgl. S. 288. — Nach Aristot. Pol II. 12, p. 1274 b, v. 20 verordnete Pittakos: τοὺς μεθύοντας ἄν τυπτήσωσι πλείω ζημίαν αποτίνειν τῶν νηφόντων (vgl. V. 10, p. 1311 b, v. 28: ἐν Μιτυλήνη τοὺς Πενθαλίδας Μεγακλῆς περμόντας καὶ τύπτοντας ταῖς κορύναις ἐπιθέμενος μετὰ τῶν φίλων ἀνείλεν κτλ. Die Penthiliden waren dabei schwerlich ganz nüchtern. Übrigens verführte der lesbische Wein zur Trunkenheit. Man vergleiche auch die Trinklieder des Alkaios). Bei Aristot. Rhet. II. 25, p. 1402 b, v. 12 steht statt τυπτήσωσι im allgemeinen: ἐἀν τις μεθύων ἀμαρτάνη. Plut. Sept. sap. conv. 13, p. 155 F: ἐἀν τις ὅτιοῦν μεθύων ἀμαρτάνη διπλασίαν ἢ τῷ νῆφοντι τῆν ζημίαν εἶναι.

<sup>5)</sup> Strab. XIII, 617; Diog. Laert. I, 75. — Was die Amnestie betrifft, so kehrte Antimenidas aus Babylonien mit einem kunstvollen Schwerte zurück. Alkaios, Frgm. 33. Auch Sappho befand sich in spätern Jahren wieder in der Heimat. Hdt. II, 135.

<sup>6)</sup> Bohren, De septem sapientibus (Bonn 1867, Diss.) 25 ff. — Von seinen Gedichten ist nur ein kleines, praktische Lebensweisheit entbaltendes Bruchstück erhalten. Bergk, P. L. Gr. III<sup>4</sup>, 198. Gut bezeugt ist sonst nur sein Ausspruch:

Trotz der bürgerlichen Unruhen, der Kriege zwischen den einzelnen Städten und mit den Lydern nahmen Handel und Industrie in vielen ionischen Städten einen weitern Aufschwung. Die Milesier begründeten zur Zeit des Gyges Abydos und Kyzikos und zogen dann nicht nur die ganze Südküste der Propontis, sondern auch die Küsten des Pontos in den Bereich ihrer Kolonisation. Die Phokaier besiedelten um 654 Lampsakos, die Samier um 600 Perinthos. Zugleich begannen die kühnen Fahrten der Phokaier nach dem fernen tyrrhenischen und iberischen Meere. Um 600 begründeten sie Massalia, das große Emporion des äußersten Westens der hellenischen Welt.

Im Süden waren seit der Eröffnung Agyptens durch Psammetichos 1 namentlich die Milesier und Samier die Pioniere des hellenischen Handels. Erstere legten an der Mündung des bolbitinischen Nilarmes eine befestigte Faktorei an 2, letztere handelten mit Kyrene 3 und suchten bis in die Wüste hinein Absatz für ihre Waren 4. Ionische und karische Söldner bildeten die Hauptstütze der Dynastie des Psammetichos. Eine Wendung in der Fremdenpolitik des ägyptischen Königtums trat jedoch ein, als A'hames (Amasis) durch einen Aufstand der Kriegerkaste gegen die fremden Söldner im Jahre 569 auf den Thron erhoben wurde 5 und eine Epoche der Restauration der altnationalen Kultur begann. Amasis war indessen ein zu kluger Politiker, als daß er sich dem starren Zwange des Ägyptertums gefügt und auf die Söldner verzichtet hätte. Er hob die Standlager der Ionier und Karer am pelusinischen Nilarme auf, verlegte aber die Söldner als Besatzung nach Memphis, um die Hauptstadt des Reiches zu überwachen f. Auch der äußerst lebhafte griechische Handel war für Agypten, das damals seine höchste materielle Blüte erreichte, unentbehrlich geworden, ob-

χαλεπον ἐσθλον ἔμμεναι. Simonides, Frgm. 5, Bergk III<sup>4</sup>, 384. Vgl. J. Purgaj, Wiener Stud. I, 295. Über die ihm sonst beigelegten Sprüche vgl. Brunco, De dictis VII sapientium a Demetrio Phalereo collectis, Acta Semin. Erlang. III (1884), 362 ff.

<sup>1)</sup> Bd. I2, 478 ff.

<sup>2)</sup> Bd. I<sup>2</sup>, 478, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Bd. I2, 486, Anm. 2.

<sup>4)</sup> Samier in der sieben Tagereisen von Theben entfernten großen Oase (Uah el Chargeh): Hdt. III, 26.

<sup>5)</sup> Bd. I2, 487.

<sup>6)</sup> Über die Standlager vgl. Bd. I², 477, Anm. 1. Hdt. II, 154: τούτους μὲν δὴ χρόνω ὕστερον βασιλεὺς "Αμασις έξαναστήσας ἐνθεῦτεν κατοίκισε ἐς Μέμφιν, φυλακήν ἐωυτοῦ ποιεύμενος πρὸς Αίγυπτίων. Vgl. Diod. I, 67; Steph. Byz. s. v. Καρικόν τόπος ἰδιάζων ἐν Μέμφι, ἔνθα Κᾶρες οἰκήσαντες κτλ.

wohl die betriebsamen, beweglichen und expansiven Ionier den Ägtern fremd und verdächtig blieben. Amasis hob die Freizügigkeit Fremden auf, indem er den hellenischen Händlern und Einwander Naukratis am linken Ufer des kanobischen Nilarmes (westlich Sais), wo die Milesier bereits eine Faktorei besaßen, zum alleinig Stapelplatze und Wohnsitz anwies und dieser Fremdenkolonie ihr eige Stadtrecht gewährte. Er unterwarf also den unmittelbaren Verkzwischen Griechen und Ägyptern lokalen Schranken, gestattete ainnerhalb derselben erstern größere Selbständigkeit. Die Griech durften in Naukratis Heiligtümer errichten und ihre eigene städtis Verwaltung organisieren. Wenn anderseits jemand in eine and Mündung des Nils als in die kanobische einlief, so mußte er schwör daß er dahin nicht freiwillig gekommen wäre, und mit seinem Schnach der kanobischen fahren; war das wegen widriger Winde ni

<sup>1)</sup> Hdt. II, 178. G. Hirschfeld, Rhein. Mus. XLII (1887), 209 ff. verwirft g und gar die Angabe Strabons XVII, 801, dass die Milesier schon zur Zeit des Psam tichos "die Stadt" Naukratis begründeten und setzt diese Gründung in die Zeit Amasis (vgl. auch Bd. I2, S. 476, Anm. 1). Die bei den Ausgrabungen auf Stätte von Naukratis gefundenen Inschriften (auf Thongefäßen eingekratzte W und Zueignungsinschriften) brauchen allerdings ihrem Schriftcharakter nach n über die Mitte des 6. Jahrhunderts hinaufgerückt zu werden (gegen E. Gard Flinders Petrie Naukratis zu Taf. XXX-XXXV; Journ. of hell. stud. VII, 1 p. 220 ff., Academy 1887, p. 43 ff. 139 ff., der die ältesten bis um 650 hinaufrü vgl. G. Hirschfeld a. a. O. und A. Kirchhoff, Stud. z. Gesch. d. gr. Alph 44 ff.), obwohl es nach rein epigraphischen Erwägungen immerhin möglich dass sie noch in das 7. Jahrhundert hineinreichen. Vgl. G. Hirschfeld, Rh Mus. XLIV (1889), 461 ff. Aber die in den Inschriften bezeugten Weihun sind durchweg an hellenische Gottheiten, meist an den milesischen Apollon, folgt und nach Hdt. II, 178 ἔδωχε erst Amasis in Naukratis χώρους ἐνιδούσας βωμούς και τεμένεα θεοίσι. Anderseits ergiebt sich aus Solon Frgm. 28 bei I Sol. 26: Πρώτον μέν οθν είς Αίγυπτον άφίχετο (Solon) και διέτριψεν, ώς α φησι· Νείλου έπὶ προχοῆσι Κανωβίδος έγγύθεν ἀκτῆς, dass Griechen (Milesier) reits vor Amasis in Naukratis ansessig waren, denn Solon hielt sich jedenfalls 570 in Ägypten auf. Vgl. S. 298, Anm. 6 und U. Köhler, Ber. d. Berl. A 1892, S. 345, Anm. 2. Bestand aber auch vor Amasis in Naukratis eine chische Niederlassung, so hat ihr doch erst, wie G. Hirschfeld betont, An Stadtrecht gewährt und sie zur πόλις erhoben. Hdt. II, 178: Φιλέλλην δέ μενος ό "Αμασις άλλα τε ές Έλλήνων μετεξετέρους απεδέξετο, και δή και τοίσι χνευμένοισι ές Αϊγυπτον έδωκε Ναύχρατιν πόλιν ένοικήσαι. κτλ. — Über die Flinders Petrie begonnenen und von E. Gardner fortgeset Ausgrabungen und deren Ergebnisse vgl. Flinders Petrie, E. Gardner a Griffith, Naukratis, 2 pts., London 1886 und 1888. Vgl. auch Barclay V. Coins discovered on the site of Naukratis, Numism. Chron. III (1886), Percy Gardner, New chapters in Greek history (Chap. VII: Naukratis a

möglich, so mußten die Waren in Nilkähnen um das Delta herumgeschafft werden, bis sie nach Naukratis kamen <sup>1</sup>.

Naukratis entwickelte sich unter diesen Umständen binnen kurzer Zeit zu einem bedeutenden Handelsplatze, in dem es Genüsse aller Art gab. Die Stadt trug, wie auch die bei den Ausgrabungen gefundenen Gegenstände beweisen, ein von ägyptischen Einflüssen wenig oder gar nicht berührtes, durchaus griechisches Gepräge. Ihre Bevölkerung war aus Händlern und Gewerbetreibenden von allen griechischen Stämmen zusammengesetzt. Die erste Stelle nahmen indessen die Milesier ein 2. Den Mittelpunkt ihrer Niederlassung bildete der heilige Bezirk des milesischen Apollon 3. Ebenso hatten die Samier und Aigineten ihre eigenen Heiligtümer und Faktoreien, und zwar jene ein Heiligtum ihrer Hera, diese ein solches des Zeus. Die übrigen Griechen, die Ionier von Chios, Teos, Phokaia und Klazomenai, die Dorier von Rhodos, Knidos und Halikarnassos, die Aiolier von Mytilene, errichteten gemeinsam das Hellenion. Es war das ein von einer starken Backsteinmauer umschlossener Bezirk, der die Tempel, ein großes Lagerhaus und einen Marktplatz enthielt 4.

In gleich bedeutender Entwickelung, wie der Handel mit Ägypten, war der mit den Gestaden des schwarzen Meeres begriffen. Der ganze Umkreis des Pontos bedeckte sich mit milesischen Kolonien <sup>5</sup>. Die Hellenen fanden hier eine Fülle von Produkten. Das skythische Hinterland der Nordküste bot unermessliches Getreide, das Chalyberland an der Südküste war reich an Eisen, Wein und Öl, die Kolcher an der Ostküste bauten trefflichen Flachs. Dazu kam das vorzügliche Bauholz der pontischen Wälder, der Fischreichtum des Meeres, die Wolle und Häute der zahlreichen Herden der Küstenstämme. Gegen diese Produkte setzten die Hellenen mit großem Gewinn die Erzeugnisse ihrer Industrie, namentlich Thonwaren, dann Öl und Wein ab <sup>6</sup>.

<sup>1)</sup> Hdt. II, 179.

In späterer Zeit betrachtete man Naukratis als milesische Gründung.
 Strab. XVII, 801; CIGr., Nr. 2878; Steph. Byz. s. v. Navzoaris.

<sup>3)</sup> Hdt. II, 178. In den Weihinschriften (vgl. S. 480, Anm. 1) wird der Apollon wiederholt ausdrücklich als der milesische, einmal (Petrie, Naukratis I, Nr. 164) als der von Didyma bezeichnet.

<sup>4)</sup> Hdt. II, 178. Petrie, Naukratis I, 23 und pl. XL, XLII-XLIII.

<sup>5)</sup> Ephoros, Frgm. 92 (Athen. XII, 523); Strab. XIV, 635; — 75 milesische Kolonieen: Seneca ad Helv. 7; 80 oder 90: Plin. H. N. V. 29, 112. — L. Bürchner, Die Besiedelung der Küsten des Pontos Euxeinos durch die Milesier, Kempten 1885, Progr. Vgl. die Bd. I<sup>2</sup>, S. 304, Anm. 1 angeführte Litteratur.

<sup>6)</sup> Neuere Litteratur: Preller, Über die Bedeutung des Schwarzen Meeres Busolt, Griechische Geschichte. II. 2. Aus. 31

Um 630 hatten die Milesier, wahrscheinlich nach Zerstörung ein bereits früher vorhandenen Faktorei durch die Kimmerier, Sinop begründet 1. In dieser rasch aufblühenden Stadt, welche den En punkt einer großen Handelsstraße nach Kappadokien und dem Euphr bildete, entfaltete sich nicht nur ein bedeutender Handel, sondern au eine rege Gewerbthätigkeit, deren Hauptzweige Stahlwarenfabrikatio Schiffsbau und Fischräucherei waren 2. Sinope entriß den benachbart Barbarenstämmen ausgedehnte Küstenstriche und begründete eine A zahl Pflanzstädte: Kotyora in der Nähe der Eisendistrikte im Lander Tibarener, dann Kerasus und Trapezus. Diese Kolonieen ekannten die Oberhoheit der Mutterstadt an und zahlten ihr Tribut

für den Handel der alten Welt, Dorpat 1842 (Ausgew. Aufsätze herausg. v R. Köhler [Berlin 1867], S. 441ff.); K. E. Köhler, τάριχος ou recherches l'histoire et les antiquités des pêcheries de la Russie meridionale, Mém. de l'Ac imp. d. sciences de St. Petersb. Six sér. T. I, 1832, p. 347 sqq.; K. Neuman Die Hellenen im Skythenlande, Berlin 1855; P. Brunn, Das Schwarze Me (russisch), Odessa 1879 und 1880; J. Latychew, Unters. zur alten Geographie schwarzen Meeres (russisch), Journ. d. Minist. f. Volksaufklärung 1892. Über-Produkte auch L. Bürchner a. a. O., S. 12. Litteratur über das Skythenlan S. 452, Anm. 5. - Altertümer: Raoul-Rochette, Antiquités grecques du B pore Cimmérien, Paris 1822; Köppen, Altertümer am Nordgestade des Pont Wien 1823; K. E. Köhler, Serapis, Petersburg 1850; Muralt, Mélanges d'antiquit Zürich 1852; Gille, Antiquités du Bospore Cimmérien 1854; Ouvaroff, Recherci sur les antiquités de la Russie meridionale, Petersburg 1855; Kondakoff, J. T stoi, S. Reinach, Antiquités de la Russie méridionale, Paris 1891. Berichte ül die neueren Funde und Ausgrabungen in den Comptes rend. de la commiss impér. arch., Petersburg 1859 sqq. und Recueil d'antiquités de la Scythie Atlas I, Petersburg 1866, II 1873 u. s. w. Ein Index der meist von Steph verfasten Abhandlungen bei S. Reinach, Antiquités du Bosphore Ci mérien (1854) rééditées avec un commentaire nouveau et un index général Comptes rendus, Paris 1892 (86 Tafeln). - Inschriften: B. Latychev, Insch tiones antiquae orae septentrionalis maris Ponti Euxini graecae et latinae I Ins Tyrae, Olbiae, Chersonesi Tauricae etc., Petersburg 1885; II Inscr. Regni I porani, ebenda 1890. Die ionischen Inschriften bei Bechtel, Abhdl. d. Götti Gesellsch. d. Wiss. XXXIV (1887), 79ff.; die megarischen Inschriften bei Bech Collitz, Samml. d. gr. Dialekt-Inschr. III. 41, Nr. 3083 ff.

Bd. I², 465. Xen. Anab. VI. 1, 15: Σινωπεῖ, δὲ οἰzοῦσι μὲν ἐν τῷ Πας γονικῷ, Μιλησίων δὲ ἄποιχοί εἰσιν. Strab. XII, 545. Vgl. Hdt. II, 34. — M. Ser busch, Quaest. Sinopicarum specimen, Berlin 1846; Streuber, Sinope, Basel 18 Bürchner a. a. O., S. 57ff, Vgl. auch Ed. Meyer, Gesch. d. Königreichs Por Leipzig 1879; Gesch. d. Altert. II, § 287.

<sup>2)</sup> H. Blümner, Gewerbl. Thätigk. d. Völker d. kl. Altert., S. 41ff. A auf Thunfisch auf den Münzen von Sinope. Brandis, Münz-, Maßs- und wichtssystem Vorderasiens, S. 433ff. Chronologische Anordnung der Münzen Sinope bei J. P. Six, Num. Chron. 1885, S. 15ff.; Head, Hist. numorum, p. 43

<sup>3)</sup> Xen. Anab. IV, 8, 22; V. 5, 3. 7, 10; Diod. XIV. 30, 3; Ps. Skyn

Zwischen Sinope und Kotyora ließen sich um 560 in der fruchtbaren Küstenebene ostwärts vom Halys Phokaier in Amisos nieder. Das ganze Gestade von Sinope bis westlich zum Parthenios war wiederum mit einer Reihe kleinerer Pflanzstädte der Milesier, Kytoros, Kromna, Sesamos, Tion (Tios) u. a. besetzt.

Die älteste milesische Pflanzstadt an der Nordwestküste des Pontos zwischen Donau (Istros) und Dnjepr (Borysthenes) <sup>3</sup> war wohl die um 647 begründete Kolonie Olbia am rechten Ufer der Bug (Hypanis)-Mündung, die sich in den größeren Borysthenes-Liman öffnet. Die Stadt wurde daher auch Borysthenes genannt. Auf die baumlose und salzhaltige Küstensteppe folgt hier ein durch ungemein ergiebigen Ackerboden ausgezeichnetes Hinterland, das die großen Getreidemassen für den olbischen Handel lieferte und die Quelle von Olbias Reichtum wurde <sup>4</sup>. Nächst dem Borysthenes-Emporion war die bedeutendste Stadt

(Demetrios von Kallatis vgl. Unger, Philol. XLI, 613), 910; Strab. XII, 545 ff. Vgl. Bürchner a. a. O. 67 ff. Münzen von Trapezus und Kerasus im Catal. of gr. coins in the Brit. Mus. Pontus (1889), p. 40 ff.; Imhoof-Blumer, Abhdl. d. bayer. Akad. 1890, S. 575 ff. 583 ff.; Head, Hist. numorum, p. 427. — Trapezuntische Kolonie Hermonassa: Hekataios, Frgm. 197 (Steph. Byz. s. v.).

1) Älterer einheimischer Name Σαμισοῦς nach den Münzen. Friedländer, Zeitschrift f. Num. II, 28 ff. Vgl. über dieselben ferner: Brandis a. a. O., S. 432. 450; Imhoof-Blumer, Monnaies grecques, Abhdl. d. niederländ. Akad. XIV (1883), p. 226 und Abhdl. d. bayer. Akad. 560 ff.; Catal. of gr. coins in the Brit. Mus. Pontus (1889), p. 13 ff.; Head, Hist. numorum, p. 434. Phokaeische Kolonie, vier Jahre vor dem pontischen Herakleia: Ps. Skymn. 917. Nach Theopompos b. Strab. XII, 547 irrtümlich milesische Kolonie. Vgl. Bürchner a. a. O., S. 46.

2) Ps. Skymn. 985 ff.; Strab. XII, 544; Steph. Byz. s. v. Tios; Arrian. Peripl. Pont. b. Müller, Geogr. gr. min. I, 385; Anom. Peripl. Pont. b. Müller I, 405. Münzen von Tion (TIANON) in den angeführten Schriften: Catal. of gr. coins etc., p. 203 ff.; Imhoof-Blumer, Abhdl. d. bayer. Akad. 1890, S. 588. 607. Die genannten Städte wurden von der Nichte des Dareios Kodomannos und Gemahlin des Fürsten Dionysios von Herakleia zu der nach ihr benannten Stadt Amastris zusammengezogen. Näheres bei B. Becker, Archiv f. Phil. und Paed. XIX (1853), 189 ff.; Brandis, Münz-, Maß- und Gewichtssyst. Vorderasiens, S. 305; E. Kuhn, Entstehung der Städte d. A., S. 273 ff.

3) P. Becker, Die Gestade des Pontus Euxinus vom Ister bis Borysthenes inbezug auf die im Altertume dort gelegenen Kolonieen, Petersburg 1852; Muralt et P. Becker, Mém. de la societ. archéol. d. St. Petersb. III, 182 sqq.; V, 361 sqq.; VI, 124 sqq. 177 sq.; K. Neumann, Die Hell. im Skythenl., S. 349 ff.

4) Strab. VII, 306: πλεύσαντι δε τον Βορυσθένη σταθίους διαχοσίους διαύνυμος τῷ ποταμῷ πόλις ή δ' αὐτή καὶ Όλβία καλεῖται, μέγα ἐμπόριον, κτίσμα Μιλησίων. Herodotos nennt Olbia Βορυσθενεϊτέων έμπόριον, ἄστυ oder Βορυσθένης. Hdt. IV, 17. 78. 79 vgl. Ps. Skymn. 806; Plin. IV, 26; Steph. Byz. s. v. Βορυσθένης. Der

an dieser Küste Tyras (Ophiusa) am linken Ufer des Dnjestr-Liman, gleichtalls eine milesische Kolonie 1.

Auch zwischen dem Istros und dem Bosporos erwuchsen mehren milesische Pflanzstädte. Angeblich bereits um 656 wurde Istria (Istros, jetzt: Karaharman) von den Milesiern begründet<sup>2</sup>, dann weiter

einheimische, offizielle Name war θλβίη (θλβιοπολίται). Gründungsjahr nach Hiera. A. P. R. M. Abr. 1370 = 647,6 (F. Abr. 1371; B. Abr. 1372), nach Ps. Skyma. 809: κατά την Μηδικήν έπαρχίαν. Die Herrschaft der Meder ist von Phraortes a zu rechnen (Hdt. I, 102 vgl. 130), der nach den Chronographen im Jahre 654 = Regierung kam. - In Olbia der in Miletos und den milesischen Kolonieen wekommende Monat Καλαμαιών (Munychion). Vgl. Bischof, Leipzig. Stud. VIL 396. — Ionischer Dialekt: Bechtel, Abhdl. d. Gött. Gesellsch. d. Wiss., Bl. XXXIV (1887), S. 83. Münzen: Köhne, Description du Musée Kotschouber (Petersburg 1847), p. 33 ff.; Ouvaroff, Recherches sur les antiquités de la Rusie méridionale (Petersburg 1855), p. 43 ff. 66 ff.; Catal. of gr. coins in the Brit. In Pontus (1889), p. 15 ff.; A. v. Sallet, Beschreibung der Münzen im Königl. In zu Berlin I (1888), p. 15 (Av. Gorgoneion; Rev. Adler auf einem Delphin). -Altere Weihinschrift der Strategen an Απόλλων προστάτης: Compte rend de l comm. impér. arch. 1874, p. 100. Vgl. CIGr., Nr. 2067. - Staatliche Eisrichtungen: Fr. Lindisch, De rebus Olbiopolitarum, Halle 1888, Diss.; G. 🖼 bert, Gr. Staatsaltert. II, 186. - Rats - und Volksbeschluß über den Münster kehr im olbischen Handel aus dem 4. Jahrhundert bei Mordtmann, Herme XIII (1878), 373 ff.; Dittenberger, SIGr., Nr. 354. — Für die spätere Lage Olbias in tig CIGr., Nr. 2058 (= Dittenberger, Nr. 248) mit dem Kommentar Böckhs. - Le tychev, Inscript. antiquae orae septentrionalis maris Ponti Euxini etc. I (Petersburg 1885), p. 18 ff.

1) Ein wichtiger Fund recht alter Münzen bestätigt, daß Tyras auf der Stelle von Akkerman lag. Vgl. Berl. Philol. Wochenschr. III (1883), 700. Minstegende: TYP-4N2N. Die Symbole: Hermes und Füllborn, Demeter mit der Fackel und dem Fruchtkorb, mit Ähren oder mit dem Ährenkranz, Weintraube u. s. weisen auf Wohlstand, Getreidehandel und Weinbau hin. Zusammenstellung der Münzen von A. Grimm, Berl. Blätter f. Münzkunde VI (1871/3), 27 ff. Vgl. Hed. Hist. numorum, p. 234. — Milesische Kolonie: Ps. Skymn. 804. Früherer Name Ophiusa nach Plin. H. N. IV. 26 und Alexander Polyhistor bei Steph. Byz. s. t. Treas; vgl. Strab. VII, 306; Ps. Skylax 68. Hdt. IV, 51: Tvetras. — Latycke, Inscript. ant. or. septent. maris Ponti Euximi I, p. 3 ff.

2 Hdt. 11, 33; Torque et Makasiwe oizéovat énouse; Strab. VII, 319. Ps. Skymn. 770; Eustath. 2u Dionys. Perieg. 823. Nach Ps. Skymn. 809 begründ, als die Skythen auf der Verfolgung der Kimmerier nach Asien kamen, nach Eust. Vers. Arm. Abr. 1360 = 657 6. Hieron. A. P. R. M. und Ep. Syr. Abr. 1361. Pas ist das Epochenjahr des Kimmerier-Einfalles. Vgl. 8 43. Anm. 4. Starre Oligarchie, die allmählich in eine Demokratie überging: Aist. Pol. V 6. p. 1305 b. Münzlegende: ISTPIHNQN. Vgl. Catal. of gr. coins in Brit. Mus. The Fauric Chersonese, Sarmatia, Moesia 1877) 25; Head, Hist. morum, p. 234, Beschreibung der antiken Münzen im Königl. Mus. 32 Beile 4. v. Sallet 1 (1888), p. 51 ff. [Rev. Adler auf einem Delphin. Vgl. Obie]. We

südlich Tomoi (Köstendje) 1 und Odesos (Varna) 2. Als Oikist der auf einer kleinen Insel am Südufer des tiefen Golfes von Burgas belegenen Kolonie Apollonia wird der Naturphilosoph Anaximandros genannt 3. Das hohe Alter der milesischen Kolonisation an dieser Küste ergiebt sich auch aus der Sagenbildung. Schon die Aithiopis hat die vor den Donaumündungen belegene Insel Leuke mit der Insel der Seligen identifiziert, wohin Thetis den Leichnam des Achilleus brachte 4.

teres bei P. Becker, Archiv f. Philol. und Paedag. XIX (1853), 325 ff.; Tocilescu, Archaeol. epigr. Mitt. aus Österreich VI, 36 ff.; Bürchner a. a. O. 71 ff.; J. Kleinsorge, De civitatum graecarum in Ponti Euxini ora occidentali sitarum rebus (Halle 1888, Diss.), p. 47 ff.

- 1) Milesische Kolonie: Ps. Skymn. 762; Ovid. Trist. III, 9. Beschluß der ionischen Phyle 'Agyadeis nach Desjardins, Annal. d. inst. d. corr. arch. 1868, p. 97 bei Perrot, Rev. archéol. 28 (1874) 22, woselbst Näheres über die Geschichte und Lage der Stadt. Über Ovids treffende Schilderungen der einförmigen Steppenlandschaft vgl. P. Becker, Archiv f. Philol. u. Pädag. XIX (1853), 340ff. Münzen: Mionnet, Suppl. II, 183; Catal. of gr. coins in the Brit. Mus. The Tauric Chersonese etc. (1877) 54; Head, Hist. numorum 235; A. v. Sallet, Beschreib. d. Münzen im Königl. Mus. zu Berlin I, 89. Aufblühen der Stadt durch den mösischen Getreidehandel in der Kaiserzeit: Becker a. a. O., S. 360. Tomoi war damals die Metropolis der Pentapolis, eines Verbandes von fünf griechischen Küstenstädten, der wahrscheinlich bei der Konstituierung der Provinz Mösien gebildet wurde und aus Tomoi, Istros, Kallatis, Dionysopolis und Odesos bestand. An der Spitze des Verbandes stand ein ἄρχων τοῦ κοινοῦ τῆς Πενταπόλεως (τῶν Έλλήνων), der auch Ποντάρχης heißt. Vgl. P. Becker, Arch. f. Phil. u. Paedag. XIX (1853), 263 ff.; Perrot, Rev. Archéol. XXVIII (1874), 17 ff.; Gardner, Num. chron. 1876, p. 307 ff.; Kleinsorge, De civitatum gr. in Ponti Eux. ora etc. (Halle 1888, Diss.) 16 ff.; Th. Mommsen, Röm. Gesch. V, 283. Vgl. noch Tocilescu, Archaeol. epigr. Mitt. aus Österreich VI (1882), 23 ff.; VIII (1884), 11 ff.; XI (1887), 41 ff.; Kleinsorge a. a. O., p. 35.
- 2) Strab. VII, 319. Begründung zur Zeit des Astyages (588—553) nach Ps. Skynn. 749. Vgl. Plin. IV, 18; Steph. Byz. s. v. CIGr. II, Nr. 2056 ff.; Mordtmann, Rev. Archéol. XXXV (1878), 110 ff.; XXXVI (1879), 304; Mitt. d. arch. Inst. X (1885), 313. Vgl. auch Latychev ebenda IX (1884), 228 ff. Näheres bei P. Becker a. a. O., S. 346 ff. Münzen mit der Legende OJHEITEN bei Mionnet I, p. 395, Suppl. II, p. 351; Cat. of gr. coins a. a. O., p. 137 sqq.; A. v. Sallet a. a. O. I, 192.
- 3) Strab. VII, 319. Anaximandros: Ail. P. H. III, 17. Nach Ps. Skymn. 730: 50 Jahre vor Kyros. Vgl. Hdt. IV, 90; Arrian Peripl. Pont. 36. Ionischer Monat Anthesterion: Bischoff, Leipz. Stud. VII, 396. Alte Münzen (bis zur Mitte des 5. Jahrhunderts) mit dem Löwenkopf, dem Wappen Milets, und den Initialen des Stadtnamens im Catal. of gr. coins a. a. O., p. 87; Head, Hist. numorum, p. 236. Kleinsorge a. a. O., p. 41. Vgl. noch Latychev, Mitt. d. arch. Inst. IX (1884), 216 ff.; Jireček, Arch. epigr. Mitt. aus Österreich X (1886), 163 ff.

<sup>4)</sup> Fleischer, Roschers Myth. Lex. I, Sp. 53. 56. 61 Achilleus. Über den

Ebenso haben die Milesier an der kleinasiatischen Küste des Pontos überall die Argonautensage lokalisiert und Aia, das fabelhafte Wunderland und Ziel der Fahrt, nach Kolchis verlegt <sup>1</sup>.

In das 6. Jahrhundert reichen gewiß auch die ersten milesischen Kolonieen auf der Krim zurück<sup>2</sup>. Die hervorragendsten waren Pantikapaion mit trefflichem Hafen am kimmerischen Bosporos (Straße von Kertsch)<sup>3</sup> und Theudosia (Theodosia)<sup>4</sup>. Gegenüber Panti-

sicherlich von Miletos ausgegangenen Kultus des Achilleus als Beschützer der Seefahrt (Ποντάοχης) an den Küsten des schwarzen Meeres vgl. Fleischer a. a. 0, Sp. 58 ff. Über den Zusammenhang der Sagenbildung mit der milesischen Kolsnisation überhaupt vgl. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 291.

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. I3, S. 187, Anm. 2.

<sup>2)</sup> M. Thirion, De civitatibus, quae a Graecis in Cherroneso Taurica conditas fuerunt, Paris 1884, Diss.

<sup>3)</sup> Milesische Kolonie: Strab. VII, 309; vgl. Ps. Skymn. 385; Arrian Peripl Pont. 20. Gründungseage bei Steph. Byz. s. v. Ionischer Dialekt: Bechtd, Abhdl. d. Gött. Gesell. d. Wiss. XXXIV (1887), 79ff. Über die Inschriften in allgemeinen und die Geschichte der Stadt, namentlich auch als Residenz der bosporanischen Könige vgl. Böckh, CIGr. II, p. 90 ff. und Latychev, Inscript. antiquae orae septentrionalis maris Ponti Eux. II (1890), p. 15 ff. Näheres darüber im Bd. III gelegentlich der pontischen Expedition des Perikles. Münzen ent aus dem 4. Jahrhundert erhalten (Vorders. Kopf des Pan oder Apollon, Rückseite: Löwe [milesisches Wappen] mit Ähren oder Rind, Initialen des Stadtnamens) Catal. of gr. coins Brit. Mus. The Tauric Chersonese etc. (1777), 4 ff.; W. Fröhrer, Catal. d. médailles d. Bosphore Cimmérien etc., Paris 1872; M. Podschiwalow, Beschreibung der Münzen von Sarmatia Europaea, Chersonesus Taurica und den cimmerischen Bosporus aus der Sammlung Podschiwalow, Moskau 1882. A. W. Oreschnikow, Zur Münzkunde des kimmerischen Bosporos, Moskau 1883. Vgl. dazu Sallet, Zeitschr. f. Numism. IV, 229 ff. 304 ff.; XI, 339. P. Buratschlof, Katalog von Münzen der griechischen Kolonieen am schwarzen Meere (russisch) L Petersburg 1884; Head, Hist. numorum, p. 238; A. v. Sallet, Beschreib. d. ant. Münzen im Königl. Mus. zu Berlin I (1888), 9ff. Über die reichen Gräberfunde (Vasen u. s. w.), welche teils hellenische Gegenstände darbieten, teils von bellenisierten Barbaren herrühren vgl. die S. 481, Anm. 6 auf S. 482 angeführten Schriften und Lutzenko, Fouilles opérées au voisinage de Kertsch, Compt. rend. 1877; Verbrioussow, Fouilles à Kertsch, Compt. rend. 1880; Carl. Röttger, Die Altertum von Kertsch in der kaiserlichen Eremitage mit Erl. Text von L. Stephani, Peterburg 1873 ff.

<sup>4)</sup> Beide Namensformen in den Inschriften aus dem 4. Jahrhunder bei Dittenberger, SIGr, Nr. 100-104. Milesische Kolonie: Arrian Peripl. Post. 9 (vgl. Anon. Peripl. 51). Ionischer Dialekt: Bechtel, Abhdl. d. Gött. Gestlich d. Wiss. XXXIV (1887), 82. Vgl. Demosth. g Lept., p. 467; g. Lakr., p. 36; Ps. Skylax 68; Harpokr. s. v. Θειδοσία. — Neumann a. a. O., S. 464 ff.; Mem. de la soc. archéol. VI, 194 sqq.: Neigebaur, Über das alte Theodosia, Arabi f. Philol. u. Pädag. VIII, 476 ff.; Ouwaroff, Recherch. sur les antiquités de la

kapaion, das sich zum größten Handelsplatze des nördlichen Pontos und zur Hauptstadt des bosporanischen Reiches entwickelte, begründeten auf einer späterhin durch das Alluvium des Flusses Hypanis (Kuban) zur Halbinsel (Taman) gewordenen Insel die Teier zur Zeit der Bedrängnis durch die Perser Phanagoreia. Diese Kolonie nahm ebenfalls einen kräftigen Aufschwung und wurde zum Hauptplatze für die Ausfuhr aus den Küstenländern der Maiotis 1.

Hatten diese Städte auch vielfach unter den Angriffen der umwohnenden Barbarenvölker zu leiden <sup>2</sup>, mußten sie auch den Barbarenfürsten Geschenke und Tribute entrichten, so war doch der Handel so
gewinnbringend, daß sie zu großem Wohlstande gelangten. Neben den
Milesiern beteiligten sich von den asiatischen Pflanzstädten namentlich
die Phokaier, Teier, Knidier und Rhodier, dann die Thasier, am pontischen Handel <sup>3</sup>. Die bedeutendste Konkurrenz machten jedoch den
Milesiern die Megarier und deren Pflanzstädte. Gegen die Mitte
des 6. Jahrhunderts begründeten die Megarier unter der Führung des
Gnesiochos zusammen mit Boiotern aus Tanagra, Theben und andern
Städten Herakleia im Lande der Mariandyner an der durch fruchtbare Thäler ausgezeichneten Küste zwischen dem Sangarios und Billaios <sup>4</sup>.

Russie méridionale (Petersburg 1855), cap. I; Lutzenko et Kondakow, Exploration des tumulus du district de Theodosia, Compte rend. 1877.

2) Skythensiege der Milesier: Ephoros, Frgm. 92 (Athen. XII, 523), vgl. Hdt. IV, 76 ff.; P. Skymn. 735; Dittenberger, SIG. 252; CIGr., Nr. 2058 mit Böckhs Commentar; Ovid. Trist. V. 10, 15 ff.; vgl. Grote, Gesch. Griech. VI<sup>2</sup>, 718 ff.

3) Vgl. die Henkelinschriften bei P. Becker, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd.

IV, 463 ff.; V, 447 ff.; X, 109 ff.

<sup>1)</sup> Hekataios b. Steph. Byz. s. v. Φαναγόρεια. Kolonie von Teos: Ps. Skymn. 886. Φαναγόρου πόλις nach den Oikisten Phanagoras aus Teos: Ps. Skylax 72; Arrian, Frgm. 60, Müller III, 597 (Eustath. zu Dionys. Perieg. 549). Ionischer Dialekt: Bechtel, Abhdl. d. Gött. Gesellsch. d. Wiss. XXXIV (1887), 102ff. Über die Bedeutung der Stadt Strab. XI, 495: καὶ ἔστι τῶν μὲν Εὐφωπαίων Βοσπορανῶν μητρόπολις τὸ Παντικάπαιον, τῶν ở ᾿Ασιανῶν τὸ Φαναγόρειον (καλεῖται γὰρ καὶ οῦτως ἡ πόλις), καὶ δοκεῖ τῶν μὲν ἐκ τῆς Μαιώτιδος καὶ τῆς ὑπερκειμένης βαρβάφου κατακομιζομένων ἐμπόριον εἶναι τὰ Φαναγόρεια, τῶν ở ἐκ τῆς θαλαττης ἀναφερομένων ἐκεῖσε τὸ Παντικάπαιον. Mehr bei Neumann a. a. O., S. 559ff.; Kondakow et Vérébrioussow, Fouilles dans la presqu'île de Taman, Comp. rend. 1878 und 1879 und B. Latychev, Inscr. antiquae orae septentrionalis Pontis Euxini II (1890), 167 ff. Münzen (erst seit dem 1. Jahrhundert v. Chr. erhalten): Head, Hist. numorum, p. 422.

<sup>4)</sup> Megarische Kolonie: Xen. Anab. VI. 2, 1; Arrian Peripl. 18. Megarier und Boioter unter Gnesiochos: Ephoros, Frgm. 83 (Schol. Apoll. Rhod. II, 351; 845); Ps. Skymn. 973 (Gründung zur Zeit, als Kyros die Meder unterjochte). Tanagraier: Paus. V. 26, 6; Thebaner unter Panelos und Damis: Steph. Byz. s. v. Πάνελος (vgl. dazu Maaſs, Hermes XXIII, 617); Hesych. Suid. s. v. Ἡρακλείδης.

Die demokratische Verfassung Herakleias wurde bald nach der Begründung der Stadt durch die vertriebenen Aristokraten gestürzt und durch eine extreme Oligarchie ersetzt, die später in die gemäßigte Oligarchie der sechshundert überging 1. In wiederholten Kriegen eroberten die Herakleoten ein ausgedehntes Landgebiet und machten die besiegten Mariandynen zu leibeigenen Zinsbauern (Dorophoroi), die eine ähnliche Stellung wie die spartanischen Heloten hatten 2.

Durch Ackerbau, Viehzucht, Weinbau, Fischerei und einen ausgedehnten Handel wurde Herakleia eine reiche und bedeutende Stadt, von der mehrere Kolonieen begründet wurden, namentlich Cher-

Vgl. auch das thebanische Grabepigramm eines in Boiotien verstorbenen Herakleoten bei Kaibel, Epigr. gr., Nr. 488 mit der Verbesserung von Dittenberger, Hist. u. philol. Aufs. f. E. Curtius (1884) 289; Wilamowitz, Hermes XXI, 111, Anm. 3 folgert eine Beteiligung von Siphai aus dem Umstande, daß Tiphys, der Eponymos von Siphai, zum Steuermann der Argo wurde und in Herakleia, wo man ihn als Heros verehrte, begraben lag. Apoll. Rhod. Argon. II, 842 ff. und Schol.; Ammian. XXII. 8, 22. Auf die nachepische Überarbeitung der Argonautensage war überhaupt die Begründung Herakleias von wesentlicher Bedeutung. Vgl. die Bd. I2, S. 186, Anm. 4 angeführten Schriften. Legende über die Ursache des Auszuges der Boioter (delphische Orakel infolge einer Pest und eines unglücklichen Phokierkrieges): Iustin. XVI, 3; Herodoros, Frgm. 57 (Schol. Apoll. Rhod. II, 848); Promathidas von Herakleia, Frgm. 3, Müller III, 201 (Schol. Apoll. Rhod. II, 845). Nach Strab. XII, 542 und Vell. Paterc. II, 15 wären Milesier die ersten Begründer Herakleias gewesen, aber bei Strab. werden auch andere Kolonieen irrtümlich den Milesiern zugeschrieben, z. B. Lampsakos (Bd. I2, S. 467, Anm. 3) und Amisos (Bd. II, S. 483, Anm. 1). Es ist allerdings möglich, das dort vorher eine milesische Faktorei bestand. Dorischer Dialekt: Bechtel bei Collitz, Griech. Dialekt.-Inschr. III, 41, Nr. 3083-3084. Drei dorische Phylen: Ain. Takt. Poliork. XI, 10. Über die Münzen (seit der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts) mit dem Kopf des Herakles auf der Vorderseite (auf der Rückseite häufig Rind) vgl. J. P. Six, Num. Chron. 1885, S. 20 ff.; Head, Hist. numorum, p. 440; Catal. of gr. coins in the Brit. Mus. Pontus (1889) 139 ff. - Monographicen über Herakleia im Altertume von Nymphis (Müller III, 12ff). Promathidas (Müller III, 201 ff.), Memnon (III, 526 ff.), Kallistratos (IV, 353 ff.) Näheres bei H. L. Polsberw, De rebus Heracleae Ponti, Brandenburg 1883, Progr.; O. Kämmel, Heracleotica, Plauen 1868, Progr.; A. Stiene, De Heracleot. Pont. republ. et reb. gest. Monast. 1870, Diss.; Fr. Schneiderwirth, Heraclea am Pontus I und II, Heiligenstadt 1882 und 1884, Progr.

1) Vgl. S. 395, Anm. 2. Weiteres über die Verfassungsgeschichte bei G. Gilbert, Gr. Staatsaltert. II, 190 f. und in den oben angeführten Monographieen.

<sup>2)</sup> Plat. Nom. VI, 776 D; Poseidonios, Frgm. 16 (Ath. VI, 263); Strab. XII. 542; Pollux III, 83; IV, 54; Hesych. s. v. δωροφόροι. Die unterworfenen Mariandynen zahlten eine jährliche Abgabe und durften nicht ἔξω τῆς Ἡρακλεωτῶν χώρες verkauft werden. Heranziehung derselben zur Bemannung der Flotte: Aristot. Pol. VII. 6, p. 1327 b, v. 11 ff.

sonasos auf der Krim an der Einfahrt in die Bucht von Sebastopol 1 und Kallatis 2 (jetzt Mangalia) an der Westküste des Pontos, wo

<sup>1)</sup> Strab. VII, 308; XII, 542; Plin, IV, 26. Teilnahme von Deliern an der Kolonisation: Ps. Skymn. 822. Dorischer Dialekt: Bechtel bei Collitz, Gr. Dialekt-Inschr. III, S. 42, Nr. 3085-3088; Latychev, Inscr. antiquae orae septentrionalis maris Ponti Euxini I (1885), p. 173 ff. Über die aus Inschriften bekannten Staatseinrichtungen vgl. Latychev, Bull. d. corr. hell. IX (1885), 265 ff. und Ber. d. Berl. Akad. 1892, S. 479 ff. An letzterer Stelle behandelt L. den auf einer Marmorstele um 300 eingegrabenen Bürgereid, den die jungen Chersonasiten bei ihrem Eintritte in die Bürgerschaft nach erlangter Volljährigkeit abzulegen hatten. Aus dem Eide ergiebt sich u. a., daß damals in Chersonasos eine wohlgeordnete Demokratie bestand und dass sich das Stadtgebiet beinahe über den ganzen westlichen Teil der Krim erstreckte. Der eponyme Beamte war, wie in Megara und der megarischen Pflanzstadt Kalchadon (Bd. I2, S. 221, Anm. 3 und S. 472, Anm. 1) ein βασιλεύς. Wir begegnen ferner in Chersonasos der in Megara und den megarischen Pflanzstädten Kalchadon, Salymbria und Selinus vorkommenden Behörde der alovuvartes (vgl. Collitz, Gr. Dialekt-Inschr. III, Nr. 3087 = Dittenberger, Sylloge inser. gr., Nr. 252, v. 58 und Bd. I<sup>2</sup>, S. 472 Anm). daulogyot, bei denen in Chersonasos nach dem Bürgereide Anzeigen gegen diejenigen, die sich etwa gegen die Verfassung verschwören würden, gemacht werden sollten, gab es ebenfalls in Megara (Collitz, Gr. Dialekt-Inschr. III, Nr. 3030 = Mitt. d. arch. Inst. VIII, S. 191, Nr. 5). - Bemerkenswert in dem Bürgereide ist die Beschränkung der freihändigen Ausfuhr von Getreide: "ούδὲ σῖτον ἀπὸ τοῦ πεδίου ἀ(παγ)ώγιμον ἀποδωσοῦμαι οὐδὲ έξ(αξ)ῶ ἄλλαι ἀπὸ τοῦ πεδίου ἀλλ' (εἰς Χ)ερσόνασον. Da das Pedion sehr getreidereich war (Strab. VII, 311), so handelte es sich offenbar um eine Monopolisierung der Getreideausfuhr für den städtischen Markt. - Schutzgöttin der Stadt war eine einheimische Gottheit, die in den Inschriften die Ilag 3 evos genannt wird. Vgl. Collitz, Gr. Dialekt-Inschr. III, Nr. 3087 = Dittenberger, Sylloge inscr. gr., Nr. 252, v. 24: ά διὰ παντὸς Χερσονασιτάν προστατούσα Πάρθένος. Die Stele soll aufgestellt werden έν τὰ άχροπόλει παρά τὸν τὰς Παρθένου βωμόν. Vgl. auch den Bürgereid und Strab. VII, 308; Hdt. IV, 103. Von den Griechen wurde diese Göttin als taurische Artemis aufgefast und mit der Artemis Iquyéveia identifiziert. Vgl. Stoll, Roschers Mythol. Lex. II, Sp. 304, Art. Iphigeneia und Latychev, Ber. d. Berl. Akad. 1892, S. 493. - Münzen (Haupttypen: Artemis- oder Herakleskopf): Köhne, Musée Kotschoubey I, 132 ff.; A. v. Sallet, Zeitschr. f. Numism. I (1874), 17 ff.; Catal. of gr. coins in the Brit. Mus. The Tauric Chersonese (1877) 1 ff.; Head, Hist. numorum 237; A. v. Sallet, Beschr. d. antiken Münzen im Königl. Museum zu Berlin I (1888), 2 ff. Vgl. noch Polsberw, De rebus Chersonesitarum publicis, Berlin 1838; B. Köhne, Recherches sur l'historire et les antiquités de Chersonésos, Petersburg 1848 und dazu Stephani, Mél. greco-romains I, 6 sqq.; Neumann, Hell. im Skythenl., S. 382 ff.; P. Becker, Die herakleotische Halbinsel in archäol. Beziehung, 1856; S. Arkas, Beschreibung der herakl. Halbinsel und ihrer Altertümer, Nikolajew 1879 (russisch).

<sup>2)</sup> Ps. Skymn. 761 (Begründung ἡνίχα τὴν Μαχεδόνων ἀρχὴν ἀμΰντας παρέλαβεν. Amyntas I. kam um 540 zur Regierung); Herakleotische Kolonie auch nach Memnon 21 und Strab. VII, 319; XII, 542. Kolonie der Milesier; Mela II,

die Megarier auch Mesambria 1 am Golfe von Burgas, gegenüber dem milesischen Apollonia, kolonisierten.

Den großartigen kommerziellen und industriellen Aufschwung der kleinasiatischen Pflanzstädte begleitete ein kräftiges Aufblühen von Kunst und Wissenschaft. In der ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts begannen die Ephesier mit dem vom Architekten Chersiphron aus Knosos geleiteten, großartigen und prachtvollen Neubau ihres von den Kimmeriern niedergebrannten Artemisions, zu dem König Kroisos die meisten reliefgeschmückten Säulen stiftete 2. Ebenso großartig war der neue Hera-Tempel, den um dieselbe Zeit die Samier zu erbauen begannen. Zuerst leitete den noch im 6. Jahrhundert vollendeten Bau

<sup>2.</sup> Auf einer Grabinschrift Δίγικ (ορεῖς) bei Točilescu Arch. Epigr. Mitt. aus Österr. VI, S. 9, Nr. 15. Möglicherweise haben sich hier die Herakleoten eingedrängt. Bunte Mischung ionischer und dorischer Formen in einer bei Tultscha gefundenen Inschrift bei Tocilescu a. a. O., S. 46, Nr. 95. Dorische Dialekt-Inschriften bei Collitz, Gr. Dialekt-Inschr. III, Nr. 3089—3090 und dazu Točilescu, Arch.-epigr. Mitt. aus Österreich XI (1887), 33 ff. — Monat Πεταγείτ-νιος, der in Kalchadon und andern dorischen Städten vorkommt (Bischoff, Leipzig-Stud. VII, 374) bei Točilescu a. a. O. — Münzen (mit Herakleskopf): Catal. of gr. coins in the Brit. Mus. The Tauric Chersonese etc. (1877) 21 ff.; Head, Hist. numorum 234; A. v. Sallet, Beschr. d. antik. Münzen im Königl. Mus. zu Berlin I (1888), S. 48. — Vgl. Polsberw, De rebus Cherson. et Callatianorum, Berlin 1838; P. Becker, Arch. f. Philol. u. Paedag. XIV (1853), 345 ff.; J. Kleinsorge, De civitatum gr. in Ponti Euxini ora occidentali etc. (Halle 1888, Diss.) 38 sqq.

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 33; vgl. IV, 93; Strab. VII, 319 (Μεσημβρία Μεγαρίων ἀποικος); Ps. Skymn. 739; Ps. Skylax 67; Nikol. Dam. Frgm. 45, Müller III, 379 (= Steph. Byz. s. v. Μεσημβρία); Memnon 21, Müller III, 537. Dorisch-megarischer Dialekt: Collitz, Gr. Dialekt-Inschr. III, Nr. 3077-3081). Münzen (die erhaltenen gehen bis um 450 zurück) mit den Initialen des Stadtnamens (ΜΕΤΑ. T = ts) und einem Helm als Wappen: Catal. of gr. coins in the Brit. Mus. The Tauric Chersonese etc. (1877), p. 132ff.; Head, Hist. numorum, p. 237; A. v. Sallet, Beschreib. d. Münzen im Königl. Mus. zu Berlin I (1888), 188 ff. — J. Kleinsorge a. a. O., S. 43 ff.

<sup>2)</sup> Plin. A. N. 36, 14. 21; Vitruv. 17, Praef. 16; Strab. XIV, 640; Dion. Hal. IV, 25; Laert. Diog. II, 103; vgl. Hdt. II, 148; Aristoph. Wolk. 599 (πάγ-χευσον οἶσον). Goldene Stiere und die meisten Säulen von Kroisos gestiftet. Hdt. I, 92. Fragmente von Weihinschriften des Kroisos: S. 450. Reliefgeschmückte Säulen: J. T. Wood, Discoveries at Ephesus etc. (London 1877), p. 191. 217. 258 f. 273 f.; vgl. Overbeck, Gesch. d. gr. Plastik I<sup>4</sup>, S. 106 und die Bd. I<sup>2</sup>, S. 309, Anm. 4 angeführten Schriften. A. S. Murray, Journ. of hell. stud. IX (1889), 1 ff. und X (1890), 1 ff. sucht die Fragmente zu ordnen und nachzuweisen, daß der Tempel noch im 6. Jahrhundert von den Architekten Demetrios und Paionios vollendet wurde, während nach Vitruv. a. a. O. die Vollendung erst nach der Schlacht bei Mykale erfolgte und nach Plin. a. a. O. der Bau 120 Jahre dauerte.

der Samier Rhoikos<sup>1</sup>. Auch der Athena-Tempel der Phokaier erregte noch nach seiner Anzündung und Beschädigung durch die Perser Bewunderung. Das Apollonion der Kolophonier in Klaros blieb infolge des Niederganges der Stadt unvollendet<sup>2</sup>.

Diese Bauten förderten auch die Entwickelung der Plastik und Kunstindustrie. Glaukos von Chios erfand die Kunst des Eisenlötens und schuf einen vielbewunderten eisernen Untersatz für den silbernen Mischkessel, den Alyattes nach Delphi stiftete 3. Die Samier Rhoikos und Theodoros, waren die ersten namhaften hellenischen Erzgießer. Letzterer übte auch die Kunst des Gemmenschneidens und arbeitete für Kroisos und Polykrates 4. Den samischen Künstlern reihte sich Bathykles aus Magnesia, etwa ein Zeitgenosse des Theodoros an, der den Lakedaimoniern das Throngebäude für das Kolossalbild des Apollon von Amyklai erbaute und mit Reliefs aus Bronzeblech schmückte 5.

<sup>1)</sup> Hdt. II, 148; III, 60; IV, 88. Vor der persischen Eroberung vollendet nach Paus. VII. 5, 4. Die Überreste gehören dem spätern Umbau an: Girard, L'Heraion de Samos, Bull. d. corr. hell. IV (1880), 383 ff. — Vgl. F. Hultsch, Heraion und Artemision, Berlin 1881; die Masze des Heraion zu Samos, Arch. Zeit. XXXIX, 97 ff. und die Bd. I<sup>2</sup>, S. 315, Anm. 3 angeführten Schriften.

<sup>2)</sup> Paus. VII. 5, 4. Vgl. Bd. 12, S. 310, Anm. 2 und S. 311, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Hdt. I, 26; Paus. X. 16, 1. Nach Euseb. blühte Glaukos schon Ol. 22, 2 = 691. Die Kunst des Bronzelötens war bereits längst bekannt. Vgl. Schöne, Bericht. d. bayer. Akad. 1871, S. 542, Anm. 1; Rose, Arch. Zeit. XXXIV (1876), 156 ff.; Overbeck, Gesch. d. gr. Plastik I<sup>4</sup>, 77.

<sup>4)</sup> Nach Hdt. I, 51 war der von Kroisos nach Delphi gestiftete Mischkessel ein Werk des Theodoros, desgleichen der Ring des Polykrates. Hdt. III, 41: Paus. VIII. 14, 6; X. 38, 5; Plin. H. N. XXXIV, 83. Da die Kunst des Erzgusses im Orient seit alter Zeit betrieben wurde und auch in Samos sicherlich schon vor der Mitte des 6. Jahrhunderts heimisch geworden war (vgl. Hdt. IV, 152), so haben die beiden Samier dieselbe nicht erfunden, sondern sich durch ihre Gusarbeiten einen größeren Namen erworben. Overbeck, Gr. Plastik I<sup>4</sup>, 73 ff. und die neuere Litteratur ebend. S. 287.

<sup>5)</sup> Paus. III. 18, 9; vgl. III. 10, 8; 19, 2. Weiteres bei W. Klein, Bathykles, Arch. epigr. Mitt. aus Österreich IX (1885), 145—191; Overbeck, Gesch. d. gr. Plastik I4, 67 ff.; Furtwängler, Meisterwerke der gr. Plastik (Leipzig-Berlin 1893) 689 ff. F. weist die Unzulänglichkeit der bei Paus. III. 10, 8 vorliegenden Kombination von Hdt. I, 69 (Goldschenkung des Kroisos für das Bild des Apollon er Oberact) mit dem Throngebäude des amyklaeischen Apollon nach. Von einem Goldkaufe bei Kroisos zur Vergoldung des Gesichtes dieses Apollon redet Theopompos Frgm. 219 bei Athen. VI, 231 F. Das Bauwerk bildete ein riesiges Gestühl, auf dem das etwa 15 Meter hohe Bild des Gottes stand. Es war mit Ausnahme des steinernen Mittelstückes aus Holz errichtet, mit figürlichen Stützpfeilern versehen und mit Reliefs aus Bronzeblech (nicht aus Gold. Vgl. Furtwängler a. a. O. 696) reich geschmückt.

In Chios wurde zuerst der Marmor künstlerisch bearbeitet. Die griechische Kunst gewann damit ein Material, aus dem sie Bildwerke in weit feinerer Ausführung herstellen konnte, als sie es in der bisherigen Holz- und Steinskulptur vermocht hatte 1. Der in der ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts thätige Chier Archermos, des Mikkiades Sohn, war der älteste Marmorbildhauer, von dem noch in späterer Zeit Werke in Delos und Lesbos zu sehen waren 2.

Etwa gleichzeitig mit Archermos blühten die Kreter Dipoinos und Skyllis, die in der Marmorskulptur von allen zuerst sich einen Ruf erworben haben sollen und namentlich für Sikyon, Kleonae und Argos Götterstatuen, teilweise aus Ebenholz in Verbindung mit Elfenbein ausgeführte Gruppen, arbeiteten. Sie waren die ersten Meister, welche aufserhalb ihres Geschlechtes und ihrer Heimat eine Schule bildeten, aus der im Besonderen lakedaimonische Künstler hervorgingen 3. Berühmt als Marmorbildhauer wurden dann (um 540) des Archermos

<sup>1)</sup> Vgl. S. 335 ff. und Näheres in den daselbst angeführten Schriften.

<sup>2)</sup> Archermos aus Chios, Sohn des Mikkiades, genannt als Schöpfer eines von seinem Vater gestifteten Bildwerkes auf einer in Delos gefundenen Marmorbasis. Vgl. S. 450. Nach pergamenischen Kunstforschern im Schol. Aristoph. Vög. 574 hatte Archermos die delische Nike angefertigt. Es handelt sich aber wahrscheinlich um eine geflügelte Artemis. R. Robert, Hermes XXV (1890), 449. Jene Inschrift ist wahrscheinlich die Quelle für Plin. H. N. XXXVI, 11 gewesen (C. Robert, Archaeol. Märchen, Philol. Unters. X, 117), wo es heißst: cum hi (Dipoenus et Scyllis) essent, iam fuerat in Chio insula Melas sculptor, dein filius eius Micciades, ac deinde nepos Archermus, cuius filii vel clarissimi in ea scientia fuere Hipponactis poetae aetate, quem certum est LX olympiade (540) fuisse. - complura enim in finitimis insulis simulacra postea fecere, sicut in Delo - - patris quoque corum et Deli fuere opera et in Lesbo insula. Aus der Inschrift folgt nicht, daß Mikkiades bereits als Künstler thätig war, was er immerhin gewesen sein mag. Was indessen Melas betrifft, so meint die Inschrift (Mélaros πατρώιον ἄστυ λιπόντι) den Heros dieses Namens, den Sohn des Oinopion, des mythischen Oikisten von Chios. Vgl. Overbeck, Gesch. d. gr. Plastik I\*, 82 und die daselbst S. 288 angeführten Schriften. Ein jüngeres Mitglied des chiischen Künstlerkreises, vielleicht ein Enkel des Archermos, war der Chier Archermos, den eine etwa dem letzten Drittel des 6. Jahrhunderts angehörende Künstlerinschrift einer auf der athenischen Akropolis gefundenen, marmornen Votivsäule nennt. CIA. IV. 2, p. 89, Nr. 373, 95 und IV. 3, p. 181. Über die Thätigkeit ionischnesiotischer Künstler in Athen vgl. S. 336.

<sup>3)</sup> Plin. H. N. XXXVI, 9: Marmore sculpendo primi omnium inclaurerunt Dipoenus et Scyllis geniti in Creta insula etiam nunc Medis imperantibus priusque quam Cyrus in Persis regnare inciperet, hoc est olympiade circiter L (= 580). Die Zahl ist vermutlich verdorben. Vgl. Overbeck, Rhein. Mus. XLI (1886), 67ff.; Gesch. d. Plastik I<sup>4</sup>, 84 ff. und die daselbst aufgeführten Schriften; M. Zucker, Jahrb. f. kl. Philol. CXXXV (1887), 785 ff.

Söhne Bupalos und Athenis, die nicht bloß einzelne Gewandstatuen von Göttinnen schufen, sondern sich auch bereits an die Komposition von Giebelgruppen heranwagten 1.

Die erhaltenen Skulpturen geben zu erkennen, wie sich im Laufe des 6. Jahrhunderts bei den Ioniern aus dem Handwerk auf Grund selbständiger Schaffungskraft und tüchtiger Naturbeobachtung eine künstlerische Produktion entwickelte. Die ältesten Statuen sind noch in der Holzschnitztechnik gearbeitet. Ein viereckiger oder runder Steinbalken bildete die stoffliche Grundlage, an welche die Formengebung streng gebunden war. Mit der Rundung des Stammes fällt die des Leibes zusammen, die Arme liegen fest an, und die Körperformen sind nur in ihren allgemeinen Umrissen angedeutet. Die Oberfläche des Gewandes bilden keine wirklichen Falten, sondern parallele schematisch eingeritzte Linien. Ein ähnliches Rillenwerk durchzieht auch das Haar, das in dichter Masse auf den Nacken herabfällt. Auf die Holzschnitztechnik weisen auch die schmalgeschlitzten Augen und der gerade geschnittene Mund mit den dünnen Lippen hin. Zur Belebung des Ganzen musste die Malerei wesentlich beitragen 2. Bei aller Beschränktheit des plastischen Darstellungsvermögens tritt jedoch deutlich das Streben nach größerer Naturwahrheit hervor. Die Riefelung des Gewandes war ein Versuch zur Stoffnachahmung und der erste Schritt auf dem der hellenischen Kunst durchaus eigentümlichen Wege zur Nachbildung der von den Formen und Bewegungen des Körpers abhängenden Gewandfalten.

Von wesentlicher Bedeutung für die Geschichte der ionischen Kunst sind die Relieffiguren der von Kroisos für das ephesische Artemision geschenkten Säulen und die etwa im Laufe des zweiten Drittels des 6. Jahrhunderts an der heiligen Strafse nach dem Apollonheiligtum zu Didyma aufgestellten Sitzbilder<sup>3</sup>. Die überlebensgroßen, steif und bewegungs-

Plin. H. N. XXXVI, 11. Weiteres bei Overbeck, Gesch. d. gr. Plastik I<sup>4</sup>,
 82 ff.

<sup>2)</sup> Näheres in den S. 336 angeführten Schriften.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 450. — Charles Newton, A history of discoveries at Halicarnassus Cnidus and Branchidae (London 1862) I, 74 ff.; II. 2, 503 ff. 781 ff.; Overbeck, Gesch. d. gr. Plastik I<sup>4</sup>, 100 ff.; R. Förster, Das Porträt in der griechischen Plastik (Kiel 1882, Vortrag) 6 ff. Inschriften mit den Künstlernamen Eudemos und Terpsikles: IGA. 484. 485 = Löwy, Inschr. gr. Bildhauer (1885) 2 und 3. Inschr. auf dem Sessel einer Statue: Χάρης είμι ὁ Κλείσιος Τειχιούσ(σ)ης ἀρχός, ἄγαλμα τοῦ ἀπόλλωνος. IGA., Nr. 488. Vgl. Kirchhoff, Stud. zur Gesch. d. gr. Alphabets 20.

los dasitzenden Gestalten mit ihren an den Körper angeschlossenen Armen und schematisch gefalteten Gewändern verraten in ihrer ganzen Komposition, namentlich in ihren plumpen, üppig weichen Formen, assyrisch-babylonische Einflüsse, während ihre Aufstellung an die ägyptischen Sphinx-Alleen erinnert. Das organische Gliedergefüge ist noch durchweg wenig kenntlich gemacht, aber ein Vergleich der jüngern und ältern Figuren zeigt eine fortschreitende Entwickelung in der Darstellung der Körperformen und in den reichlichern Gewandfalten. Bei den sorgfältig gearbeiteten Relieffiguren vom Artemision hat die Behandlung des Gewandes trotz ihrer streng archaischen Gebundenheit den Holzschnitzcharakter bereits abgestreift. Die Körperformen sind, wie bei den milesischen Sitzbildern, weichlich und wulstig, jedoch von großer Zierlichkeit. Die Bildung des Kopfes und anderer Körperteile beweist, daß sich die Künstler kein geringes Verständnis für die Natur erworben hatten, obwohl ihnen die Befreiung von dem überlieferten Schema noch nicht gelungen war. Namentlich ist auch bei der Darstellung der Augen die Ausführung der Lider nicht mehr ausschliefslich der Malerei überlassen.

Charakteristisch für die Entwickelung der Bildhauerkunst sind die auf der athenischen Akropolis gefundenen, zum größten Teil von ionisch-nesiotischen Künstlern gearbeiteten Frauenstatuen 1 und die zahlreichen, nach einem gemeinsamen Schema behandelten, nackten Jünglingsfiguren, teils kleine Bronzen, teils lebensgroße Marmorstatuen, die man früher mit Unrecht durchweg für Apollon-Statuen hielt 2. Zu den am meisten vorgeschrittenen und bekanntesten Vertretern der letztern Gattung gehört der sogenannte Apollon von Tenea in München, der um die Mitte des 6. Jahrhunderts entstanden sein wird. Diese Apollonen sind steif aufrechtstehende, schlanke Gestalten mit schmalhüftigen, breitschulterigen Körpern, leicht vorgesetztem linken Bein und straff herabhängenden, an den Schenkeln fest anliegenden Armen. Die Füsze treten, wie bei ägyptischen Statuen, deren Schema überhaupt die Haltung der Figuren bestimmt hat, mit der ganzen Fläche platt auf. Für den Kopf ist das nach griechischer Sitte lang herabfallende, schematisch stilisierte Haar charakteristisch, dann die (wiederum nach ägyptischer Art) zu hoch stehenden Ohren, die mandelförmigen, gerade ausblickenden und gleichsam hervorquellenden Augen und das um die Mundwinkel spielende, eigentümlich schmunzelnde Lächeln. Es

<sup>1)</sup> Vgl. S. 366.

Vgl. die S. 366 angeführten Schriften, namentlich Overbeck, Gesch. d. gr. Plastik I<sup>4</sup>, 114 ff. und die daselbst S. 289 berücksichtigte Litteratur.

fehlt diesen "Statisten" noch an Leben und Bewegung, jedoch machen sich bereits nicht mehr bloß stilistische, sondern auch individuelle Gesichtsunterschiede ein wenig bemerkbar. Bei den ältern Figuren herrschen geradlinige, kantig begrenzte oder weichlich gerundete Formen, welche auf die Holzschnitztechnik oder die Arbeit in getriebenem Metallblech zurückweisen. Auch der Apollon von Tenea zeigt namentlich in der Behandlung des Haares den Einfluss der Holzskulptur, aber die Gestaltung des Körpers und auch der Gesichtstypus beruht bei ihm auf weit schärferer Naturbeobachtung und vorgeschrittenerer Technik, welche den Künstler zu weiterer Durchbildung der Formen im einzelnen und zu naturgetreuerer Wiedergabe namentlich der leichter zu beobachtenden Körperteile, wie der Hände und Beine vom Knie abwärts, befähigte. Es beginnt bereits die Sonderung der Hauptmuskeln, und der Leib erhält organisches Leben. Die Kunst löst sich von dem ägyptischen Schema mit seiner glatten, typischen Regelmäßigkeit, tritt in Gegensatz gegen alles Stilisierte und Konventionelle und belebt sich mit hellenischem Formgefühl.

Gleichzeitig mit der Entwickelung der plastischen Kunst blühte die lyrische Poesie, deren hervorragendste Vertreter im ersten Drittel des 6. Jahrhunderts Alkaios und Sappho aus Mytilene waren 1. Ein Zeitgenosse des Bupalos war Hipponax von Ephesos, der erste namhafte Choliamben- und Parodiendichter. Die plastischen Anzüglichkeiten des Bupalos vergalt er mit Schmähgedichten in derber Ausdrucksweise 2. In Miletos dichtete damals Phokylides seine Gnomen, in denen eine schlichte Lebensweisheit zum Ausdrucke kommt 3. In Samos brachte gegen die Mitte des 6. Jahrhunderts Aisopos die Tierfabel, deren Keime bei Hesiod und dann bei Archilochos und Semonides von Amorgos hervortreten, zu überraschender Blüte und bildete sie zu einer besonderen Gattung aus 4.

In die erste Hälfte des 6. Jahrhunderts fallen auch die Anfänge der ionischen Naturphilosophie. Im Gegensatze zu der wesentlich auf der Phantasie beruhenden kosmologischen Spekulation und

<sup>1)</sup> Vgl. S. 474.

Bergk, PLGr. II<sup>4</sup>, 460 ff. Das Material bei Flach, Gr. Lyrik II, 557 ff.
 Vgl. auch Overbeck a. a. O., S. 82.

<sup>3)</sup> Bergk II<sup>4</sup>, 68 ff.; Flach, Gr. Lyrik II, 381 ff. — Vgl. auch S. 472, Anm. 3.

<sup>4)</sup> Hdt. II, 134; Aristoph. Wesp. 1446; Plut. Solon 28, Conviv. sept. sap. 4. Welcker, Aesop eine Fabel, Kl. Schr. II, 254, dagegen O. Keller in den sorgfältigen, inhaltreichen Untersuchungen zur Gesch. der gr. Fabel, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd. IV (1862), 309—418; Flach, Gr. Lyrik II, 578 ff.; Bergk, Gr Lit. I, 373 ff. Vgl. auch Duncker, Gesch. d. Altert. VI, 317.

ihren in die Form mythischer Erzählungen gekleideten Weltbildungs- und Schöpfungsgeschichten, wie sie die hesiodische und auch noch die orphische Theogonie<sup>1</sup>, sowie Pherekydes von Syros<sup>2</sup> darboten, begann man reflektierend nach den natürlichen Ursachen der Dinge zu forschen und damit eine wirklich philosophische Spekulation anzubahnen. Die Voranssetzungen zu dieser philosophischen Richtung, der die ethische Reflexion der in den "sieben Weisen" <sup>3</sup> verkörperten Vertreter einer praktischen Lebensweisheit voranging, bilden die große Erweiterung der Länder- und Völkerkenntnis, die schärfere Naturbeobachtung und die mit der wachsenden Masse der Erfahrungen aufkeimende Einsicht in die Gesetzmäßigkeit der Naturvorgänge, sowie die Erkenntnis von der Unzulänglichkeit der bisherigen religiös-mythischen Vorstellungen über das Wesen und die Entwickelung des Kosmos.

Als erster Naturphilosoph erscheint der Milesier Thales aus dem ionisch-karischen Geschlechte der Theliden <sup>4</sup>, ein hervorragender Mathematiker und Astronom <sup>5</sup>, dessen Blüte die Chronographen nach der von ihm angeblich vorhergesagten Sonnenfinsternis vom 28. Mai 585 berechneten <sup>6</sup>. Thales erklärte das Wasser für den Stoff, aus dem alles

<sup>1)</sup> Vgl. S. 365ff.

<sup>2)</sup> Zeller, Philosophie d. Griechen I<sup>5</sup> (1892), 79ff. Über die mit geheimnisvoller Weisheit und wunderbarer Ekstase begabten, in mythischen Schleier gehüllten Persönlichkeiten, die, wie Abaris, Aristeas von Prokonnesos, Hermotimos von Klazomenai, Epimenides u. s. w., in einer Zeit, wo man die tiefer verschlungenen Zusammenhänge des Seins und des Werdens bereits ahnte, aber sich noch mit religiöser Deutung des dunkeln Naturgrundes begnügte, als Reinigungspriester und Theologen wirkten und den Übergang von der mythischen Vorstellungsweise zur philosophischen Betrachtung vermitteln halfen, vgl. Erw. Rohde, Psyche, S. 380 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 478, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I3, S. 305, Anm. 1.

<sup>5)</sup> Sartorius, Die Entwickelung der Astronomie bei den Griechen bis Anaxagoras und Empedokles, Halle, Diss., 1883. Nach dem damaligen Stande des Wissens und den überlieferten kosmischen Anschauungen des Thales kann derselbe die wirklichen Ursachen der Sonnenfinsternis schwerlich erkannt haben. Unmöglich erscheint vollends eine Vorausberechnung aus den Elementen der Mondbahn. Möglich ist jedoch, daße er mittels der von den Babyloniern gefundenen Periode von 223 synodischen Monaten (Saros), in der die Ungleichheiten des Mondes wiederkehren, wenigstens das Jahr der Finsternis vorhergesagt hat. Vgl. Martin, Revarchéol. IX (1864), 170 ff.; W. Schäfer, Die astronomische Geographie der Griechen bis auf Eratosthenes (Flensburg 1873, Progr.), S. 10; R. Wolf, Gesch. d. Astronomie (München 1877), S. 9ff.

<sup>6)</sup> Über die Sonnenfinsternis vgl. S. 469, Anm. 1. Über die Bestimmung der Akme und deren Gleichsetzung mit dem 40. Lebensjahre, so daß Thales Ol. 39, 1 = 624 (bei Laert. Diog. I, 37: Ol. 35, 1: Euseb. u. Hieron. Ol. 35, 2 nach

bestehen und entstanden sein sollte <sup>1</sup>. Er dachte sich seinen Urstoff als einen von sich aus stetig bewegten, so daß er die Dinge durch sich selbst erzeugen konnte. Ein solcher Versuch, die Erscheinungen aus einem gemeinsamen, natürlichen Grunde zu erklären, war ein großer Fortschritt in der Kosmologie, obwohl Thales schwerlich schon ihre Vielheit in dem Begriffe der Welt zu einer innern, organischen Einheit verknüpft und die Einzelwesen in der Vorstellung der Weltseele zusammengefaßt hat <sup>2</sup>.

Ein jüngerer Zeitgenosse des Thales, Anaximandros aus Miletos³, eröffnete mit seiner Schrift "über die Natur" die philosophische Litteratur⁴. Er nahm als das Ursprüngliche einen unbegrenzten, unendlichen und ewigen Stoff (ἄπειρον) an und dachte sich denselben als eine gleichartige, der Qualität nach unbestimmte, aber lebendige und durch sich selbst bewegte körperliche Masse, aus der sich auf dem Wege der Ausscheidung die besonderen Stoffe entwickeln. Wie alles aus diesem Stoff hervorgegangen ist, so muß auch alles in denselben zurückkehren. Die Annahme eines solchen Weltstoffes bedeutete einen weitern Fortschritt im philosophischen Denken, denn Anaximandros erhob sich damit zuerst über die nächste sinnliche Anschauung und erklärte das sinnlich Gegebene durch Gedachtes. Er beschäftigte sich auch mit Astronomie und Geographie. Seine Ansichten über die

alter Verschreibung) geboren wurde, vgl. Diels, Rhein. Mus. XXXI (1876), 15; Rohde, Ebd. XXXIII (1878), 210; Unger, Philol. XLI (1882), 620. Nach Hdt. I, 75 und Laert. Diog. I, 25 würde Thales noch den Fall des lydischen Reiches erlebt haben. — Thelide: Hdt. I, 170. 146; Laert. Diog. I, 22; vgl. dazu S. 215. Anm. 3.

<sup>1)</sup> Aristot. Metaph. I. 3, p. 983 b (die Quelle aller spätern Angaben): Θαλής δ τῆς τοιαθτης ἀρχηγὸς φιλοσοφίας ὕδωρ εἶναί φησιν (sc. στοιχεῖον καὶ ἀρχὴν τῶν ὄντων).

Zeller, Philos. d. Gr. I<sup>5</sup>, 192 ff. Die neuere Litteratur bei Überweg, Gesch.
 d. Philos. I, § 12.

<sup>3)</sup> Nach Apollodors wahrscheinlich aus der Schrift des Anaximandros selbst entnommener Angabe bei Diog. Laert. II, 2 war er Ol. 58, 2 = 547/6 64 Jahre alt. (Euseb. Vers. Arm. Abr. 1443 = 574/3; Hieron. Abr. 1441 P = 576; F. Abr. 1439; B. Abr. 1446.) Es ist das Jahr, in dem Kroisos den Krieg gegen Kyros begann. Vgl. Diels, Rhein. Mus. XXXI, 24. — Zeller, Philos. d. Gr. 15, 197 ff.; Windelband, Gesch. d. alt. Philosophie in Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. V², 149 f. — Die Angaben der Alten und die Ansichten der Neuern über das ἄπειρον zusammengestellt bei F. Lütze, Über das ἄπειρον Anaximanders, Leipzig 1878; J. Neuhäuser, Anaximander Milesius etc., Bonn 1883; Natorp, Über das Prinzip und die Kosmologie Anaximanders mit Bezug auf Neuhäuser, Philos. Monatshefte XX, 367 ff.

<sup>4)</sup> Laert. Diog. I, 23; H, 2; Themist. Or. 26, p. 317c. Busoit, Griechische Geschichte. H. 2. Aufl.

valzenformen im Historiungt is Verganzen ochende Erie, iber ile Stellung ind bedeenverdatmisse der bestime und redien went kindlen, doer et der angeregt und son damenden durch den Verstellung Eriblich in Form einer Karte dur einer Metalitätet inrudstellen, vervilent gemacht in bark beschichtst vurde von ihm ein Mitbigger Anaximomatisch ihr geschichtst eine benotit doer die Natur vermiste. Den bemindstoff steht er verler inter ihn eindurssen bekannten moffen, setzte der mit Berudung auf ihn balt aufmindigiers has der Verstoff as in-nallen gemacht verlen nitsse an Stelle des matensenen Vassers die denniligiere die ganne Vert untersende Laut, die in beständiger Bewegung und Trivalitätung herr Formen begriffen sit die aus der dies ihren Ferbindung und Verhontung entsteht. Durch diese Theorie stehte Anahmenes migneten eine bestämmtere Forstehung von dem janvalkalischen Progesse der Entwickening des Besonderen im gewinnen des die Anahmenatiers gegeben datte

ŧ.

The greeness and naturally Brits for omescar finate wards from the Unterventual unfor the value of bernalest near general in sean from meren Losen and Valor angester obsers. Krosses for the 500 sement Thorn Aratics source organic source into the systemations. Therefore, the fore Larry value of sour general Expression violatings for Train Timeres forested, and recommended from the son farms of the Tomas Section of the American mattern and the son farms to agreement aromais for figure in order strong mental to the Larry and the strong aromais for the section of the Edite for assent that and an amount also arothes to in the Edite assenting. Nach for Roshe various mann the arothesis in the loss, as decided and for some fracts and term is statished.

Fig. 3-rays, begin a visions contribute finkning for Freezen I Lag- ag 1987,  $\theta=0$ 

In It is a second of the common of the second of the secon

Har. I is Timbers & The sum of regard or Suct Hit. I 28: Strain III 44 up. Janual Survis and J. Fry Amad 1872. A 18 f. Epicess. Berin 87s. Formag Typhana Support. Chapter on Isolan & El.

zahlung verpflichtet ¹, während die Inselstädte durch den Mangel einer lydischen Flotte geschützt waren. Bis zum Hellespontos erstreckte sich der lydische Einfluſs. Kroisos eroberte Sidene am Granikos, und seinen Drohungen fügten sich die Lampsakener ². Er suchte jedoch seine griechischen Unterthanen möglichst zufrieden zu stellen und knüpſte überhaupt vielſach gute Beziehungen mit hellenischen Städten und Heiligtümern an, da er einen Rückhalt gegenüber den von Osten her drohenden Geſahren brauchte. Das Artemision von Ephesos ³, das Heiligtum der Branchiden zu Didyma, der Tempel des ismenischen Apollon bei Theben und Delphi wurden von ihm reich beschenkt. Die delphischen Weihgeschenke hatten nach der sorgſāltigen Beschreibung Herodots einen Wert von etwa 12 Millionen Mark ⁴. Den Lakedaimoniern gab er umsonst das Gold zu einer Apollon-Statue ⁵. Der Freigebigkeit gegen Delphi verdankte Kroisos am meisten den guten Ruf, dessen er sich in Hellas erſreute ⁶.

Das lydische Reich gelangte unter Kroisos zu seiner höchsten Macht und Blüte. Den Schatz des Königs füllten der Goldstaub des Flusses Paktolos und der Ertrag der Bergwerke zwischen Atarneus und Pergamon 7. Dazu kamen die Tribute der Unterthanen, die Zölle und sonstigen Gefälle. Kroisos begründete im Anschlusse an die babylonische und die in Kleinasien weit verbreitete phokaische Währung zuerst ein zusammenhängendes Münzsystem. Zur Hauptmünze in Gold machte er die Hälfte des phokaischen Staters oder den leichten babylonischen Goldsheqel 8, den er bei feinem Korn etwas unter dem Normalgewicht ausprägen liefs. Daneben wurde nach gleichfalls reduziertem babylonischen Gewicht ein Silberstater geprägt, der an Wert dem zehnten Teile des Goldstaters gleichkam 9.

<sup>1)</sup> Hdt. I, 6; 26; 27.

Strab. XIII, 601; Xanthos bei Steph. Byz. s. v. Σιδήνη. Lampsakos:
 S. 317, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Hdt. I, 92 und dazu S. 450.

Hdt. I, 52. 92. Delphi: Hdt. I, 50—51. 54. Vgl. dazu Hultsch, Gr. u. röm. Metrol.<sup>2</sup>, S. 577 ff.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 391, Anm. 1. Über die Beziehungen der Alkmeoniden zu dem

lydischen Königshause vgl. S. 306, Anm. 1.

<sup>6)</sup> Pind. Pyth. I, 184 (vgl. 94): οὐ φθίνει Κροίσου φιλόφρων ἀρετά. Vgl. anderseits einen Fall von Inhumanität b. Hdt. I, 92; Nikol. Dam. Frgm. 65. Noch vierhundert Jahre später beriefen sich die Delphier auf die alte Freundschaft mit den Sardiern. Bullet. d. corr. hell. V, 383. 389 f.

Strab. XIII, 626; XIV, 680; Ps. Aristot. περὶ θαυμ. ἀκουσμ. 52; Schubert
 a. a. O., S. 67.

<sup>8)</sup> Vgl. Bd. I2, 495.

Der Κροίσειος στατής (Poll. III, 87; Hdt. I, 54) wog 8,17 Gr., während 32\*

Nach der Unterwerfung des Festlandes soll Kroisos eine Flotte zur Unterwerfung der Inseln zu bauen beabsichtigt, aber diesen Plan infolge einer Unterredung mit dem weisen Bias von Priene aufgegeben haben. Wenn er wirklich die Begründung einer Flotte plante, so sah er sich wohl hauptsächlich deshalb genötigt, von dem Vorhaben abzustehen und mit den Inselstädten Freundschaft zu schließen, weil er sich gegen die Perser wenden mußte 1.

Im Jahre 553 erhob sich der persische König Kyros II. (pers. Kuruš), der als Nachfolger seines Vaters Kambyses I. seit 558 regierte, gegen seinen Lehnsherrn, den Mederkönig Astyages. Infolge von Verrat und der Untreue seines Heeres fiel dieser im Jahre 550 in die Hände des Kyros. Die medische Hauptstadt Egbatana wurde von den Persern besetzt und ausgeplündert. Nach einigen Jahren gebot Kyros über den größten Teil des medischen Reiches 2. Dasselbe ging eigent-

das Normalgewicht des leichten babylonischen Goldstaters 8,4 Gr. war. Der Silberstater hatte ein Gewicht von 10,89 Gr. bei einem Normalgewicht von 11,2 Gr. – Brandis, Münz-, Mas-, und Gewichtssystem Vorderasiens, S. 71. 108. 386; Fr. Lenormant, Monnaies royales de la Lydie, Paris 1876; Barclay V. Head, The coinage of Lydia and Persia, London 1877; Hultsch, Gr. u. röm. Metrol., S. 177 ff. und die Bd. I<sup>2</sup>, 493, Anm. 4 angeführten Schriften.

<sup>1)</sup> Hdt. I, 27 (Hdt nennt Bias oder Pittakos, aber letzterer war damals gewißs bereits gestorben. Vgl. S. 473, Anm. 4 und 477. Diod. IX, 25, d. h. Ephoros, der dem Herodotos folgt, schreibt die Unterredung einfach dem Bias zu). Bias war der Zeitgenosse des Kroisos. Hdt. I, 170; vgl. Diog. Laert. I, 83. Zur Zeit des Hipponax (um 540) war er ein bekannter Mann. Vgl. Frgm. 79 Bergk, P. L. Gr. II, 488 (Strab. XIV, 636; Diog. Laert. I, 84). Weiteres über Bias in den S. 478, Anm. 6 angeführten Schriften. Zur Anekdote vgl. auch Schubert, Könige von Lydien, S. 65.

<sup>2)</sup> Über das Emporkommen des Kyros und das Ende des medischen Reiches liegen drei verschiedene Überlieferungen in griechischen Quellen vor. 1) Hdt. I, 107-130 bietet, abgesehen von der durch die babylonische Annalistik (Cylinder Nabûna'ids in Schraders Keilinschr. Bibliothek III. 2, 99, Chronik Nabûna'ids ebenda S. 129) bestätigten Angabe von dem Abfalle des eigenen Heeres des Astyages, eine durchaus sagenhafte Erzählung, die den Verrat des Harpagos, der neben Kyros die Hauptrolle spielt, sichtlich rechtfertigen soll und wahrscheinlich im wesentlichen aus der Familientradition der Harpagiden stammt (Nöldeke, S. 13 und Prasek, S. 14 in den unten angeführten Schriften). Vgl. übrigens Hdt. Ι, 95: ως ων Περσέων μετεξέτεροι λέγουσι, οί μη βουλόμενοι σεμνούν τα περί Κύρον άλλα τον έσντα λέγειν λόγον, κατά ταύτα γράψω, έπιστάμενος περί Κύρου και τριφασίας άλλας λόγων οδούς φήναι. 2) Die ebenfalls sehr romanhafte Geschichte des Ktesias (Nikol. Dam. Frgm. 66, Müller III, 399 ff.; vgl. Phot. Excerpt. Ktes. ed. F. Bähr; Polyain Strat. VII, 6; 45, 2; Diod. II. 34, 6; IX, 24) trägt ein orientalisches Gepräge und geht wahrscheinlich auf eine medische Quelle zurück Kyros ist niedrigster Herkunft und erlangt seine größten Erfolge durch List und Betrug, Astyages rescheint in einem vorteilhaften Lichte, Hargagos wird gar nicht

lich nicht zugrunde, sondern wurde nur umgewandelt, indem ein anderer Stamm des iranischen Volkes und eine andere Dynastie an die Spitze des iranischen Reiches trat und unter Beibehaltung der bisherigen Staats- und Heereseinrichtungen das ausführte, was Kyaxares erstrebt hatte, die Eroberung Asiens und seiner Grenzländer <sup>1</sup>. Der energische, thatenlustige Fürst des naturfrischen, von dem Glauben an den lichten und siegesverheißenden Gott getragenen Perservolkes besaß eine Macht, wie sie in Vorderasien seit der Vernichtung des assyrischen Reiches nicht bestanden hatte. Die benachbarten Monarchieen fühlten sich in ihrer Existenz bedroht. Kroisos, der Schwager des Astyages, Nabûna'id von Babel und Amasis von Ägypten schlossen ein Bündnis gegen Kyros. Auch Sparta, der mächtigste und kriegerischste Staat in Hellas, wurde von Kroisos zum Anschlusse an die Koalition bewogen <sup>2</sup>. Zugleich sandte der lydische König Botschafter mit reichen Geschenken

erwähnt, dagegen tritt als Helfershelfer des Kyros ein Perser Oibares, ein geriebener Schurke, in den Vordergrund. 3) Ein bloßer Roman, für den auch Hdt. und Ktesias benutzt ist, liegt in Xenophons Kyropädie vor. Aus Bestandteilen der herodotischen und ktesianischen Erzählung setzt sich Iustin I, 4—7 zusammen. Vgl. Gutschmid, Kl. Schrift. V, 32 ff.

Nach der Darstellung Hdts. und den Angaben der Chronographen (Euseb. Vers. Arm. Abr. 1457 = 560; Hieron. Abr. 1456) wurde früher der Regierungsantritt des Kyros (der nach Hdt. I, 214 im ganzen 29 Jahre [558-530 incl.], nach Ktesias Phot. Excerpt. ed. Bähr 8, Deinon Frgm. 10 bei Cic. de div. I, 23 und den Chronographen dreißig Jahre herrschte) vielfach mit dem Falle des medischen Reiches identifiziert. Durch den Cylinder Nabûna'ids steht es nunmehr fest, daß die Erhebung des Kyros in das Jahr 553, die Gefangennehmung des Astyages und die Einnahme Egbatanas in das Jahr 550 fiel.

V. Floigl, Cyrus und Herodot nach den neu gefundenen Inschriften, Leipzig 1881 (phantasievoll): M. Büdinger, Der Ausgang des medischen Reiches, Ber. d. Wiener Akad. XCVI (1880), 477 ff. Die neu entdeckten Inschriften über Cyrus, Bericht. d. Wiener Akad. XCVII (1881), 719 ff. [B. hält noch an der irrigen, auf Überschätzung von Xenophons Kyropädie beruhenden Ansicht fest, dass die Herrschaft der Meder an die Perser friedlich übergegangen sei.] Unger, Kyaxares und Astyages, Abhdl. d. bayer. Akad. Phil. Hist. Ct., Bd. XVI (1882), 237ff. [Chronologische Untersuchungen. Vgl. dazu Ad. Bauer, Philol. Anz. XIV, 1884, S. 121 ff.]; Ad. Bauer, Die Kyrossage und Verwandtes, Ber. d. Wiener Akad., Bd. C (1882), 495 ff.; Th. Keiper, Die neu entdeckten Inschriften über Kyros, Zweibrücken 1882, Progr.; A. Delattre, Le peuple et l'empire des Mèdes, Bruxelles 1883; E. Evers, Das Emporkommen der pers. Macht unter Kyros, Berlin 1884, Progr.; Der hist. Wert der gr. Berichte über Cyrus und Cambyses, Berlin 1888, Progr.; Th. Nöldeke, Aufsätze zur pers. Geschichte, Leipzig 1887; R. Schubert, Herodots Darstellung der Cyrussage, Breslau 1890; J. V. Prášek, Medien und das Haus des Kyaxares, Berl. Stud. f. kl. Philol. XI (1890), 1 ff.

<sup>1)</sup> Th. Nöldeke a. a. O., S. 13.

<sup>2)</sup> Hdt. I, 69. 77. Vgl. dazu S. 391, Anm. 2.

į

The series of Francisco 14: Rerechritt Kroisos den Hallerschritt Kroisos den Hallerschritt Kroisos den Hallerschritt Kroisos den Hallerschrift in den Pteria in den Franzisco 15-en Elegantzer i statisco 15-en en Elegantzer 15-en en Regionale 15-en en Kyros folgte ihm 15-en Franzisco 15-en en Elegantzer 15-en en Sardeis nahm Kroisos nums 15-en Elegantzer 15-en en Elegantzer 15-en en Sardeis nahm Kroisos nums 15-en Elegantzer 15-en en Elegantzer 15-en en Sardeis nahm Kroisos nums 15-en Elegantzer 15-en en Elegantzer 15-en en Sardeis nahm Kroisos nums 15-en Elegantzer 15-en en Elegan

Fin I will is first of I we became inchaft des Kroisos nach I aministen I ministe became a Arter IV. Sibit Unger, Kyaxares a first I was I have I may be amine it pers. Macht a. a. O., S. 9, Ann. I mit iem irre branchmaren die Applien iem Kroisos über die vom Geden Mermalen destination i was maars bewilkigte vogl. S. 458, An mit seure nater die besamtsmaft irre laker vir den Fall von Sardeis. I here Elementarie verber som mit Becht Jih. Toepffer, Quaest. Pisist I man 1886 op 111. There die Transfring von ier verbergehenden Prüfulbrach ist reine Film. Von Benedich De traculis ob Herodoto commer Bein 187. These problems is beschieben in the control of the Orakel John to These problems in the Schieben a. a. O., S. St. Auch das Orakel: John to verbergehenden problems with the control of the Elementary und ein vaticinium post events with the control of the Elementary und ein vaticinium post events seine en de Schieben a. Elementary und ein vaticinium post events des schieben auch ein vaticinium post events des schieben auch ein vaticinium post events des schiebens auch en von des schiebens auch en vaticinium post events des schi

Nach State State and auf Ländererwerb at Nach wie State and State and Astronomy rachen. — Nach dem Faster with the King state mit der Unterwerfung der von den Nach wie Konstate mit der Befestigung seiner Herrschaft beschäftig Nach den Annalen Nabunalids in Schraders Keil State auf der Kritz eines Landes, dessen Namen nicht erhalt des States und Sessen nicht erhalt des States und Sessen Namen nicht erhalt der States und Sessen Namen nicht der States und Sessen Namen nicht der Sessen Namen der Ses

Hit I The Pieria vol. Schubert, Könige von Lydien, S. 78.

Nach Herritts villschen Gewährsmännern blieb die Schlacht unents Krissis mals aber eine Niederlage Justin I, 7; Polyain VII, 8) haben. Kyris beschließt ekarter we divatro taxiota ent rae Eagdie un ent kinschlaß zura raxi; aus. Hit. I, 79 vgl. dagegen Iustin I, 7). I beise der Quelle stammende Angabe Herodots, daß Kroisos seine Söldner e state Verbündeten ersucht hätte, erst nach fünf Monaten ihre Hilfs weit Stade zu senden, kann daher nicht richtig sein und soll offenbar eine Seiterung der Lyder erklären, anderseits ihre Niederlage durch unverstang entschuldigen.

Bericht I, 80 ist anekdotenhaft (List des Harpagos) und

Er schloss sich nun in Sardeis ein und sandte an seine Bundesgenossen Boten mit dem Ersuchen, schleunigst zuhilse zu kommen. Aber nach kurzer Belagerung wurde die Burg von Sardeis durch Überrumpelung genommen, und Kroisos selbst fiel in die Hände des Siegers <sup>1</sup>, der ihn schließlich gnädig behandelte <sup>2</sup>. Das lydische Reich war vernichtet

Belehrung dienenden Beispielen durchsetzte Erzählung, die neben anderweitigen Nachrichten auch manches Herodoteische enthält, steht an wirklich historischem Gehalt nicht höher; selbst die Angabe von ägyptischen Hilfstruppen ist höchst zweifelhaft. Schubert, Könige von Lydien, S. 103 ff.; Bauer, Kyros-Sage a. a. O., S. 532.

Hdt I, 84. Vierzehntägige Belagerung: Hdt. I, 86; Xenoph. Kyrop. VII,
 (nur willkürliche Umgestaltung Hdts.). Unabhängig von Hdt. ist Ktesias, Frgm.
 4, Müller. Vgl. Polyain VII. 6, 40. — Schubert, S. 107.

2) Über das Schicksal des Kroisos und seine wunderbare Errettung vom Scheiterhaufen vgl. Hdt. I, 86; Ephoros (Diod. IX, 33-34) nach Hdt. vgl. Bauer, Jahrb. f. kl. Philol., Supplbd. X, 335 ff. Bei Nikol. Dam. 68 liegt nur eine mit Brocken hellenistischer Gelehrsamkeit versetzte, rationalisierende und zugleich auf die Erzielung eines höhern Effekts bedachte Überarbeitung Hdts. vor. Vgl. S. 452, Anm. 1. Xenophon Kyrop. VII, 2 gestaltet Hdts. Erzählung willkürlich nach seinen philosophisch-religiösen Anschauungen um und streicht die Scheiterhaufenscene, weil sie in seine Charakteristik des Kyros nicht passt. Auch der von Hdt. unabhängige Bericht des Ktesias a. a. O. kennt nicht diese Scene, und stimmt mit Hdt. nur darin überein, dass Kroisos auf wunderbare Weise errettet wurde (574 άναληφθείς εν τοῖς βασιλείοις και δεθείς ασφαλέστερον, βροντών και σκηπτών έπενεχθέντων, λύεται πάλιν και τότε μόλις ύπο Κύρου άφίεται). Anderseits erscheint Kroisos auf dem Scheiterhaufen sitzend und majestätisch ein Trankopfer ausgießend, auf einem von Hdt. jedenfalls unabhängigen Bilde einer spätestens der perikleischen Zeit angehörenden Vase: Monum. d. Inst. I, 54; Ann. d. Inst. V, 237 sq.; Welcker, A. Denkm. III, Taf. 33, p. 481 sqq. Duncker, Gesch. d. Altert. IV5, 305 ff. folgert daraus, dass Kroisos, wie der letzte Assyrerkönig oder Hamilkar nach der Schlacht bei Himera (Hdt. VII, 167), sich selbst den Göttern opfern wollte und den Flammentod suchte. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. I, § 503 stimmt dieser Ansicht bei. Nöldeke, Aufsätze zur pers. Gesch., S. 19 hält es dagegen für geschichtlich, dass Kroisos zum Tode verurteilt wurde und bereits auf dem Scheiterhaufen stand, als er aus einem uns unbekannten Grunde begnadigt wurde. Freilich habe gewiß schon damals den Persern die Verunreinigung des Feuers durch einen Leichnam als Impietät gegolten, aber Kyros könnte am Ende im Zorne auf solche religiöse Satzungen nicht mehr Rücksicht genommen haben, als sein Sohn Kambyses. N. legt Gewicht darauf, dass Hdt. (I, 87) gerade von den Lydern hörte, dass ihr König auf dem Scheiterhaufen gestanden hätte. Etwas Thatsächliches muss der Scheiterhaufengeschichte zugrunde liegen, in der Fassung Hdts, trägt sie aber das Gepräge einer auf ethischen Motiven beruhenden Dichtung. Vgl. Schubert, Könige von Lydien, S. 125 ff. Wahrscheinlich richtig ist die Angabe des Ktesias a. a. O. (nach Ktesias Iustin I, 7), daß Kyros dem Kroisos die Stadt Barene bei Egbatana verlieh. Kroisos mit Kambyses nach Agypten: Hdt. III, 14. Blosse Fabeln liegen vor bei Hdt. I, 205 ff. 211 ff.; II, 36: Schubert, S. 131.

und wurde in zwei Satrapien eingeteilt, die von Sardeis und die von Daakyleion an der Propontis.

Auf die Nachricht von der Katastrophe, die in ganz Hellas einen ungeheueren Eindruck machte, sollen die Lakedaimonier infolge der Botschaft des Kroisos bereits alle Anstalten getroffen haben, um ihren Bündnisse gemäß Hilfstruppen für den Lyderkönig einzuschiffen. Aber die spartanische Politik hielt sich damals vorsichtig innerhab ihres peloponnesischen Machtbereiches, und es ist sehr zweifelhaft, de die Lakedaimonier je ernstlich daran gedacht haben, sich aktiv an der Koalition gegen Kyros zu beteiligen?

Der Fall des lydischen Reiches zog die ionischen und aiolischen Städte unmittelbar in Mitleidenschaft, da sie unter der Oberhoheit des lydischen Königs gestanden hatten. Kyros hatte sie beim Beginne des Krieges vergeblich zum Abfalle aufgefordert<sup>3</sup>.

Nach der Eroberung von Sardeis schickten die Ionier und Aicher Gesandte an Kyros und boten ihre Unterwerfung unter denselben Bedingungen an, die ihnen Kroisos gewährt hatte. Als Kyros ihr Anerbieten zurückwies und nur dem seemächtigen Miletos das mit Alyattes abgeschlossene Bündnis bestätigte 4, befestigten sie ihre Städte und rüsteten sich zur Verteidigung ihrer Freiheit. Die Ionier, mit Aunahme der Milesier, versammelten sich zu gemeinsamer Beratung in Panionion und beschlossen, die Lakedaimonier um Hilfe st bitten 5. In Sparta fanden jedoch die ionischen und aiolischen Abgesandten kein Gehör. Die Lakedaimonier lehnten das Gesuch ab und begnügten sich mit der Abordnung von Gesandten an den Perserkönig, die ihm angeblich erklärten, die Lakedaimonier würden es nicht duden, dass er sich an einer hellenischen Stadt vergriffe. Herodotos spricht die begründete Vermutung aus, dass sich die Lakedaimonier hauptsächlich über die Lage in Kleinasien unterrichten wollten. Auf Kyros machte jedenfalls die Erklärung der Lakedaimonier gar keinen Eindruck 6.

Als sich dann Kyros mit seiner Hauptmacht gegen Babel wardte, erhoben sich die Lyder unter Paktyas und belagerten den persischen Statthalter in der Burg von Sardeis. Der Aufstand wurde

<sup>1)</sup> Hdt. I, 82. 83.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 391 und 390, Anm. 5

<sup>3)</sup> Hdt. I, 76, 141.

<sup>4)</sup> Hdt. I, 141. 142. 169.

<sup>5)</sup> Hdt. I, 141, 152.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 392, Anm. 1.

jedoch von einem persischen Heere unter Mazares rasch niedergeworfen. Paktyas suchte bei den Kymaiern Zuflucht. Da aber Mazares seine Auslieferung forderte und das Orakel von Didyma auf wiederholtes Befragen der Forderung nachzukommen empfahl, so schickten ihn die Kymaier nach Mytilene und, als er auch dort nicht sicher war, zu den Chioten. Letztere lieferten ihn aus und erhielten dafür die Stadt Atarneus gegenüber Lesbos zum Geschenk 1. Wie das angesehenste ionische Orakel jeden Widerstand gegen die persische Macht für aussichtslos und verderblich hielt, so wagten auch die Inselstädte den Geboten des Königs nicht mehr zu trotzen.

Priene und Magnesia am Maiandros hatten sich dem Paktyas angeschlossen und ihm bei der Belagerung der Burg von Sardeis Zuzug geleistet. Beide Städte wurden von Mazares erobert und hart bestraft. Gleich darauf starb Mazares, sein Nachfolger wurde der Meder Harpagos, der sofort mit der Unterwerfung der übrigen Ionier begann<sup>2</sup>. Auch in dieser Gefahr vermochten sich dieselben nicht zu gemeinsamer Gegenwehr zu vereinigen. Zur Zeit der lydischen Angriffe hatte Thales den Ioniern vorgeschlagen, einen Bundesstaat zu begründen. Der Rat dieses Staates sollte in Teos tagen und jede einzelne Stadt in demselben nur als Demos ihre kommunale Selbständigkeit behalten. Allein der Vorschlag war abgelehnt worden<sup>3</sup>, und es blieb bei dem sakralen Verbande, welcher die Ionier um das Heiligtum des Poseidon Helikonios vereinigte<sup>4</sup>.

Die Städte verteidigten eine jede für sich gegen Harpagos wacker ihre Freiheit, wurden aber nacheinander, obwohl sie die See beherrschten, durch regelrechte Belagerung mittelst Aufschüttung von Erdwällen gegen ihre Mauern zur Übergabe gezwungen <sup>5</sup>. Sie hatten fernerhin nicht bloß, wie dem Lyderkönige, Tribut zu zahlen, sondern auch Heeresfolge zu leisten. Obschon die Perser sie mit Besatzungen verschonten und auch weder ihren Kultus, ihre Sitten und ihre Stadt antasteten, noch unmittelbar ihren Handelsverkehr störten, so kamen doch, von ihnen begünstigt oder

<sup>1)</sup> Hdt. I, 157—160; Charon von Lampsakos, Frgm. 1 bei Plut. de Hdt. malign. 20, p. 859.

<sup>2)</sup> Hdt. I, 161. 162.

<sup>3)</sup> Hdt. I, 170. Thales machte seinen Vorschlag πρὶν ἢ διαφθαρῆναι Ἰωνίην, nämlich durch die Perser. An der panionischen Versammlung, welche die Lakedaimonier um Hilfe zu ersuchen beschloß, nahmen die Milesier gar nicht teil. Thales machte seinen Vorschlag offenbar bereits zur Zeit der Angriffe des Alyattes oder Kroisos. Vgl. Diog. Laert. I, 25

<sup>4)</sup> Vgl. Bd. I, 317.

<sup>5)</sup> Hdt. I, 161—169. Vgl. Thuk. I. 13, 6 (die Ionier besaßen damals eine Seemacht τῆς τε καθ' ἐαυτοὺς θαλάσσης Κύρω πολεμοῦντες ἐκράτησάν τινα χρόνον).

geradezu eingesetzt, nach und nach überall Tyrannen ans Ruder, die sich durch gefügigen Anschlus an Persien zu behaupten suchten! Noch fühlbarer wurde der Wechsel der Fremdherrschaft durch das völlig veränderte Verhältnis der Griechenstädte zu dem herrschenden Volke und dessen König. Mit Lydien hatten sie seit Jahrhunderten in engen kulturellen und kommerziellen Beziehungen gestanden. Die Vereinigung mit ihrem Hinterlande brachte ihnen materiellen Gewinn, während sie anderseits von den lydischen Königen als besonders wichtiger Bestandteil ihres Reiches, dessen Verbindung mit der See in ihren Händen lag, geschätzt und demgemäß behandelt wurden. Unter diesen Umständen hatten sich die nationalen Gegensätze zwischen Griechen und Lydern mehr und mehr verwischt. Die Lyderkönige pflegten die Verbindung mit Delphi und bedachten die griechischen, darunter auch die ionischen Heiligtümer mit reichen Geschenken. König Alyattes hatte sogar eine Ionierin geheiratet. Die Perser waren dagegen damals nicht nur weit unkultivierter als die Lyder, sondern sie standen auch in Religion und Sitte den Griechen ganz fremd gegenüber. Der Schwerpunkt ihres Reiches lag außerdem nicht am Mittelmeer, sondern im innern Asien, und die entlegene kleinasiatische Küste war in demselben nur von untergeordneter Bedeutung. Früher hatten sich die Griechenstädte unter den Augen eines ihnen wohlwollenden Königs befunden, jetzt hatten sie den Geboten eines von dem fernen und unnahbaren Großherrn eingesetzten Statthalters zu gehorchen, der weniger um das Wohl seiner Untergebenen und des Reiches bekümmert, als auf die Förderung seiner persönlichen Interessen und die Pflege der Gunst des Herrn bedacht war 2. Die neue Herrschaft konnte daher dem Gedeihen der Griechenstädte nicht förderlich sein und musste von vornherein vielfach als schweres Joch empfunden werden.

Bias von Priene riet den Ioniern, gemeinsam nach Sardinien auszuwandern<sup>3</sup>, aber nur die meisten Phokaier und die Teier mochten die Knechtschaft nicht ertragen und verließen die Heimat. Jene

Heeresfolge: Hdt. I, 171; II, 1; III, 1. Aufzählung der angesehensten Tyrannen, die am Skythenzuge des Dareios teilnahmen und Auseinandersetzung des Tyrannen von Miletos über die Notwendigkeit der Königstreue bei Hdt. IV, 137. Einsetzung eines Alleinherrschers in Kyme durch Kyros. Ps. Herakleides Pont. XI, 5 Müller, Frgm. Hist. Gr. II, 217. Im übrigen vgl. Duncker, G. d. A. VI, 509.

<sup>2)</sup> Duncker, Gesch. d. Altert. VI5, S. 509 und in weiterer treffender Aushrung Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 472, S. 769.

t. I, 170.

wandten sich nach Massalia und Korsika 1, diese begründeten Phanagoreia und in der Mündungsebene des Nestos an der Stelle einer ehemals klazomenischen Kolonie 2 die Stadt Abdera 3.

Die Ionier und Aiolier mussten bereits zu dem Feldzuge, den Harpagos gegen die Karer und Lykier unternahm, Mannschaften stellen. Karien wurde rasch unterworfen, nur Pedasos und Kaunos leisteten hartnäckigern Widerstand. In Lykien, das von Lydien unabhängig gewesen war, wehrten sich die Xanthier mit dem größten Heldenmute; die tapfern Verteidiger fielen sämtlich bei einem verzweifelten Ausfalle, nachdem sie ihre Angehörigen und ihre Habe mit der Burg verbrannt hatten. Nur achtzig Familien, die sich gerade außerhalb der Stadt befanden, blieben von der ganzen Bevölkerung übrig 4. Die dorischen Küstenstädte ergaben sich dagegen fast oder ganz ohne Widerstand 5. Auch die Chier und Lesbier unter-

<sup>1) § 22.</sup> 

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. I, S. 463, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Hdt. I, 168; Strab. XIV, 644. Der Teier Anakreon in Abdera: vgl. Frgm. 100. 130. 28. 29. 85, Bergk III<sup>4</sup>, 264 ff. Ehrendekret der Abderiten für die Teier aus römischer Zeit: Bullet, d. corr. hell. IV (1880), 47ff. Ionischer Dialekt: Bechtel, Abhdl. d. Gött. Gesell. d. Wiss. XXXIV (1887), 101. Lage der Stadt in der Nähe der alten Mündung des Nestos auf dem Kap Bulustra, an dessen Ost- und Westseite sie zwei geschützte Häfen hatte, während sie nach Norden hin durch Sümpfe gedeckt war: W. Regel, Mitt. des arch. Inst. XII (1887), 161 ff. und Journ. d. Kaiserl. russ. Minist. f. Volksaufklärung 1890 Mai, p. 75 ff. (russ.). --Münzen, die bis gegen 500 hinaufreichen, mit dem Greif, dem Wappen von Teos: Brandis, Münz-, Mass- und Gewichtssystem Vorderasiens, S. 206; Catal. of gr. coins in the Brit. Mus. Thrace (1877) 65 ff.; Beschreibung der antiken Münzen im Königl. Mus. zu Berlin von A. v. Sallet I (Berlin 1888), 98 ff. Vgl. ferner Imhoof-Blumer, Monnaies grecques, p. 38; Prokesch-Osten, Wiener Num. Zeitschr. IV (1872), 183 ff.; Sallet, Berl. Zeitschr. f. Num. III (1876), 48 ff. Die Verbreitung der abderitischen Währung weist auf Abderas Handelsgebiet hin. Sie findet sich bei den Orrheskiern am Pangaion, bei den Bisalten und Edonen am Strymon und übertrug sich mit den Typen und dem Gewicht der Bisaltenmünzen auf das makedonische Reichsgeld.

<sup>4)</sup> Hdt. I, 171. 174-177. Über die Verteidigung der Stadt gegen Brutus

vgl. Plut. Brut. 31; Appian, Emphyl. IV, 80. 5) Hdt. I, 174: Οξ μέν νυν Κάρες οὐθέν λαμπρον έργον ἀποδεξάμενοι έδου-

λώθησαν ύπο Άρπάγου, ούτε αύτοι οι Κάρες αποδεξάμενοι οὐδέν, ούτε όσοι Έλλήνων ταύτην τήν χώρην οίκέουσι κτλ. Die Knidier begannen, als Harpagos Ionien unterwarf, die Kehle ihrer Halbinsel zu durchstechen, um dieselbe zur Insel zu machen und sich dadurch gegen den persischen Angriff zu schützen. Sie standen dann, angeblich auf den Rat der Pythia, von diesem Vorhaben ab und öffneten dem Harpagos ihre Thore. Indessen das betreffende Orakel ist wahrscheinlich nur eine Erfindung der Knidier, die ihre Übergabe αμαχητί entschuldigen wollten. Vgl. J. Rud. Pomtow, Quaest. de oraculis etc. (Berlin 1881, Diss.) 23.

warfen sich, wie Herodotos sagt, aus Furcht vor Harpagos. Sie würden aber auch ihre festländischen Besitzungen ohne Weiteres verloren haben, wenn sie sich den Persern widersetzt hätten <sup>1</sup>.

Nur Samos fügte sich nicht der Perserherrschaft <sup>2</sup>. Um 533/2 oder einige Jahre früher warf sich daselbst Polykrates, des Aiakes Sohn, mit Hilfe des Lygdamis, der von Peisistratos die Herrschaft über Naxos erhalten hatte, zum Tyrannen auf. Anfänglich teilte er die Herrschaft mit seinen Brüdern Pantagnotos und Syloson, dann tötete er den ersteren und vertrieb den letzteren <sup>3</sup>. In kurzer Zeit, sagt

<sup>1)</sup> Hdt. I, 169; Duncker, G. d. A. VI, 510.

<sup>2)</sup> Hdt. III, 120. Dagegen freilich I, 169.

<sup>3)</sup> Hdt. III, 39. 120. Der Staatsstreich geschah bei einem Feste der Hera, gelang aber nur halb. Polykrates war auf die Burg (Astypalaia) beschränkt, bis ihm Lygdamis Hilfe brachte. Polyain I. 23, 2. Man setzt gewöhnlich den Regierungsantritt des Polykrates in das Jahr 537. Vgl. Duncker, G. d. A. V., 512; Fest steht, dass Polykrates vor dem Tode des Kambyses umkam (Hdt. III, 126), d. h. vor Juli 522. Vgl. Unger, Astyages, Abhdl. d. bayer. Akad. 1882, Phil. Hist. Kl. XVI, 286 ff.; Wiedemann, Agypt. Gesch. II, 673, Anm. 1. Er stellte aber noch im Herbst 526 dem Kambyses zum ägyptischen Zuge ein Hilfskontingent und hielt darauf eine Belagerung durch die Lakedaimonier aus, woraus sich 524/3 oder 523/2 als Todesjahr ergiebt. Erstere Datierung bei Plin. H. N. 33, 27; vgl. dazu Unger a. a. O., S. 314; Thuk I, 13: Πολυχράτης τυραννών έπι Καμβύσου (529-522). — Nach dem Beginne seiner Herrschaft berechneten die Chronographen die Auswanderung und Blüte des Pythagoras. Vgl. Aristoxenos, Frgm. 4 (Porphyr. V. Pyth. 9); Strab. XIV, 638; Plut. de placit. philos. I, 24, p. 877c. Vgl. Erw. Rohde, Rhein. Mus. XXVI (1871), 598ff.; H. Diels, Ebenda XXXI (1876), 25 ff. Nach Cie. de republ. II. 15, 28 (vgl. Tuscul. I. 16, 38; IV. 1, 12; Gell. XVII, 21; Jambl. V. Pyth. 35) kam Pythagoras nach Sybaris und Kroton quartum iam annum regnante L. Tarquinio Superbo etc. olympias enim secunda et sexagesima eadem Superbi regni initium et Pythagorae declarat adventum. Daraus ergiebt Ol, 62, 1 (532/1) als Beginn der Regierung des Superbus, Ol. 62, 4 (529/8) als Ankunft des Pythagoras. Vgl. Unger, Ber. d. bayer. Akad. 1883. S. 143. Nach Aristoxenos b. Porphyr. Pyth. 9 war P. zur Zeit der Auswanderung vierzig Jahre alt, d. h. er stand in seiner azun. Darum setzen, ohne Zweifel nach Apollodoros, seine Blüte Clem. Alex. Strom. I, 302 B. 332 A (mit dem Zusatze κατά Πολυκράτην του τύραννου); Tatian. adv. Gr. 41; Cyrill. in Iul. I, 13 A in Ol. 62 = 532/29. Bei Euseb. Vers. Arm. steht die Blüte des P. und zugleich die Herrschaft der drei Brüder Polykrates, Pantagnotos und Syloson unter Abr. 1484 = 533/2. Bei Hiernom, schwanken die Hss. Die Herrschaft der drei Brüder ist vermerkt Abr. 1485 P. F. = 532/1; Abr. 1482 A = 535; Abr. 1487 Schoene, Blüte des Pythagoras: Abr. 1487 P = 530/29; Abr. 1488 F; Abr. 1489 A; Abr. 1490 Schoene. Ebenso wie Euseb. Vers. Arm. verlegt Diod. X, 3 die Blüte des Pythagoras in das Amtsjahr des attischen Archon Therikles (Dion. Hal. IV, 41) = Ol. 61, 4 = 533/2. Das Schwanken der Ansätze um eine Olympiade ist durch die Datierung des Polykrates bedingt. Wer die Herrschaft des Polykrates nach Thuk. énl Kaußvoov datierte und darunter die Alleinherrschaft nach Beseitigung

Herodotos, nahm alsbald die Macht des Polykrates zu, und er ward berühmt in Ionien und in dem übrigen Hellas. Er unterhielt außer eintausend bürgerlichen Bogenschützen zahlreiche Söldner und brachte seine Flotte auf einhundert Fünfzigruderer 1. Gegenüber den Persern suchte er Anschluß an Ägypten. Er sandte an Amasis Gastgeschenke, die dieser erwiderte, da er die Freundschaft des seemächtigen Fürsten brauchen konnte 2.

Polykrates hatte längere Zeit freien Spielraum, denn Kyros war nach der Eroberung Babels (Okt./Nov. 538) mit der Ausdehnung seines Reiches nach Osten hin beschäftigt und auch sein Nachfolger Kambyses vorerst von wichtigern Aufgaben in Anspruch genommen. Die ionischen Seestädte waren durch ihre Unterwerfung und den Druck der neuen Herrschaft gelähmt. Auch die von dem Umsichgreifen des samischen Tyrannen am nächsten betroffenen Milesier litten trotz ihres Bündnisses mit Persien unter der völligen Umgestaltung der politischen Lage und waren außerdem durch lange, heftige Parteikämpfe geschwächt. So be-

der Brüder verstand, kam auf 529/8 als Zeit der Ankunft des P. in Italien. Andere (vgl. Ovid. Met. XV, 61) setzten seine Auswanderung gleichzeitig mit dem Beginne der Tyrannis der drei Brüder. Nach Aristoxenos a. a. O. wanderte Pythagoras aus, als er sah την του Πολυχράτους τυραννίδα συντονωτέραν ουσαν κτλ. Strab. XIV, 638: ἐπὶ τούτου (Polykrates) δὲ καὶ Πυθαγόραν Ιστορούσιν ἰδόντα φυσμένην την τυραννίδα έχλιπεῖν την πόλιν και απελθεῖν είς Αϊγυπτον και Βαβυλώνα φιλομαθείας χάριν έπανιόντα δ' έχειθεν, όρωντα έτι συμμένουσαν τήν τυραννίδα wanderte er nach Italien aus. Das ist eine Kombination der beiden Ansichten über die Zeit der Auswanderung. - Auch die Blüte des Anakreon wird in Ol. 62 gesetzt, weil er ein Genosse des Tyrannen war. Erw. Rohde, Rhein. Mus. XXXIII, 190; vgl. A. Daub, Jahrb. f. kl. Philol. CXXI (1880), 25 ff. - Die sechzehnjährige Seeherrschaft der Samier begann nach Euseb. Vers. Arm. Abr. 1486 = 531 und endigte Abr. 1502 = 515, d. h. wohl mit dem Sturze des Maiandrios. — Andere ließen Polykrates bereits Ol. 58 (548/4) herrschen. Diog. Laert. II, 2; Lucian Charon 7. Vgl. dazu Unger, Ber. d. bayer. Akad. 1883, S. 154. Daraus ergab sich auch ein höherer Ansatz des Pythagoras. Diog. Laert. VIII, 45 setzt seine Blüte Ol. 60 (540), Liv. I, 18 seine Wirksamkeit unter Servius Tullius. Manche identifizierten irrtümlich den Ol. 48, 1 (588) als olympischen Sieger verzeichneten Πυθαγόρας Σάμιος mit dem Philosophen. Diog. Laert. VIII, 47; Luc. Gall. 8. Vgl. H. Förster, Die Sieger in den olympischen Spielen (Zwickau 1891, Progr.), S. 7. — Panofka, Res Samiorum (Berlin 1822), 34 ff.; H. G. Plafs, Die Tyrannis bei den alten Griechen (Bremen 1852) I, 241 ff.; Deyssen, De Polycrate Samiorum tyranno, Münster 1866.

<sup>1)</sup> Hdt. III, 39: ἔχτητο ... χαὶ χιλίους τοξότας. Vgl. III, 45: τῷ ἐπίχουροί τε μισθωτοὶ καὶ τοξόται οἰχήιοι ἦσαν πλήθει πολλοί. Über die Seemacht des Polykrates vgl. auch Thuk. I, 13.

<sup>2)</sup> Hdt. III, 39. Amasis weihte auch zwei hölzerne Königsstatuen, die ihn selbst darstellten, in den Heratempel.

herrschte denn Polykrates mit seiner Flotte das aegaeische Meer. Unter seinen Seeräubereien hatte unterschiedslos Feind und Freund zu leiden. Er faste aber auch größere politische Ziele ins Auge und machte sich nach Herodotos große Hoffnungen, die Herrschaft über die Inseln und Ionien zu erlangen. Es gelang ihm in der That, eine Anzahl Inseln und Städte auf dem Festlande, obwohl letztere unter der Oberhoheit des Perserkönigs standen, in seine Gewalt zu bringen, Die Lesbier, welche mit aller Macht den bedrängten Milesiern zuhilfe kamen, wurden von ihm in einer Seeschlacht besiegt. Dabei machte er viele Gefangene, welche einen Graben um die samische Stadtmauer aufwerfen mussten. Wie Peisistratos suchte er Fühlung mit dem Heiligtume des delischen Apollon, dem er die Insel Rheneia weihte 1. Zu seinen großartigen Bauten gehört höchst wahrscheinlich die berühnte, von Eupalinos aus Megara erbaute Wasserleitung und der mächtige Hafendamm. Auch das Heraion ist wahrscheinlich unter seiner Regierung vollendet worden 2.

An dem glänzenden und üppigen Hofe des Fürsten lebten die Dichter Ibykos von Rhegion und Anakreon von Teos. Ersterer verfaste namentlich Lieder für Knabenchöre und erotische Gedichte, in denen er die fürstlichen Buhlknaben feierte 3. Letzterer verdankte seine Berühmtheit Wein- und Liebesliedern. Die Gedichte Anakreons waren

<sup>1)</sup> Thuk. III, 104; Hdt. III, 39. Spottlied Anakreons auf die Milesier: Frgm. 85, Bergk. Pläne zur Begründung eines Ionien und die Inseln umfassenden Seereiches und Aussichten auf Verwirklichung derselben: Hdt. III, 122. An μεγαλοπφέπεια stellt Hdt. III, 125 nur die syrakusanischen Tyrannen dem Polykrates an die Seite.

<sup>2)</sup> Aristot. Pol. V. 11, p. 1313b: τὰ περὶ Σάμον ἔργα Πολυχράτεια. Die von Hdt. III, 60 beschriebene Wasserleitung ist jetzt ausgeräumt worden. Von der einzigen, bedeutenden Quelle in der Nachbarschaft wird der Stadt das Wasser mittelst eines 835 Meter langen, im Polygonalbau ausgeführten unterirdischen Ganges und eines Tunnels zugeführt, der in einer Höhe von 2,30 Metern mit Meißel oder Spitzhammer durch den etwa 1000 Meter breiten Bergrücken durchgebrochen ist, welcher die Quelle von der Stadt trennt. Die Arbeit wurde gleichzeitig von beiden Seiten begonnen; die Schachte trafen nicht ganz genau zusammen. E. Fabricius, Mitt. d. arch. Inst. IX (1884), 162 ff. Über den Hafendamm vgl. Fabricius, Vortr. in der Archaeol. Gesellsch. zu Berlin, Jahrb. des arch. Inst. Beibl. Anzeiger 1887. Über das Heraion vgl. S. 491, Anm. 1. Über den Palast des Polykrates vgl. Hdt. III, 123; Sueton, Calig. 21 und Roß, Inselreisen II, 139 ff.

<sup>3)</sup> Schneidewin, Ibyci carminum reliquiae, Göttingen 1833 (vgl. dazu G. Hermann, Jahrb. f. kl. Philol. VIII, 371 ff.); Welcker, Kl. Schrift. I, 100. 220 ff.; Sittl, Griech. Litteraturg. I, 311 ff.; Flach, Gr. Lyrik II, 597 ff.; Bergk, PLGr. III\*, 235 ff.

voll von Beziehungen zu Polykrates 1 und dessen Umgebung. Bei einer ganz anmutigen Form und großer Mannigfaltigkeit der Versmaße fehlt es den Liedern Anakreons an tieferm Gehalt und echter Leidenschaft 2. Neben den Hofdichtern durften auch, wie bei den Peisistratiden, namhafte Wahrsager nicht fehlen. Leibarzt war Demokedes aus Kroton, der größte Arzt seiner Zeit, den Polykrates für ein ungewöhnlich hohes Honorar in seinen Dienst zog 3. Zu den einheimischen Künstlern, die für den Fürsten thätig waren, gehörte der Erzgießer und Gemmenschneider Theodoros. Sein Werk war der berühmte Ring des Polykrates 4.

Die Stellung des Tyrannen wurde ernstlich bedroht, als Kambyses zum Feldzuge gegen Agypten eine große Flotte ausrüsten ließ, die bisher dem Perserkönige gefehlt hatte. Außer den Phoenikiern waren auch die kyprischen Fürsten mit Flottenrüstungen beschäftigt. Letztere hatten nach dem Falle des assyrischen Reiches zunächst die Unabhängigkeit erlangt und waren dann von Amasis unterworfen worden, hatten sich jedoch bald von Ägypten losgesagt und freiwillig die persische Oberhoheit anerkannt b. Angesichts dieser Seerüstungen hielt es Polykrates für geraten, seine Verbindung mit dem Pharao zu lösen und zu den Persern überzugehen b. Er stellte aus eigenem Antriebe dem Kambyses ein Flottenkontingent von vierzig Schiffen, zu deren Bemannung er die ihm verdächtigen Bürger herangezogen hatte. Auf der Fahrt berieten sich die Mannschaften unter einander und beschlossen bei Karpathos umzukehren, um sich gegen

<sup>1)</sup> Strab. XIV, 638; Hdt. III, 121.

<sup>2)</sup> Urteile der Alten bei B. Stark, Quaest. Anacreont., p. 10 sq. Vgl. Welcker, Kl. Schrift. I, 3 ff.; E. R. Neubauer, Anakreon von Teos, Radautz (Bukowina) 1876; Bergk, PLGr. III<sup>4</sup>, 296 ff. Weiteres bei Sittl I, 333 ff. und Flach II, 523 ff. Litteratur über die anonymen Gedichte, welche den Anakreon nachahmten und ihm später zugeschrieben wurden, bei Sittl I, 338; ebenda S. 336 die Angaben über die Vasen- und Münzbilder des Dichters.

<sup>3)</sup> Wahrsager: Hdt. III, 132; vgl. V, 44. Demokedes: Hdt. III, 131 ff.; vgl. Theokr. Id. XV, 125 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 491, Anm. 4.

<sup>5)</sup> Abhängigkeit von Assyrien: Bd. I<sup>2</sup>, S, 322, Anm. 4. Amasis: Hdt. II, 182. Unterwerfung unter Persien und Flottenrüstungen: Hdt. III. 19; vgl. Xen. Kyrop. VII. 4, 2; VIII. 6, 8.

<sup>6)</sup> Hdt. III, 19; 44. Vgl. Duncker, G. d. A. VI<sup>5</sup>, 520. Nach der griechischen, poetisch ausgeschmückten, auf ethischen Motiven beruhenden Sage trennt sich Amasis von Polykrates, weil es mit einem Menschen, dem so sehr alles glücke, kein gutes Ende nehmen könne. Hdt. III, 40. Die Geschichte rationalisiert bei Diod. I, 95.

den Tyrannen in wenden. Sie siegren in einem Swegerseitst und deten auf Samos, erhielten aber keine Unterstützung aus der S da Polykraus die Weiber und Kinder der Samier in die Seninaw eingeschlosen hatte und sie zu verbremen imhte, falls die Bürger mit Aufständischen gemeineame Sache machen würden. Diese muisten meh einem mgilieklichen Gefecht auf ihre Schiffe mrückziehen fuhren nun meh Lakonien, um dort Hilfe zu suchem. S war mit Amasis befremdet und Mitglied der Koalition gegen die wachsende Macht Persiens gewesen. Der neue persische Vasatlen konnts im Dienste des Großkönigs bei Unternehmungen gegen H recht gefährlich werden. Sie wuren daher bereit, dem Hilfeges Polge au leisten, sumal sie von den Samiers kurn von der Regie des Polykrates durch den Raub eines großen Mischkesseis, den sie Kroises übersandten, und eines ihnen von Amasis mgedachten kosth Pansers gekränkt worden waren. Entscheidend für den Entschlinis Lakedaimonier waren aber die dringenden Forderungen dier rinthier, die gewiß unter den Seerabereien des Polykrates empfin zu leiden fatten. Die alte Handelsfreundschaff zwischeen den Sau und Korinthiern war in die Brüche gegangen, als Periansiros sich Throsybules, dem Beherrscher Milets, befreundete und damit an politischen Gegnern und Handelsrivalen von Jamos übertrag. Herro met, dals mir infolge der eitrigen Beteiligung der Korinthier der gegen Polyanstee matande kam . Die Lakedamonier besatsen in 1 Flotte, mi die amische Geschwader allein genügte nieht zur Yuru der erforderlichen Streitkrätte und zur Sicherung der Uberfahrt.

Mit einer großen Flotte erschienen die Lakishämonier im V mit den Korinthiern und den sanischen Explanten (um 521) von S und begannen die Stadt zu belogern. Ein Angriff, bei dem die Stür-

<sup>1)</sup> Hit III, the Die positie Überlieferung, der mfolge die Samier im Augroten lannen, ist weniger glanblingt.

<sup>2)</sup> Hot III, 48. Des Ranis des Mischerungs und des Penners greint lakertainmoischer Übertleferung Hilt III, 47. I. (0) als die armige Moniv Lakertainmoischer übertleferung Hilt III, 47. I. (0) als die armige Moniv Lakertainmoischer un Gestile waren bohere, politische Gründe maßig bestil under Palemik Hilt meint grundsätnliche Torannenteinnschaft. Die für die Haltung der San maßigebenden Gründe hat Hut, nicht gekannt. Sie seilen intibige ihrer hortikut Vertfeinstung mit den Korkynniern den Saniern gegrafte halben, wast dies dreibundert wordeline korkynnessche Konden, die Pariamitrus dem Advatte Versehneisen schiekte, gerottet und nach Korkynn armiekgebracht. Inatten Eesthing wird mit Recht schon von Plan de Hilt, mailigen im De Sitt fochsten. Über die Verbindung des Periandres mit Thransplanties und

den bereits in die Stadt einzudringen begannen, wurde schließlich zurückgeschlagen. Als die Lakedaimonier nach vierzigtägiger Belagerung
keinen Schritt vorwärts gekommen waren, gaben sie das Unternehmen
auf und kehrten nach der Peloponnesos zurück. Die samischen Exulanten brandschatzten Siphnos und ließen sich dann in Kydonia auf
Kreta nieder, wo sie sich fünf Jahre hindurch eines wachsenden Wohlstandes erfreuten. Ihr aufblühendes Gemeinwesen wurde jedoch den
Aigineten unbequem, die lebhafte Handelsbeziehungen mit Kreta
unterhielten und mit den Samiern aus Handelsrivalität in alter Feindschaft lebten. Sie besiegten die samischen Kolonisten in einer Seeschlacht und unterwarfen sie mit kretischer Hilfe, worauf sie selbst in
Kydonia eine Kolonie begründeten 1.

Bald nach der Abwehr des lakedaimonisch-korinthischen Angriffes liefs sich Polykrates von Oroites, dem Satrapen von Sardes, dessen Gebiet er durch seine Kriege und Raubzüge arg beschädigt hatte, verlocken, nach Magnesia am Maiandros zu kommen, wo er festgenommen und ans Kreuz geschlagen wurde <sup>2</sup>.

Bei seiner Abreise hatte er seinem Sekretär Maiandrios für die Dauer seiner Abwesenheit die Regierung über Samos anvertraut. Auf die Kunde von dem Tode des Polykrates erklärte sich dieser den Samiern gegenüber bereit, unter gewissen Vergünstigungen, die ihm zugesichert werden sollten, die Gewalt niederzulegen. Als aber seine Vorschläge auf Widerspruch stießen, wurde er andern Sinnes und behauptete sich mit List und Gewalt, bis um 516 persische Streitkräfte unter Otanes erschienen, um des Polykrates Bruder Syloson, der die Gunst des Königs Dareios gewonnen hatte, zum Herrscher über Samos einzusetzen 3. Maiandrios kapitulierte ohne weiteres, aber sein Bruder Charilaos brach den Vertrag, fiel über die Perser her und tötete eine Anzahl vornehmer Männer. Indessen bald wurde er in die Burg zurückgeworfen, worauf die erbitterten Perser ein furchtbares Gemetzel unter der samischen Bevölkerung anrichteten. Maiandrios entfloh und suchte Hilfe in Sparta. König Kleomenes liefs ihn aber aus der Peloponnesos ausweisen, da seine Anwesenheit nur Verlegenheiten bereiten

<sup>1)</sup> Hdt. III, 54-59. Samos und Aigina: Bd. I<sup>2</sup>, S. 451, Anm. 3. Aiginetische Kolonie in Kydonia: Bd. I<sup>2</sup>, S. 334, Anm. 1.

Hdt. III, 120—125 (romantisch ausgeschmückte Erzählung); vgl. Stesimbrotos Müller, Frgm. Hist. Gr. II, 56.

 <sup>3)</sup> Hdt. III, 139—149. Aristot., Politie der Samier bei Phot. und Suid. s. v. Σαμίων ὁ δημος. Vgl. Rose, Aristot. Pseudep., Frgm. 529; Ps. Herakleides Pontikos X, 7, Müller II, 216; Strab. XIV, 638. — Über die Zeit vgl. Duncker, Gesch. d. Altert VI<sup>6</sup>, 550, Annm. 2.

konnte. Inzwischen eroberten die Perser die Burg und übergaben die Insel dem Syloson. Otanes wirkte bei der Ergänzung der Bevölkerung durch neue Ansiedler mit. Auch Sklaven wurden in die Bürgerschaft aufgenommen.

e.

Im Sommer 522 starb Kambyses infolge einer Selbstverwundung auf dem Zuge von Agypten gegen den Magier Gaumata, der sich für den ermordeten Bruder des Königs ausgegeben und als Kronprätendent in Persien, Medien und den übrigen Provinzen bei allem Volk Anerkennung gefunden hatte 1. Da Kambyses keine legitimen Nachkommen hinterliefs, so war der nächste Erbe des Thrones Hystaspes (Vištaspa), ein Urenkel des Königs Teispes 2, der damals als Satrap Parthien verwaltete. Sein Sohn Dareios (Dârajavahuš) verschwor sich mit sechs vornehmen Persern 3 zur Beseitigung des Gaumâta und erschlug ihn und seine Umgebung auf einer Burg bei Egbatana. Dareios wurde darauf auf den Thron erhoben (Anfang 521). Allein in Elam, Babylonien, Medien, Armenien und selbst in Persien brachen gefährliche Aufstände aus, von denen auch andere Provinzen ergriffen wurden. Nach harten Kämpfen und einer Reihe blutiger Siege gelang es dem Dareios, alle Prätendenten und Usurpatoren zu überwinden und sich überall Anerkennung zu verschaffen. Gegen Ende des Jahres 519 befand er sich im Besitze des ganzen Reiches und begann nun eine organisatorische Thätigkeit zu entfalten, um den ungeheuern Komplex unterthäniger Völkerschaften zu einer gewissen Reichseinheit zu verbinden.

Das ganze Reich wurde in zwanzig Verwaltungs- und Steuerbezirke eingeteilt und an ihre Spitze je ein persischer Beamter als Statthalter gestellt. Satrapen gab es bereits früher, aber Dareios bestimmte genauer ihre Befugnisse und Pflichten. Neu war ferner die systematische Einteilung und die Umgestaltung der botmäßigen Lehnstaaten unter einheimischen Fürsten zu förmlichen von persischen Beamten verwalteten Provinzen 4. Bei der Bildung der Satrapieen hielt sich Dareios

Näheres über diese Dinge bei Duncker, Gesch. d. Altert. IV, 448 ff.; Ed.
 Meyer, Gesch. d. Altert. I, § 510 ff.; Nöldeke, Aufsätze zur pers. Gesch. (Leipzig 1887) 29 ff. — Vgl. auch A. Lincke, Forsch. zur alten Gesch. I Zur Lösung der Kambysesfrage, Leipzig 1891.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 468, Anm. 3.

<sup>3)</sup> A. v. Gutschmid. Klein. Schrift. III, 505 ff.

<sup>4)</sup> Hdt. III, 89: ἀρχάς κατεστήσατο εῖκοσι, τὰς αὐτοὶ καλέονσι σατραπηίας. In den persischen Keilinschriften heißet der Satrap Khšatrapâva, vgl. Fr. Spiegel, Die altpersischen Keilinschriften, 2. Aufl. (Leipzig 1881), III, 14; 55. Ableitung von Khšatra = Herrschaft, Reich und på = beschützen. Schon früher Satrapieen:

insofern an die bestehende ethnographische Gliederung, als er je eine der Hauptvölkerschaften des Reiches zum Zentralkörper eines Bezirkes machte und mit ihr die benachbarten Voksstämme vereinigte. Kleinasien diesseits des Halys zerfiel in drei Satrapien. Die erste war die ionische. Es gehörten zu ihr die Aiolier, Ionier, Dorier, Karer, Lykier und Pamphylier <sup>1</sup>. Ein eigener Satrap Ioniens ist jedoch nicht bekannt, vielmehr war diese Satrapie zur Zeit des Dareios und auch späterhin dem sardischen Satrapen unterstellt <sup>2</sup>. Die zweite Satrapie war die sardische oder lydische mit dem Sitze des Statthalters in Sardes. Es waren in ihr die Lyder, Myser und einige benachbarte Völkerschaften vereinigt <sup>3</sup>. Zur phrygischen Satrapie, deren Statthalter in Daskyleion seinen Sitz hatte, gehörten die hellespontischen Griechen, die asiatischen Thraker (Bithyner), die Paphlagonen, die nördlichen Kappadoker und einige kleinere Volksstämme <sup>4</sup>.

Die Einverleibung in die Reichsprovinzen hatte für die Hellenen auch zur Folge, daß sie an Stelle der bisher unter dem Namen von Geschenken entrichteten unregelmäßigen Abgaben <sup>5</sup> die neu eingeführte jährliche Reichsgrundsteuer zu zahlen hatten <sup>6</sup>. Zur Veranlagung derselben wurde der Grundbesitz nach Parasangen vermessen und nach Umfang und Qualität des Bodens der von der Satrapie aufzubringende

Hdt. I, 153; III, 70. In der Behistûn-Inschrift aus dem ersten Jahre des Dareios kommen Satrapen von Arachosien und Baktrien vor. Vgl. George Rawlinson, The five great monarchies of the ancient eastern world, Vol. IV (London 1867), 417 sqq. Duncker IV<sup>4</sup>, 257 ff.; Th. Nöldeke, Aufsätze zur pers. Gesch., S. 33 (Art. Persia in der Encyklopaedia Brit. Vol. XVII, p. 568).

Hdt. III, 127, 9: νομὸς Ἰωνικός. Pers. Yaunâ, Spiegel a. a. O. 237. Zu dieser Satrapie gehörten natürlich auch die asiatischen Dorier, obwohl sie Hdt. III, 90 nicht erwähnt. Karien bildete im 4. Jahrhundert nach dem Tode des Tissaphernes eine eigene Satrapie. Vgl. P. Krumbholz, De Asiae minoris satrapis persicis (Leipzig 1883, Diss.) 79. Vgl. dazu Nöldeke, Götting. Gelehrt. Anz. 1884, S. 291 f.

<sup>2)</sup> Krumbholz a. a. O. 18 ff. Der von Hdt. VII, 194 als ὁ ἀπὸ Κύμης τῆς Αἰολίδος ὕπαρχος bezeichnete Sandokes war Unterstatthalter Vgl. Krumbholz a. a. O. 32.

<sup>3)</sup> Hdt. III, 127, 9: νομὸς Δύδιος. Der lydische Satrap wird in griechischen Quellen vielfach als Σαρδίων ὕπαρχος bezeichnet, was dem persischen Çparda (Lydien) entspricht. Hdt. I, 7; III, 120; V, 25. 73. 123; VI, 1. 30. 42; VII, 1. Thuk. I, 115 u. s. w.

Hdt. III, 127, 9: νομός Φρύγιος. Nach dem Sitze der Satrapen (Hdt. III,
 120. 126; VI, 33) ή Δασχνλίτις σατραπεία: Thuk. I, 129.

<sup>5)</sup> Hdt. III, 89, 13: έπι γὰς Κύςου ἄρχοντος και αὐτις Καμβύσεω ἦν κατεστηκὸς οὐδέν φόςου πές, ἀλλὰ δῶςα ἀγίνεον. Das kann indessen nicht allgemein gegolten haben. Vgl. Hdt. III, 13, 11; 67, 9; IV, 165.

<sup>6)</sup> Hdt. III, 89, 3: ἐτάξατο φόρους οἱ προσιέναι κατά ἔθνεα κτλ.

Steuerbetrag festgesetzt. Die einzelnen Landschaften und Stadtbezirke der Satrapie hatten dazu ihre bestimmte Quote beizutragen <sup>1</sup>. Die ionische Satrapie wurde mit vierhundert, die lydische mit fünfhundert, die phrygische mit dreihundertundsechzig Silbertalenten babylonischen Gewichts eingeschätzt <sup>2</sup>. Insgesamt hatten die zwanzig Satrapien 7600 babylonische Talente Silber (etwa 46 Millionen Rrmk.) und 360 Talente Gold (etwa 22 Millionen Rrmk.) aufzubringen <sup>3</sup>.

Zugleich führte Dareios eine Reichswährung ein und machte das Prägen von Goldmünzen zum Reichsmonopol. Als Vorbild diente ihm das Münzsystem des Kroisos, doch ging er auf das ursprüngliche babylonische Gewicht wieder zurück, hinter dem die lydischen Münzen zurückgeblieben waren 4. Er ließ Goldsheqel, welche von den Griechen Dareikoi oder auch nach dem Prägbilde Toxotai genannt wurden 5 im Gewichte von 8,40 Gramm mit dem höchstmöglichen Feingehalte prägen 6. Dieses auch durch genaues Gewicht und stetiges

<sup>1)</sup> Über die Landvermessung Hdt. VI, 42. Die Ionier wurden nach dem Aufstande fast ebenso hoch eingeschätzt wie vorher. Vgl. Duncker IV, 548. Ein Parasanges nach Hdt. VI, 42; II, 6; V, 53 = 30 Stadien = circ. 5550 Meter. Von dem normalen, zu 360 × 30 Ellen (= 5670 Meter) angesetzten Parasanges, dem Stundenwege eines rüstigen Fußgängers, ist zu unterscheiden der effektive von 5, 5 bis 4, 7 Kilometer. Vgl. Hultsch, Gr. und röm. Metrologie, 2. Aufl. (Berlin 1882), 476 ff. Bei der Vermessung bildete wahrscheinlich ein Ackermaß von 60 königlichen Ellen (zu je 0,530 Meter) ins Gevierte die Grundeinheiten, welche ideell zu Längsstreifen aneinandergereiht und in dem Kataster der Provinz nach Parasangen aufgeführt wurden. Ein Parasanges Steuerland würde demnach 180 Grundeinheiten (Plethren) enthalten haben, 60 × 180 Ellen lang und 60 Ellen breit gewesen sein. Das wäre ein Areal von 17,86 Hektaren. Hultsch a. a. O., S. 478.

<sup>2)</sup> Hdt. III, 90. Das babyl. Tal. Silber (33,60 Kilogr.) hat einen Silberwert von 5048 Rrmk. Hultsch a. a. O. 492. Also 400 Silbertal. = circ. 513 attisch. Tal. = circ. 2<sup>4</sup>/<sub>10</sub> Million Rrmk.

Hdt. III, 95. Mommsen, Röm. Münzw. 22 ff. (Traduction Blacas I, 28 ff.);
 Hultsch a. a. O. 483. 493.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 499.

<sup>5)</sup> Die Hauptstellen gesammelt von Fr. Lenormant, Revue numism. XII (1867), 358 sqq. und bei Hultsch a. a. O. 485, 2 und 3. Mommsen, Röm. Münzw. Trad. Blacas I, 12. Brandis a. a. O. 247. 420. Das Prägbild zeigt den König Dareios in knieender Stellung, angethan mit dem langen nationalen Gewande, die Tiara auf dem Haupte, den Köcher auf dem Rücken. In der gesenkten Rechten hält der König einen langen Pfeil (nicht eine Lanze) oder ein Schwert, in der ausgestreckten Linken den Bogen.

<sup>6)</sup> Hdt. IV, 166: Δαρεῖος μὲν γὰρ χρυσίον καθαρώτατον ἀπεψήσας ἐς τὸ δυνατώτατον νόμισμα ἐκόψατο. Nachgewiesen ist ein Feingehalt von 0,97, während bei der deutschen Goldprägung die Legierung 1/9 des Feingehaltes beträgt. Die Gold-

Gepräge ausgezeichnete Goldstück hatte nach der deutschen Goldwährung einen Wert von 23,44 Rrmk., nach dem damaligen asiatischen Wertverhältnisse von Gold und Silber einen solchen von 20,16 Rrmk. <sup>1</sup>.

Als Silbermünze wurde nicht der dem Dareikos entsprechende und in Kleinasien verbreitete Sheqel im Gewichte von 11,2 Gr. <sup>2</sup> ausgeprägt, sondern der von den Hellenen Siglos Medikos genannte Halbsheqel zu 5,6 Gr. (etwa = eine Rrmk.), so daß zwanzig Sigloi etwa den Wert eines Dareikos hatten <sup>3</sup>. Neben dieser Reichswährung bestanden in den Provinzen die lokalen Münzwährungen fort. Die Dynasten und Städte, insbesondere auch die hellenischen, behielten das Recht, Silbermünzen auf jeden beliebigen Fuß und mit ihrem eigenen Gepräge zu schlagen. Auch die Satrapen hatten dieses Münzrecht. An den königlichen Kassen wurden jedoch diese Provinzialmünzen nur als rohes Metall angenommen, nach Reichsgewicht abgewogen und eingeschmolzen <sup>4</sup>

Die von Dareios eingeführte königliche Grundsteuer war an und für sich nicht drückend, dazu kamen aber noch die Naturallieferungen für die Verpflegung des königlichen Hofes <sup>5</sup>, dann die Schösse von den

2) Vgl. Bd. I2, S. 494, Anm. 1.

5) Hdt. I, 192; III, 90—92. 97. Theopompos, Frgm. 124 (Athen. IV, 145 a) Müller I, 298. Vgl. Duncker IV\*, 550.

münzen des Dareios enthielten auch mehr Feingold als die des Kroisos und die ältern der ionischen Städte. Brandis a. a. O. 244. Hultsch a. a. O. 484, 3. Vgl. ferner Barclay V. Head, The coinage of Lydia and Persia, London 1877; Hist. numorum (Oxford 1887) 698.

Brandis a. a. O. 244. Mommsen, Röm. Münz. Trad. Blacas I, 12. Friedländer und v. Sallet, Das kgl. Münzkabinett in Berlin (2. Aufl. 1877), 207. Hultsch a. a. O. 492. Die deutsche Doppelkrone wiegt circ. 7,965 Gr. und enthält 7,17 Gr. Feingold.

<sup>3)</sup> Xen. Anab. I, 5. 6. Hesych. Phot. s. v. σίγλος ist die gräcisierte Form für sheqel. Brandis a. a. O. 62. 69. 247. 421 ff.; Hultsch a. a. O. 486; Head, Hist. numorum, p. €99. Das Gepräge entsprach durchaus dem des Goldsheqels, weshalb auch für den Siglos die Bezeichnung Silber-Dareikos vorkommt. Plut. Kim. 10. Da nach dem heutigen Goldwerte der Dareikos = 23,44 Rrmk. ist, so würde der Siglos als ½0 = 1,17 Rrmk. sein müssen. Sein Silberwert beträgt indessen nur 1,01 Rrmk. An Feingehalt standen den Dareiken die Siglen nach, und außerdem ist das Wertverhältnis zwischen Gold und Silber gegenwärtig für letztere weit ungünstiger. Hultsch a. a. O. 488 macht darauf aufmerksam, daß durch alle Kulturperioden hindurch bis auf die Gegenwart in den verschiedenen Gebieten geschlossener Gold - und Silberwährung das Gewicht des Dareikos und Siglos, sowie die Gleichung von 20 Silberstücken und einem Goldstück beibehalten worden ist.

<sup>4)</sup> Hdt. III, 69; Strab. XV, 731. 735. Die Basis des Verkehrs war die Goldmünze. Vgl. Herakleitos, Frgm. 57 Schuster. Vgl. Brandis a. a. O. 225. 231. 239ff.; Hultsch a. a. O. 183. 550. Darstellung der eingehenden Gelder auf der Dareios-Vase von Canosa in Neapel. Arch. Zeit. 1857, Tafel 103.

Bodenerträgen, die Vieh- und Handelsteuern, die Zölle und Wegegelder, die für die Hofhaltung des Satrapen und den Unterhalt der in den festen Plätzen der Provinz befindlichen Truppen erhoben wurden <sup>1</sup>. Ferner mußten die Städte und Landschaften die Abgaben für ihre eigenen kommunalen Bedürfnisse und für ihre lokalen Obrigkeiten auf bringen.

In den hellenischen Städten wurde überall, wo es noch nicht geschehen war, die Regierung einzelnen Bürgern übertragen, die im gefügigen Anschlusse an Persien nach griechischer Auffassung als Tyrannen herrschten 2. Von den Satrapen wurde ihnen ziemlich freie Hand gelassen, sofern sie nur die Tribute zahlten und bei einem Heeresaufgebot mit dem Kontingente ihrer Stadt zur Stelle waren 3. Unter diesen Umständen war das einst so bewegte und vielfach durch weitreichende Beziehungen bestimmte politische Leben in den kleinasiatischen Hellenenstädten selbst in dem beschränkten Kreise der eigenen städtischen Verwaltung eingeengt. Auch in anderen Verhältnissen musste die Einverleibung in das persische Reich Unzufriedenheit erregen und als schwerer Druck empfunden werden 4. Den materiellen Interessen der Städte kam es freilich zugute, daß Dareios nicht nur eine treffliche, einheitliche Reichsmünze schuf, sondern auch für die Herstellung eines das ganze Reich durchziehenden, guten und sichern Strassennetzes sorgte und sich die Hebung des Ackerbaues angelegen sein liefs 5. Miletos, das unter langen, innern Kämpfen stark gelitten hatte, blühte wieder kräftig auf, obwohl auch dort ein von Dareios eingesetzter Tyrann, Histiaios, das Regiment führte 6. Es herrschte in

<sup>1)</sup> Xen. Kyr. VIII, 6, 1; 9, 10; VII, 5, 34; 66 ff. Oik IV, 5—8. Posseldt, Quae Asiae minoris orae occidentalis sub Dareo fuerit condicio (Königsberg 1879, Diss.), p. 61. Der Satrap hatte unzweifelhaft unter gewöhnlichen Verhältnissen schon zur Zeit des Dareios das Kommando über die in seiner Satrapie stehenden Truppen. Vgl. Hdt. III, 128; V, 102 und 123, 2; IV, 167. Vgl. Duncker IV<sup>4</sup>, 535 und dagegen Lenormant, Manuel d'histoire ancienne de l'orient II, 446. Maspero, Gesch. der morgenländischen Völker (Pietschmann) 545. Freilich kommt neben dem Satrapen bisweilen ein στρατήγός vor (Hdt. V, 25. 123), es handelt sich aber dann um besondere Umstände.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 506, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Posselt a. a. O. 64 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 506.

<sup>5)</sup> Hdt. V, 52. Xen. Oik. IV, 8. Duncker IV<sup>4</sup>, 565. B. Büchsenschütz, Besitz und Erwerb im griechischen Altertume (Halle 1869) 382 ff. Vgl. auch die auf dem Wege von Tralles nach Magnesia gefundene Kopie eines Briefes des Dareios an seinen δούλος Gadatas, in dem er ihn wegen fleißiger Ackerbestellung und der Anpflanzung von Fruchtbäumen von jenseits des Euphrats lobt. Bullet. d. corr. hell. XIII (1889), 529 ff.

<sup>6)</sup> Hdt. V, 28: κατά τον αυτόν χρόνον (um 500) ή Μίλητος αυτή τε έωυτής

Ionien auch noch ein reges geistiges Leben. In Miletos begann Hekataios die erste Erdbeschreibung zu verfassen 1, während in Ephesos Herakleitos 2, ein Angehöriger des Geschlechtes der Androkleiden 3, etwa gleichzeitig 4 mit den Eleaten und Pythagoreiern im Westen der hellenischen Welt, eine neue philosophische Richtung anbahnte und dann seine Lehre in einer Schrift "über die Natur" dar-

μάλιστα δὴ τότε ἀχμάσασα και δὴ τῆς Ἰωνίης ἦν πρόσχημα. Diese Äußerung Hdts. geht zweifellos zu weit und ist durch den Kontrast zu dem Schicksale der Stadt im ionischen Aufstande bestimmt, mit dessen Erzählung Hdt. unmittelbar darauf beginnt. Der milesische Handel hatte, abgesehen von andern Verhältnissen, noch durch den Fall von Sybaris (um 511) einen schweren Schlag erlitten. — Histaios: Hdt. IV, 137. Näheres über ihn weiter unten.

<sup>1)</sup> Bd. 12, S. 149.

<sup>2)</sup> Schleiermacher, Herakleitos der Dunkele von Ephesos, Sämtliche Werke, Abt. III, Bd. II (1838), 1 ff.; Jac. Bernays, Gesammelte Abhandl. herausg. von Usener I (1885), 1—108. Die heraklitischen Briefe, Berlin 1869; Ferd. Lasalle, Die Philosophie Herakleitos des Dunkeln von Ephesos, 2. Bd., Berlin 1858; Schuster, Heraklit von Ephesos, 1873 (daselbst auch die Fragmente); Teichmüller, Neue Studien zur Geschichte der Begriffe I, Gotha 1876, II, 1878; J. Mohr, Über die historische Stellung des Herakleitos von Ephesos, Göttingen, Diss. 1876; J. Bywater, Heracliti Ephesii reliquiae, London 1877; A. Patin, Quellenstudien zu Heraklit, Würzburg 1880; Ed. Pfleiderer, Die Philosophie des Heraklit von Ephesus im Lichte der Mysterienidee, Berlin 1886 (vgl. dagegen H. Diels, Archiv f. Gesch. d. Philos. I, 105 ff.); Th. Gomperz, Zu Heraklits Lehre und den Überresten seines Werkes, Ber. d. Wiener Akad. CXIII (1887), 997 ff.; Zeller, Philos. d. Griechen 15, 623 ff.; Erwin Rohde, Psyche (Freiburg und Leipzig 1894), 437 ff. Weitere Litteratur bei Überweg, Grundr. d. Gesch. d. Philos. I, § 15.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. II, 308, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Nach der bessern Überlieferung bei Laert. Diog. IX, 1 blühte Herakleitos Ol. 69 = 504ff.; Euseb. Vers. Arm. Abr. 1514 = 503 (Hieron. P. F. A. B. Abr. 1520 = 497; Schoene Abr. 1517). Dieser Ansatz geht wahrscheinlich auf Apollodoros zurück, der vermutlich dem Eratosthenes folgte, und beruht wohl nur auf der allgemeinen Angabe, dass er Zeitgenosse des Dareios war. Man setzte daher seine ἀχμή gerade in die Mitte der Regierung des Dareios. Vgl. Diels, Rhein. Mus. XXXI (1876), 33 ff. Die schlechtere Überlieferung (u. a. bei Euseb. Vers. Arm. Abr. 1557 = 460; Hieron. Abr. 1556—1558) setzte seine Blüte kurz vor die Zeit der Decemviralgesetzgebung, weil sein Freund Hermodoros den römischen Abgesandten zur Hand gegangen sein soll. Strab. XIV, 642; Plin. H. N. XXXIV, 21; Pomponius, Digest. I tit. 2, 1, 2, § 4. Die Lehre des Herakleitos war um 470 in Sicilien bereits bekannt, da sie Epicharmos berücksichtigte. Auch auf Empedokles hat sie einen bedeutenden Einfluss ausgeübt. Zeller I5, 499, Anm. 1. Anderseits nahm Herakleitos in seiner kaum vor den Perserkriegen abgefasten Schrift bereits auf Pythagoras, Xenophanes und Hekataios Bezug (Laert. Diog. IX, 11) und tadelte scharf die in Ephesos doch erst nach 479 zur Herrschaft gelangte Demokratie wegen der Vertreibung des Hermodoros. Vgl. Strab. XIV,

Im Gegensatze zu der Lehre der Eleaten von der Unveränderlichkeit der Substanz betrachtete Herakleitos das eine Seiende als ein schlechthin Bewegtes. Kein Ding ist dieses oder jenes, alles befindet sich im Werden 2. Die Substanz selbst unterliegt ebenfalls einer unaufhörlichen qualitativen Veränderung, welche den Wechsel der Dinge hervorbringt. Um die absolute Lebendigkeit der Natur auszudrücken, nannte Herakleitos diese Substanz das ewig lebendige Feuer, worunter er nicht bloß das sichtbare Feuer, sondern das Warme überhaupt, den von ihm auch geradezu als "Hauch" (ψυχή) bezeichneten Wärmestoff verstand. Dieses Warme ist der die ganze Welt durchdringende Nahrungsstoff, der die Einzeldinge erzeugt und in jedem eine andere Beschaffenheit annimmt. Alles wird umgesetzt gegen Feuer und Feuer gegen alles 3. Der Wechsel des Stoffes, der Kreislauf des Werdens und Vergehens, der die Weltperioden bedingt, vollzieht sich in dem Doppelprozesse des Weges nach oben und nach unten. Feuer, Wasser und Erde sind die Grundformen, welche der Stoff in seiner Umwandelung durchläuft 4. Da alles im Flusse ist, so vereinigt alles in sich entgegengesetzte Bestimmungen, es ist und ist zugleich auch nicht. Es wird durch das unaufhörliche Hervortreten der Gegensätze, zwischen denen es in der Mitte steht. Alles entsteht durch Ent-

<sup>1)</sup> Schrift περὶ φύσεως: Diog. Laert. IX, 5; Clemens Alex. Strom. V, 571c. Die Lehre des Herakleitos war an sich nicht leicht verständlich, erschwert wurde aber das Verständnis noch durch die mangelhafte Fähigkeit, für den zur Abstraktion aufstrebenden Gedanken die passende Form zu finden, sowie durch die eigentümliche, bilderreiche, priesterlich-feierliche und zugleich wortkarge Sprache des im Satzbau ungeübten Philosophen. So erklärt sich sein Beinamen ο σκοτεινός, der sich zuerst bei Cic. d. fin. II. 5, 15; Strab. XIV, 642; Ps. Aristot. de mundo 5, p. 396 b, v. 20 findet, aber weit älter war. Vgl. Zeller I, S, 628.

<sup>2)</sup> Plat. Theait. 160 D: κατά. . Ἡράκλειτον · · οἶον ὁεύματα κινεῖσθαι τὰ πάντα; Krat. 401 D: τὰ ὅντα ἰέναι τὰ πάντα καὶ μένειν οὐθέν. Aristot. Metaph. I, 6; de coel. III, 1; de an. I, 2: πάντα ῥεῖ.

<sup>3)</sup> Clem. Strom. V, 599 B: χόσμον τόνθε τὸν αὐτὸν ἀπάντων οὕτε τις θεῶν οὕτε ἀνθρώπων ἐποίησεν· ἀλλ' ἢν ἀεὶ καὶ ἔστιν καὶ ἔσται, πῦρ ἀείζωον, ἀπτόμενον μέτρα καὶ ἀποσβεννύμενον μέτρα. Plat. Krat. 413 c: ὁ δὲ οὐκ αὖ τὸ πῦρ φησίν, ἀλλὰ τὸ θερμὸν τὸ ἐν τῷ πυρὶ ἐνόν. Aristot. de an. I, 2: τὴν ἀρχὴν εἶναι ψυχὴν εἴπερ τὴν ἀναθυμίασιν, έξ ἦς τάλλα συνίστησιν κτλ. Plut. de ei delph. 8, p. 388: πυρός τ' ἀνταμείβεσθαι πάντα, φησίν ὁ Ἡράκλειτος, καὶ πῦρ ἀπάντων, ὥσπερ χρυσοῦ χρήματα καὶ χρημάτων χρυσός. Laert. Diog. IX, 8.

<sup>4)</sup> Plat. Phileb. 43: ἀεὶ γὰρ ἄπαντα ἄνω τε καὶ κάτω ρεῖ. Laert. Diog. IX, 8: καὶ τὴν μεταβολὴν ὁδὸν ἄνω κάτω τόν τε κόσμον γίνεσθαι κατὰ ταὐτὴν κτλ. Clem. Strom. XI, 624 D: ψυχῆσι θάνατος ὕδωρ γενέσθαι, ὕδατος δὲ θάνατος γῆν γενέσθαι. ἐχ γῆς δὲ ὕδωρ γίνεται, ἐξ ὕδατος δὲ ψυχή.

zweiung, und der Streit ist also der Vater und der Herr aller Dinge <sup>1</sup>. Ebenso notwendig wie das Auseinandertreten der Gegensätze ist aber die Vereinigung derselben zur Einheit, denn das Entgegengesetzte stammt von einem und demselben, das, indem es von sich trennt, zugleich mit sich einigt <sup>2</sup>. Darauf beruht die verborgene Harmonie der Welt <sup>3</sup> und die notwendige Weltordnung oder die weltregierende Weisheit, Zeus oder die Gottheit. Diese göttliche Ordnung, der alles unterworfen ist, bleibt allein im Wechsel stets unveränderlich. Sie ist nicht von dem Urfeuer verschieden, sondern das ihm innewohnende Gesetz <sup>4</sup>.

Herakleitos stellte der Philosophie insofern eine neue Aufgabe, als er sich nicht blofs, wie die ältere Naturphilosophie wesentlich mit der Frage nach der allen Dingen zugrunde liegenden Substanz beschäftigte, sondern auch nach den Ursachen forschte, welche das in allem Wechsel der Erscheinungen allein unveränderlich fortdauernde Werden, Entstehen und Vergehen bedingen 5. Wie sehr sich auch sein System von dem der Eleaten unterscheidet, so stimmt er mit ihnen doch in dem schroffen Gegensatze gegen die gewöhnliche Denkweise überein. Nirgends findet er wahre Erkenntnis. Die Masse der Menschen hat kein Verständnis für die ewige Wahrheit, die so herrliche Ordnung der Welt ist für sie nicht vorhanden. Sie sind taub für die Wahrheit, auch wenn sie ihnen zu Ohren kommt, und halten sich unverständig an das Gerede der Sänger und die Meinung des Haufens 6.

Hippol. Refut. IX, 9: πόλεμος πάντων μὲν πατής έστι, πάντων δὲ βασιλεύς.
 Laert. Diog. IX, 7: πάντα τε γίνεσθαι καθ' εξμαρμένην καὶ διὰ τῆς ἐναντιοτροπῆς ἡρμόσθαι τὰ ὄντα ... γίνεσθαί τε πάντα κατ' ἐναντιότητα.

<sup>2)</sup> Hippol. Ref. IX, 9: οὐ ξυνίασι ὅχως διαφερόμενον ἐωυτῷ ὁμολογέει παλίντροπος ἀρμονίη ὅχωσπερ τόξου καὶ λύρης. Plat. Symp. 187 A: τὸ ἔν γὰρ διαφερόμενον αὐτὸ ἀὐτῷ ξυμφέρεσθαι ὢσπερ ἀρμονίαν τόξου τε καὶ λύρας.

<sup>3)</sup> Plut. an procr. 27, p. 1026: άρμονίη γάρ άφανής φανερής κρείττων καθ' Ἡράκλειτον ἐν ἢ τὰς διαφορὰς καὶ τὰς ἐτερότητας ὁ μιγνύων θεὸς ἔκρυψε καὶ κατέδυσεν.

<sup>4)</sup> Plut. Plac. Phil. I, 27, p. 885 A: πάντα καθ' εἰμαρμένην τὴν θ' αὐτὴν ὑπάρχειν καὶ ἀνάγκην. Laert. Diog. IX, 1: εἶναι γὰρ ἔν τὸ σοφὸν ἐπίστασθαι γνώμην ἥτε οἱ ἐγκυβερνήσει πάντα διὰ πάντων. Sext. Emp. Math. VII, 133: διὸ δεῖ ἔπεσθαι τῷ ξυνῷ. τοῦ λόγου δὲ ἐόντος ξυνοῦ ζώουσιν οἱ πολλοὶ ὡς ἰδίαν ἔχοντες φρόνησιν.

<sup>5)</sup> Zeller I6, 741.

<sup>6)</sup> Nach Aristot. Rhet. III. 5, p. 1407 b, v. 14 und Sext. Math. VII, 132 (vgl. Frgm. 2 Bywater) begann die Schrift des Herakleitos mit den Worten: τοῦ δὲ λόγου τοῦδ ἐόντος αἰεὶ ἀξύνετοι ἄνθεωποι γίγνονται. Vgl. dazu Zeller I<sup>5</sup>, 630, Anm. 1. Frgm. 3: ἀξύνετοι ἀκούσαντες κωφοῖς ἐοίκασι φάτις αὐτοῖσι μαρτυρέει παρεύντας ἀπείναι.

Auch diejenigen, welche sich den Ruf höherer Weisheit erworben hatten, besaßen nach Herakleitos mehr Vielwisserei, als wirkliche Einsicht Über Pythagoras, Xenophanes, Hekataios, Archilochos, Hesiodos, namentlich über Homeros fällte Herakleitos, wie Xenophanes, der Begründer der eleatischen Lehre, die schärfsten Urteile 1. Die Volksreligion wurde freilich von ihm nicht so grundsätzlich angefochten, wie von jenem, er knüpfte vielmehr an sie an und nannte das göttliche Wesen Zeus 2. Aber die gewöhnliche Vorstellung, daß die Gottheit nach Belieben Glück und Unglück über die Menschen verhänge, vertrug sich nicht mit seiner Ansicht von der notwendigen Gesetzmäßigkeit des Naturlaufes. Ebenso verurteilte er die Schamlosigkeit der dionysischen Orgien, die Bilderverehrung und das bestehende Opferwesen 3.

Die Bekämpfung der vulgären, niedern Vorstellungen von der Gottheit und den Aufgaben des Menschenlebens, wie sie damals gleichzeitig im Osten und im Westen der hellenischen Welt hervortrat, berührte zwar den eigentlichen Volksglauben wenig, blieb aber nicht ohne Einfluß auf die Gebildetern 4. Ihre Wirkung zeigt sich in der reinern und sittlichern Auffassung des Göttlichen bei Pindaros, Aischylos und Sophokles 5.

## f.

Der Druck der persischen Herrschaft wurde für die kleinasiatischen Hellenen besonders empfindlich, wenn bei einem größern Kriegsunternehmen des Königs Schiffe und Mannschaften gestellt oder gar noch die durchziehenden Heeresmassen verpflegt werden mußten. Etwa im

Frgm. 111: δήμων ἀοιδοῖσι Επονται καὶ διδασκάλω χρέονται όμιλω, οὐκ εἰδότες ὅτι πολλοὶ κακοὶ, όλίγοι δὲ ἀγαθοί.

<sup>1)</sup> Frgm. 16. 17. 35. 43. 118. 119 (Bywater).

Vgl. H. Gilow, Das Verhältnis der vorsokratischen Philosophie zur Volksreligion (Berlin, Diss. 1876), S. 94; Zeller I<sup>5</sup>, 737 ff.

<sup>3)</sup> Fragm. 124-126. 130 (Bywater).

<sup>4)</sup> Gilow a. a. O. 33 ff.

<sup>5)</sup> E. Droncke, Die sittlichen und religiösen Vorstellungen des Aeschylos, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. IV (1861), 7 ff.; W. Hoffmann, Das Walten der Gottheit im Menschenleben nach Aeschylos und Sophokles, Berlin. Progr. des Sophien-Gymnasiums 1869; E. Buchholz, Die sittliche Weltanschauung des Pindaros und Aeschylos, Leipzig 1869; Karl Lehrs Populäre Aufsätze (2. Aufl., 1875), 35 ff.; Chr. Herwig, Das ethisch-religiöse Fundament der aeschyleischen Tragödie, Konstanz. Progr. 1877/8; Fr. Peters, Theologumena Sophoclea, Münster, Diss. 1845; Lübker, Die sophokleische Theologie und Ethik, Kiel 1851—1855; O. Kühn, Die sittlichen Ideen der Griechen und ihre Verkünder, die Tragiker, Oels 1887, Progr. Weitere Litteratur über diesen Gegenstand bei W. S. Teuffel, Einleitung zu Aeschylos Persern (2. Aufl. 1875), 19.

Jahre 514 erlies Dareios ein allgemeines Aufgebot zu einem Zuge gegen die pontischen Skythen. Über die Veranlassung und

<sup>1)</sup> Aufgebot: Hdt. IV, 83. - Was die Zeit betrifft, so setzt der weder sorgfältige noch unterrichtete Verfasser der capitolinischen Tafel CIGr., Nr. 6855d den Übergang des Dareios über den Bosporos in das Jahr der Ermordung des Hipparchos = 514/3. In der That konnte der Zug erst nach Bewältigung der Aufstände im Reiche, d. h. nicht vor 518 unternommen werden. Duncker IV4, 477 ff. 491. Herodotos setzt den Zug nach der Einnahme Babylons, als im Reiche Frieden herrschte. Hdt. IV, 1ff.; III, 133. Die erste Unternehmung des Dareios im Westen war die Einsetzung Sylosons in Samos. Zur Zeit des Skythenzuges herrschte dort bereits dessen Sohn Aiakes. Hdt. IV, 138 vgl. VI, 13ff. Man wird also noch einige Jahre über 518 hinausgehen müssen. Anderseits setzte Dareios etwa ein Jahr nach seiner Rückkehr vom Skythenzuge den Artaphrenes zum Statthalter von Sardeis ein (Hdt. V, 25). Artaphrenes war bereits im Jahre 507/6 Satrap (vgl. S. 441, Anm. 9). Also ist der Skythenzug vor 507 zu setzen. Nach der Ermordnung seines Bruders suchte Hippias seine Stellung durch auswärtige Verbindungen zu sichern und gab seine Tochter dem Aiantides, dem Sohne des Tyrannen Hippoklos von Lampsakos, zur Frau, weil er merkte, das Hippoklos und Aiantides großen Einfluss beim Könige hatten. Diesen Einflus erwarb sich Hippoklos wahrscheinlich beim Skythenzuge (vgl. Hdt. IV, 138), der somit noch vor 510 fallen würde. Am Skythenzuge nahm Miltiades, der Fürst der Cherronesiten teil. Hdt. VI, 39 sagt, daß οἱ Πεισιστρατίδαι ihn nach dem Tode seines Bruders Stesagoras zur Übernahme des Fürstentums nach der Cherronesos sandten. Der Ausdruck of Heiststergariden legt die Annahme nahe, daß es vor der Ermordung des Hipparchos geschah, aber möglicherweise ist er in allgemeinerm Sinne aufzufassen. Vgl. Hdt. VII, 6; VIII, 52 und dazu Costanzi, Rivista di Filol. XIX (1891), 503. Danu fährt Hdt. VI, 40 fort: Oriog de d Kiuwrog Mikriadne vewori μέν έληλύθεε ές την Χερσόνησον, κατελαμβανε δέ μιν έλθόντα άλλα τών καταλαβόντων ποηγμάτων χάλεπωτερα τρίτω μέν γάρ έτει τουτέων Σχύθας έχφεύγει, Denn die Skythen von Dareios aufgereizt, drangen bis zur Chersonesos vor, Miltiades entwich vor ihnen ές ο οί τε Σχύθαι απαλλάχθησαν και έχεινον Δολογκοι κατήγαγον όπίσω ταυτα μέν δή τρίτω έτει πρότερον έγεγονει των τότε μιν κατεχόντων. Das erste τρίτω ἔτει bezieht sich, wie L. Herbst, Philol. XLIX = N. F. III, 146 darlegt, auf die Zeit der Ankunft des Miltiades auf der Chersonesos und die Textveränderung Steins (τρίτφ ἔτει πρό τούτων) ist unzulässig. Dann wird freilich das zweite retro erei unhaltbar. L. Herbst vermutet, das nicht y', sondern (13) zu lesen ist und dass die Datierung sich auf die Rückkehr bezieht. Die Möglichkeit, daß Miltiades im Jahre 505 seine Herrschaft wiedergewann, läßt sich nicht gerade abweisen, aber alle Wahrscheinlichkeit spricht dafür, dass er erst nach dem Ausbruche des ionischen Aufstandes zurückkehren konnte. Der Skythenzug ist mithin zwischen 515 und 508 anzusetzen, wahrscheinlich vor 510. Es dürfte also die Datierung in der capitol. Tafel richtig sein. Gewöhnlich wird denn auch mit Duncker, Gesch. d. Altert. IV5, 498, Anm. 2 und VI6, 536, Anm. 2 der Zug in das Jahr 513 verlegt; Clinton, Fasti Hell. kommt auf 508/7. Costanzi a. a. O. sucht im Gegensatze zu Duncker (dessen Kombinationen allerdings teilweise zweifelhaft und anfechtbar sind) namentlich mit Rücksicht auf Hdt. VI, 40, nachzuweisen, dass Dareios erst kurz vor dem Ausbruche des ionischen Aufstandes gegen die Skythen zog.

das Ziel des Unternehmens, von dem des Königs Bruder Artabanos dringend abgeraten haben soll 1, sind wir nicht genügend unterrichtet 2. Zur Überführung des Heeres nach Europa wurde eine Brücke über den Bosporos geschlagen und zwar wahrscheinlich an der schmalsten Stelle zwischen Byzantion und der nördlichen Einfahrt in die Meerenge, wo heute die Schlösser Anadoli Hissary und Rumeli Hissary einander gegenüber liegen 3. Die Brücke war fertig, als Dareios, von

<sup>1)</sup> Hdt. IV, 83. Dieselbe Rolle spielt Artabanos später beim Zuge des Xerxes gegen Hellas. Hdt. VII, 10 ff. Er tritt überall als der vorsichtige und gemäßigte Mann auf, der vergeblich bemüht ist, das über seine Familie verhängte Schicksal abzuwenden. Hdt. VII, 17 ff. 46 ff. Vgl. noch über die Haltung der Atossa Hdt. III, 134.

<sup>2)</sup> Nach Hdt. IV, 1 und VII, 20 hätte Dareios den Einfall der Skythen zur Zeit des Kyaxares (vgl. S. 468, Anm. 1) rächen wollen. Diese Motivierung ist gewiss nicht historisch. Duncker IV5, 487. Nach Diod. X, 5 wollte Dareios Europa unterwerfen, um mit seiner gewaltigen Macht etwas Großes auszurichten und nicht hinter seinen Vorgängern zurückzubleiben. Dieser Gedanke geht freilich nur durch Ephoros auf Hdt. III, 133 und IV, 1 zurück, es steckt aber in ihm wohl etwas Wahres. Nöldeke, Aufsätze zur pers. Geschichte, S. 34 meint, der Zug sei gewis einfach der Sucht entsprungen, neue, unbekannte Länder zu erobern. Iustin II, 5 (wo im übrigen Hdt., ergänzt aus Ktesias zugrunde liegt) berichtet über ein sonst nicht erwähntes Motiv. Dareios soll um die Tochter des Skythenkönigs angehalten, aber eine abschlägige Antwort erhalten haben. Gutschmid, Kleine Schrift. V, 108 hat scharfsinnig bemerkt, daß die unmittelbare Quelle des Pompeius Trogus, Deinon (vgl. S. 453, Anm. 2), damit ein Kompliment für Alexander d. Gr. machen wollte. Der große Dareios erhielt einen Korb von denselben Skythen, die den Alexander demütig baten, die Tochter ihres Königs zur Ehe annehmen zu wollen (Curtius VIII. 1, 9; Plut. Alex. 46). Während Ed. Meyer vermutet, dass der Zug ein großartig, mit ungenügenden geographischen Kenntnissen entworfener Plan gewesen sei, die verheerenden Nomadenvölker Turans im Rücken zu fassen (Gött. Gel. Anz. 1887, Nr. 22), hält es Gutschmid, Die Skythen, Kleine Schrift. III, 434 (Encyclopaedia Brit. XXI Scythae, p. 577B) für möglich, dass ein bei dem Hasse der iranischen Ackerbauer gegen die Nomaden Turans populärer Reichskrieg gegen das angesehenste Nomadenvolk dem Könige als das beste Mittel schien, das Gefühl der Zusammengehörigkeit zwischen den auseinanderstrebenden Teilen des Reiches neu zu beleben. Das ist auch recht zweifelhaft, aber sehr richtig bemerkt Gutschmid, dass sich Dareios gewiss infolge der Getreideausfuhr aus den pontischen Griechenstädten von der Beschaffenheit und dem Reichtume des Skythenlandes falsche Vorstellungen machte. Nach Ktesias Pers. 16 Bähr (Auszug d. Phot. cod. 72, p. 38 b, 5 Bekker) hätte der Satrap Ariaramnes von Kappadokien auf Befehl des Dareios mit dreissig Fünfzigruderern einen Raubzug nach Skythien ausgeführt und dabei einen Bruder des Skythenkönigs gefangen genommen. Die Expedition hatte wohl den Zweck, die skythische Küste auszuforschen.

<sup>3)</sup> Hdt. IV, 85. 87: τοῦ δὲ Βοσπόρου ὁ χῶρος τὸν ἔζευξε βασιλεύς Δαρείος, ώς

Susa kommend, wohl Anfang Sommer 513 in Chalkadon erschien. Er zeigte sich über die Ausführung des großen Werkes so sehr befriedigt, daß er den Baumeister Mandrokles von Samos reich beschenkte <sup>1</sup>. Am Ufer des Bosporus ließe er zum Gedächtnisse seines Überganges Säulen von weißem Stein errichten und auf denselben in griechischer und persischer Schrift alle Völkerschaften verzeichnen, die er mit sich führte. Die Stärke des Landheeres berechnet Herodotus auf 700 000 Mann <sup>2</sup>. Die wesentlich von den ionischen, aiolischen und hellespontischen Griechenstädten gestellte Flotte soll 600 Schiffe gezählt haben. Die Kontingente der einzelnen Städte wurden von den über dieselben herrschenden Tyrannen befehligt <sup>3</sup>.

Nach dem Übergange über den Bosporos sandte Dareios die Flotte nach dem Istros. Sie sollte in den Strom einlaufen, ihn an geeigneter Stelle überbrücken und dann die Ankunft des Heeres abwarten. Als der König, dem auf seinem Marsche durch die östlichen Küstenlandschaften Thrakiens nur die Geten kurzen, aber vergeblichen Widerstand leisteten 4, an der Donau anlangte, war die Brücke von den Flottenmannschaften vollendet. Nach Herodotos befand sie sich zwei Tagereisen stromaufwärts von der Mündung, da wo sich der Fluss in mehrere Arme spaltet 5. Der König führte sein Heer nach dem jenseitigen Ufer in das Land der Skoloten, wie sich die pontischen Skythen selbst nannten 6. Von seiner Absicht, die Brücke hinter sich

ἐμοὶ δοχέειν συμβαλλομένω, μέσον ἐστὶ Βυζαντίου τε καὶ τοῦ ἐπὶ στόματι ἰροῦ. Vgl. Polyb. IV, 39; Strab. VII, 319. 320. Vgl. F. K. H. Kruse, Über Herodots Ausmessungen des Pontos, des Bosporos u. s. w. (Breslau 1818), 109ff.

Hdt. IV, 88. Mandrokles stiftete von der ἀπαρχή seiner Geschenke ein Gemälde nach dem samischen Heraion, das die ganze Überbrückung, den König auf dem Throne und den Übergang des Heeres darstellte. Vgl. R. Förster, Arch. Zeit. XXXII, 99 ff.

<sup>2)</sup> Hdt. IV, 87. Instin II, 5 (nach Hdt.). — 800 000 Mann: Ktes. Pers. 17 und Diod. II, 5 (wohl von Ktesias abhängig). Nomadische Saken im Heere nach Choirilos bei Strab. VII, 303.

<sup>3)</sup> Hdt. IV, 89: το γάρ δη ναυτικόν ήγον "Ιωνές τε και Διολέες και Έλλησπόντιοι. Aufzählung der angesehensten Tyrannen: Hdt. IV, 138.

<sup>4)</sup> Hdt. IV. 90-93.

Hdt. IV, 81. 91. Vgl. Strab. VII, 305. Die Brücke wurde vermutlich bei dem Städtehen Isaktschi geschlagen, wo im Jahre 1828 der Übergang der Russen stattfand.

<sup>6)</sup> Hdt. IV, 6. Die Hellenen fasten überhaupt alle nomadischen Reitervölker des Nordens und Nordostens unter dem Namen Skythen zusammen, aber die eigentlichen Skythen oder Skoloten werden von Herodotos und Hippokrates klar von allen ihren Nachbarn als besonderes Volk unterschieden. Vgl. IV, 20. 23. 106. 108. 109. Nach Hdt. erstreckte sich ihr Land von der Donau bis zum Don,

abzubrechen und die Flottenmannschaften zu Lande mitziehen zu lassen, soll er durch den Mytilenaier Koes abgebracht worden sein, der ihn darauf aufmerksam gemacht hätte, daß es rätlich wäre, sich die Rückzugslinie offen zu halten. Darauf hätte Dareios den Ioniern befohlen, sechzig Tage lang die Brücke gut zu bewachen und nach Ablauf dieser Frist nachhause zurückzukehren. Über die Richtung, den Verlauf und das Ende des Zuges im Skythenlande läßt sich nichts Sicheres feststellen, da die Überlieferung darüber von Sagen und Anekdoten überwuchert, und die Erzählung Herodots außerdem sichtlich aus ver-

der Grenze gegen das ihnen in Sprache und Lebensweise nahe verwandte Nomadenvolk der Sauromaten (Sarmaten). Hdt. IV, 99. 21, vgl. VII, 64. Am Dnjestr und Bug, sowie am untern Borysthenes, landeinwärts von Olbia, safsen ackerbauende, teilweise von hellenischer Kultur berührte und wahrscheinlich von den Nomaden stammverschiedene, aber ihnen unterworfene Völker. Hdt. IV, 17. 18. Vgl. S. 461. Zwischen Gerrhos (Konskaya) und Tanais (Don) und auf dem größern Teile der taurischen Halbinsel hatte die Haupthorde der Nomaden, die sogenannte "königliche" (βασίλειοι Σχύθαι, vgl. IV, 22, 15; 56, 7; 59, 7; 71, 10) ihre Weideplätze. Hdt. IV, 20; 127, 7; VI, 40, 5; 84, 5; vgl. noch Hippokr. περί ἀέρων 18. Aischyl. Prometh. 70. Strab. VII, 302. Sie nannte sich Παραλάται. Zur Sache überhaupt vgl. Neumann, Die Hellenen im Skythenlande, 178 ff. Was die Nationalität der Skythen betrifft, so finden sich manche ihnen charakteristische Züge nur bei den turanischen Nomadenvölkern Innerasiens wieder, und auch die Beschreibung ihres Körperbaues (dick, fleischig, welk und schlaff, rötliche Gesichtsfarbe, alle unter sich gleich aussehend) bei Hippokrates, περί αίρων 19, und andern Schriftstellern scheint auf mongolische Race binzuweisen. Allein das Steppenleben drückt allen es führenden Völkern ein gewisses gleichartiges Gepräge auf, und jene Züge sind nicht in dem Grade charakteristisch, dal's sie, wie Gutschmid, Klein. Schrift. III, 426 bemerkt, die von Niebuhr, Klein. Schrift. I, 362; K. Neumann a. a. O.; Mair, Das Land der Skythen I (Saas 1884, Progr.), 15 u. A. vertretene Ansicht inbezug auf die mongolische Abkunft der Skythen ausreichend begründen. Außerdem lassen sich die überlieferten skythischen Worte und Namen zum großen Teil auf arische (altpersische und baktrische) Wurzeln zurückführen, und die Sprache der arischen Sauromaten wird von Hdt. IV, 117 als eine der skythischen verwandte bezeichnet. Vgl. Zeufs, Die Deutschen und ihre Nachbarstämme (München 1837) 275-302; Müllenhof, Über Sprache und Herkunft der pontischen Skythen, Monatsb. Berl. Akad. 1866, 555 ff. Ferner tragen die von den Skythen verehrten Gottheiten in ihrem Wesen und in ihren Namen ein arisches Gepräge. Gutschmid a. a. O. Vgl. auch Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. I, § 424. An der arischen Nationalität der Skythen ist daher nicht zu zweifeln. Verfehlt sind die Versuche, sie für Vorfahren der Slaven und Littauer (Cuno, Forschungen auf dem Gebiete der alten Völkerkunde I. Die Skythen, Berlin 1871) oder für Kelten (Fr. Soltau, Zur Erklärung der Sprache des Volkes der Skythen, Berlin 1887) oder gar für die Urväter der Germanen (Fressi, Skythen-Saken, München 1886) zu erklären. Vgl. im übrigen die S. 452, Anm. 5 und S. 453 angeführte Litteratur.

schiedenen, teilweise sich widersprechenden Berichten zusammengearbeitet ist 1. Nur so viel darf gewifs als geschichtlich gelten, daß die Skythen, die als Nomaden keine festen Wohnplätze zu verteidigen hatten, sich in größere Gefechte nicht einließen und vor dem feindlichen Heere immer weiter zurückwichen, so dass der König, nachdem er von skythischen Reitern stets umschwärmt, eine ziemliche Strecke weit ins Innere vorgedrungen war, namentlich aus Mangel an Lebensmitteln, den Rückzug antreten mußte 2. Natürlich konnte der Rückzug nur unter großen Beschwerden und unter fortwährenden Anfällen der skolotischen Reiterei ausgeführt werden. Dareios mußte die Kranken und Schwachen zurücklassen und verlor viele Tausende, ehe er die Donau erreichte 3. Vor ihm waren bereits skythische Reiterscharen am Ufer des Stromes erschienen und hatten den Griechen vorgestellt, daß das Heer ihres Gebieters verloren wäre, wenn sie nachhause segelten 4. Miltiades, der Fürst der Cherronesiten, schlug darauf vor, die Brücke abzubrechen und die Gelegenheit zur Befreiung Ioniens zu benutzen. Der Herrscher von Miletos, Histiaios 5, wies jedoch die übrigen Tyrannen, welche jenem Vorschlage zu folgen geneigt waren, daraut hin, daß sie sämtlich nach dem Falle des Königs ihre Herrschaft zu behaupten außer Stande sein würden. Das leuchtete ein, und man pflichtete dem Histiaios bei 6. Nur ein Teil der Brücke wurde am skythischen Ufer zum Schutze gegen den Feind abgebrochen. In der Nacht langte das persische Heer am Strome an und wurde auf den Schiffen und der wiederhergestellten Brücke nach dem jenseitigen Ufer in Sicherheit 7 ge-

<sup>1)</sup> Vgl. S. 452, Anm. 5.

<sup>2)</sup> Hdt. IV, 46; vgl. 97. 120—122. 126—130; Iustin II, 5 (nach Hdt. mit Einlagen aus Ktesias Vgl. Gutschmid, Kleine Schrift. V, 106); Strab. XVI, 737. Ktesias Pers. 17 läßt den König ohne nähere Angabe der Richtung fünfzehn Tagemärsche vordringen. Beachtenswert ist die Angabe Strabons VII, 305, daßs Dareios in der sogenannten Einöde der Geten zwischen Istros und Tyras (Dnjestr) mit seinem ganzen Heere vor Durst fast umgekommen wäre und sich nur durch sehleunigen Rückzug gerettet hätte.

<sup>3)</sup> Hdt. IV, 135. Ktesias Pers. 16 (daraus Iustin II, 5) giebt den Verlust des Dareios auf 80 000 Mann an. Diese Angabe könnte höchstens auf ungefährer Schätzung beruhen, sie ist aber auch sonst zweifelhaft. Vgl. Gutschmid, Klein. Schrift. III, 439; V, 107.

<sup>4)</sup> Hdt. IV, 136. Die blofse Thatsache ist vollkommen glaublich, da es den Skoloten darauf ankommen mußte, das königliche Heer durch Abschneiden der Rückzugslinie gänzlich zu vernichten.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 450 und S. 518, Anm. 6.

<sup>6)</sup> Hdt. IV, 137. Vgl. Nep. Milt. 3 (freie Reproduktion Herodots).

<sup>7)</sup> Hdt. IV, 140-142. Vgl. Ktet. 16.

bracht. Skythische Reiterschwärme setzten freilich über die Donau und streiften bis zur Cherronesos <sup>1</sup>.

Gefährlicher waren die Aufstände hellenischer Städte am Bosporos und Hellespontos. Einzelne Flottenkontingente waren bereits auf eigene Faust von der Donau nachhause gefahren, und auf die Kunde von der schlimmen Lage des persischen Heeres erhoben sich die Byzantier und Kalchadonier. Letztere zerstörten die Brücke über den Bosporos, so dass Dareios von Sestos aus zu Schiffe nach Asien übersetzen mußte <sup>2</sup>. Abydos und andere Städte brannte er nieder, weil er befürchtete, dass diese den Skythen Schiffe zur Überfahrt stellen möchten <sup>3</sup>. In Europa blieb Megabazos mit achtzigtausend Mann zurück, um die widerspenstigen hellespontischen Städte zu unterwerfen und die persische Herrschaft über Thrakien auszudehnen <sup>4</sup>. Miltiades verließ die Cherronesos und kehrte dahin wahrscheinlich erst zur Zeit des ionischen Aufstandes wieder zurück <sup>5</sup>. Koes wurde zum

<sup>1)</sup> Nach Hdt. VI, 49 hätten die Skythen, von Dareios aufgereizt, sich zusammengeschart und wären bis zur Cherronesos gekommen. Miltiades hätte, ohne ihren Angriff abzuwarten, die Halbinsel verlassen. Vgl. dazu S. 523, Anm. 1. Die Nachricht von dem Vordringen der Skythen (vgl. auch Strab. XIII, 591) ist gewiß keine bloße Erfindung, wenngleich Miltiades zweifellos wegen seiner Haltung an der Donau vor den Persern flüchtete. Die Geschichte von den zur Verabredung eines gemeinsamen Angriffes gegen Persien nach Sparta geschickten Sendlinge der Skythen (Hdt. VI, 84) dürfte wahr sein, aber in die Zeit der Verhandlungen des Aristagoras gehören, der sie als "Lockvögel für seine phantastischen Pläne" brauchen konnte. Gutschmid, Kleine Schrift. III, 440 (= Encycl. Britan. Scythia, p. 578) weist darauf hin, daß die Skoloten eine staatliche Organisation besaßen und lebhafte Beziehungen zu den Ioniern in den pontischen Pflanzstädten unterhielten.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 26. Vgl. IV, 143. 144; V, 2. Nach Ktes. Pers. 17 hätten sich die Kalchadonier nur bemüht, die Brücke abzubrechen, Dareios hätte sie aber überschritten. Indessen nach Hdt. IV, 143; V, 11 ging Dareios zu Schiffe über den Hellespontos. Er hätte das schwerlich gethan, wenn die bequeme Schiffsbrücke passierbar gewesen wäre.

Strab. XIII, 591. Über die Verbrennung Kalchadons berichtet Ktes.
 Pers. 17.

Hdt. IV, 143, 12; 144, 8; V, 2, 7: ταῦτα γάρ οἱ ἐνετέταλτο ἐκ Δαρείου, Θρηίκην καταστρέφεσθαι.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 10. Nach Nep. Milt. 3 wäre er nach Athen gegangen. L. Herbst, Philol. XLIX (N. F. III), 145 schließt dagegen aus Markellin. Thuk. A. 3, 6 (οὖτος οὖν ὄντων αὐτῷ παίδων ἐξ ἀττικῆς γιναικός, ὅμως ἐπιθυμῶν δυναστείας λαμβάνει Θρακῶν βασιλέως Ολόρου θυγατέρα Ήγησιπύλην πρὸς γάμον), daßs sich Miltiades damals zu dem Dynasten der thrakischen Sapaier begab und dessen Tochter heiratete, um mit dessen Unterstützung die Herrschaft über die Cherronesos wiederzugewinnen. Früher wäre er ja bereits im Besitze der Herrschaft ge-

Lohne für seine guten Dienste bei dem Kriegszuge zum Herrscher in Mytilene eingesetzt, Histiaios erhielt auf seinen Wunsch das zwischen dem Prasias-See und dem Pangaion-Gebirge am Strymon belegene Gebiet von Myrkinos im Edonerland. Als letzterer aber in der dichtbevölkerten, holz- und metallreichen Gegend, wie er es von vornherein beabsichtigt hatte, eine Stadt anzulegen begann, erregte er das Misstrauen des Megabazos <sup>1</sup>. Er wurde auf dessen Veranlassung von Dareios in schmeichelhafter Form und mit der Ehre eines Tischgenossen des Königs an den Hof befohlen <sup>2</sup>.

Megabazos hatte seine Operationen mit einem Angriffe auf Perinthos begonnen und die Stadt nach tapferm Widerstande genommen 3. Dann wandte er sich nach Westen und unterwarf die Städte und Stämme des thrakischen Küstenlandes bis zum Strymon 4. In der Doriskos-Ebene am untern Hebros wurde eine königliche Festung erbaut und mit starker Besatzung versehen 5. Mehrere paionische Stämme wurden von ihren Wohnsitzen am Strymon nach Phrygien verpflanzt. Dagegen behaupteten die an und auf dem Pangaion-Gebirge, sowie die am Prasias-See wohnenden Paioner, namentlich die Pfahlbauer im See, ihre Unabhängigkeit 6. Auch Makedonien versuchte Megabazos zur Anerkennung der persischen Oberhoheit zu bewegen und schickte eine Gesandtschaft an König Amyntas, welche die Zeichen der Unterwerfung fordern sollte. Der König war zur Unterwerfung bereit, es wurden aber die Gesandten auf Anstiften des Kronprinzen Alexandros ermordet. Die Makedonen verstanden es, durch gleichzeitige Beseitigung der Dienerschaft und Fortschaffung der Wagen und sonstigen Gerätschaften die That in Dunkel zu hüllen. Die Nachforschungen, welche Megabazos mit einem Teile seiner Streitkräfte unter Führung seines Sohnes Bubares austellen liefs, führten zu keinem Ergebnis, da Alexandros durch bedeutende Geldsummen und die Hand seiner Schwester Gygaia den Bubares beschwichtigte 7. Makedonien blieb noch unab-

wesen und hätte sie nicht erst als Schwiegersohn des thrakischen Fürsten zu erlangen brauchen.

<sup>1)</sup> Hdt. V, 11; V, 23, 6-12; 124, 4. Vgl. Thuk. IV, 107. 108; Strab. VII, 331.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 23. 24.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 1-2.

Hdt. V, 2, 5; 10, 7 τὰ παραθαλάσσια δ' ὧν αὐτῆς Μεγάβαζος Περσέων κατήκοα έποίεε.

<sup>5)</sup> Hdt. VII, 59. 105-107.

<sup>6)</sup> Hdt. V, 15; 16. Rückkehr des größten Teiles der fortgeführten Paioner zur Zeit des ionischen Aufstandes: Hdt. V, 98.

<sup>7)</sup> Hdt. V, 17-21; VII, 21; VIII, 136. Die lebendige Erzählung Herodots Buselt, Griechische Geschichte. II. 2. Aufl. 34

hängig <sup>1</sup>. Infolge dieser Vorgänge scheint Megabazos beim Könige in Ungnade gefallen zu sein. Denn er ging gleich darauf mit den zur Übersiedelung bestimmten Paionern an das Hoflager nach Sardeis und kehrte nicht wieder zum Heere zurück. Sein Nachfolger wurde Otanes. Gleichzeitig bestellte Dareios seinen Stiefbruder Artaphrenes zum Satrapen von Sardeis und begab sich dann selbst nach Susa <sup>2</sup>.

Otanes ging mit großer Energie gegen die unbotmäßigen Städte vor und eroberte in rascher Folge Byzantion, Kalchadon, Antandros und Lamponion. Dann setzte er auf lesbischen Schiffen nach Lemnos und Imbros über und eroberte beide, damals noch von den Tyrsenern bewohnte Inseln 3. Die Lemnier konnten erst nach längerm Kampfe, in dem ein großer Teil von ihnen zugrunde ging, unterjocht werden. Zum persischen Statthalter von Lemnos wurde Lykaretos, ein Bruder des samischen Herrschers Maiandrios eingesetzt, der dort bis zu seinem Tode regierte 4. Als dann der ionische Aufstand ausbrach

stellt der Nachgiebigkeit des Amyntas die kühne Entschlossenheit und antipersische Haltung des Alexandros gegenüber. Sie stammt sicher aus makedonischer Überlieferung. Vgl. Duncker VI<sup>s</sup>, 545.

<sup>1)</sup> Vgl. Hdt. VI, 44, 5.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 25: καταστήσας 'Αρταφρένεα άδελφέον έωντοῦ όμοπάτριον Επαρχον είναι Σαρδίων · · · ' Ότανέα δε ἀποδέξας στρατηγόν είναι των παραθαλασσίων άγδρών. 'Αρταφρένης (pers. Artafrana) auch bei Aisch. Pers. 21, 776, 778; 'Αρταφέρνης bei Thuk. IV, 50 und spätern Autoren. Otanes (pers. Utana). Nachfolger des Megabazos nach Hdt. V, 26, 1: οὖτος ὧν ὁ Ὀτάνης · τότε διάδοχος γενόμενος Μεγαβαζω τῆς στρατηγίης. Er wurde also Befehlshaber des in Europa und gegen die Aufständischen operierenden Heeres, das einen Teil der großen königlichen Armee gebildet hatte, und heißt darum stets στρατηγός, nie υπαρχος. Vgl. V, 123: 'Αρταφρένης ο Σαρδίων ϋπαρχος καὶ 'Οτάνης ο τρίτος στρατηγός. Es standen damals noch zwei Reichsarmeen gegen die Aufständischen im Felde, die von Daurises und Hymaies befehligt wurden. V, 116 vgl. 121; VI, 7. Ein ähnliches Kommando hatte später Hydarnes als στρατηγός των παραθαλασσίων ανθρώπων. VII, 135. Artaphrenes wird immer o Σαρδίων υπαρχος genannt (V, 73. 123; VI, 1. 30. 42), ihm unterstand zugleich Ionien (vgl. S. 515) und er hatte den Befehl über die Truppen seiner Statthalterschaft (vgl. S. 518, Anm. 1). Neben ihm erscheint Oibares als Satrap von Daskyleion (VI, 33). Damit ist nicht ganz vereinbar Hdt. V, 30, wo Aristagoras, um seinen Einflus und die Macht des Artaphrenes hervorzuheben, sagt: 'Αρταφρένης μοι τυγγάνει έων φίλος. ὁ δὲ 'Αρταφρένης · · · τῶν δ' ἐπιθαλασσίων των έν τη 'Ασίη ἄρχει πάντων, έχων στρατιήν τε πολλήν και πολλάς νέας. Denn er kann nicht Oberbefehlshaber, zágavos, der Truppen diesseits des Halys (Thuk. VIII, 5; Xen. Hell. I, 4, 3; III, 1, 3; 2, 13) gewesen sein, weil Otanes und die übrigen στρατηγοί ihm sichtlich koordiniert waren. Vgl. V, 123.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 26; VI, 137—140. Vgl. über die tyrsenische (pelasgische) Bevölkerung von Lemnos Bd. I², 173 ff.

<sup>4)</sup> Hdt. V, 26-27. Über die Einnahme von Chalkadon vgl. noch Polyain VII, 11, 5.

und die persischen Streitkräfte beschäftigt waren, benutzte der wieder nach der Cherronesos zurückgekehrte Miltiades <sup>1</sup> diese Umstände zur Eroberung der nahe gelegenen Insel. Er setzte von Elaius nach Lemnos über und forderte die Überreste der tyrsenischen Bevölkerung zur Auswanderung auf. Die Bewohner von Hephaistia fügten sich ohne Widerstand, während die von Myrina es auf eine Belagerung ankommen ließen und mit Gewalt bezwungen wurden. So kam Lemnos und vermutlich auch Imbros, in den Besitz des Miltiades <sup>2</sup>, der griechische, vorwiegend wohl attische Kolonisten daselbst ansiedelte <sup>3</sup>. Wenige

<sup>1)</sup> Vgl. S. 523, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 140: ούτω δή την Αημνον έσχον Αθηναΐοί τε και Μιλτιάδης. Nep. Milt. 2, - der sonst nur darin von Hdt. abweicht, dass er die Bewohner von Lemnos (vermutlich mit Rücksicht auf Thuk. I. 8, 10) Karer nennt setzt die Eroberung der Insel vor den Skythenzug. Sicherlich thut er das nicht auf Grund einer von Hdt. unabhängigen Überlieferung, aber Ed. Meyer, Philol. XLVIII (N. F. II), 474 ff. = Forsch. zur alten Gesch. I (1892), 14 hält diese Datierung für richtig und meint, dass vielleicht schon der ältere Miltiades Lemnos erobert habe. Herodotos V, 27 muss sich dann freilich geirrt haben, aber die Gründe, die dafür E. Meyer anführt, sind keineswegs zwingend. "Vor allem", sagt er, "hätten die Perser, als sie im Jahre 493 die Chersones unterwarfen, zweifellos die Kolonisierung rückgüngig gemacht und die alten Bewohner zurückgeführt, wenn dieselben eben erst verjagt waren." Das ist aber doch eine bloße Vermutung, der die bestimmten Angaben Herodots über die Kämpfe der Perser mit den Tyrsenern von Lemnos und deren teilweise Vernichtung gegenüberstehen. Nach Diod. X, 19, 6 hätten die Tyrrhener unter ihrem Fürsten Hermon angeblich wegen gewisser Orakelsprüche, thatsächlich aus Furcht vor den Persern die Insel verlassen und sie dem Miltiades übergeben. Daher würden seit jener Zeit erzwungene Geschenke Έρμωνὲιοι χάριτες genannt. Der Fürst Hermon und die Begründung seines Verhaltens sind offenbar nur zur Erklärung des Sprichwortes erfunden worden. Mit Diod. stimmt im wesentlichen Suid. s. v. Ερμώνειος χάρις und Zenob. Prov. III, 85 überein, nur heißen die Bewohner von Lemnos, wie bei Hdt., Pelasger. Suid. und Zenob. gehen auf den Paroemiographen und Atthidenschreiber Demon zurück, während Diod. unzweifelhaft aus Ephoros schöpfte, der dann von Demon benutzt worden sein muß. Vgl. S. 9, Anm. 2 und dazu Ed. Meyer, Forschungen zur alten Geschichte I, S. 19, Anm. 2. Charax von Pergamon (Chronika, Frgm. 30, Müller III, 642 = Steph. Byz. s. v. Hagaistia) hat Ephoros und Hdt. mit einander verschmolzen, nach Hdt. setzte er an Stelle der Tyrrhener Pelasger, machte Hermon speziell zum Tyrannen von Hephaistia und liefs ihn angeblich, um die gegenüber den Athenern eingegangenen Verpflichtungen zu halten, thatsächlich aus Furcht vor der Macht des Miltiades seine Stadt übergeben. Auch bei Hesych. s. v. Έρμώνειος χάρις tritt die Furcht vor den Athener an Stelle der vor den Persern. Ahnlich Nep. Miltiad. 2.

<sup>3)</sup> Der Lemnier Antidoros, der bei Artemision zu den Hellenen überging, wird von Hdt. VIII, 11 ausdrücklich als Hellene bezeichnet. Die bereits durch den

Jahre darauf mußte er nach der Niederwerfung des ionischen Aufstandes vor den Persern flüchten, und die Insel geriet wieder unter persische Herrschaft <sup>1</sup>.

g.

Um die Zeit des Skythenzuges unternahm der von Kambyses eingesetzte Satrap Ägyptens, Namens Aryandes, einen Kriegszug gegen die kyrenaeische Pflanzstadt Barka<sup>2</sup>. Den Anlaß dazu gab ein Hilfsgesuch der Königin-Witwe Pheretime von Kyrene. Arkesilaos III., der Sohn des lahmen Battos und der Pheretime, war infolge eines mißglückten Versuches, auf gewaltsame Weise die Verfassung des Demonax<sup>3</sup> zu beseitigen und die königlichen Vorrechte wieder zu erlangen, mit seiner Mutter landesflüchtig geworden. Während diese sich nach Kypros wandte, ging er selbst nach Samos und brachte durch das Versprechen einer Landaufteilung einen starken Kriegshaufen zusammen. An der Spitze desselben kehrte er nach Kyrene zurück und bemächtigte sich der Stadt. Den meisten seiner Gegner gelang es, sich seiner Rache durch Flucht zu entziehen, einige wurden jedoch in einem Turme

Kampf mit den Persern stark verminderte tyrsenische Bevölkerung (Hdt. V, 27: τοῖσι δὲ περιεοῦσι αὐτῶν κιλ.) wanderte mindestens zum großen Teil aus. Inbezug auf die Hephaistier bezeugt es Hdt. VI, 140. Vgl. V, 26: είλε Αῆμνόν τε καὶ "Ιμβρον, ἀμφοτέρας ἔτι τότε ὑπὸ Πελασγῶν οἰκεομένας. Ähnlich Thuk. IV, 109. Vgl. auch Diod. X. 19, 6 und Charax von Pergamon a. a. O.

<sup>1)</sup> Lemnisches Kontingent in der persischen Flotte. Hdt. VIII, 11. 82.

<sup>2)</sup> Hdt. IV, 145: τον αὐτον δε τοῦτον χρόνον έγίνετο ἐπὶ Λιβύην ἄλλος στρατιῆς μέγας στόλος κτλ. Nach Wiedemann, Gesch. Agyptens (Leipzig 1880), 236 müßte der Zug gegen Barka spätestens im Herbst 518 unternommen worden sein. Denn Aryandes wurde einige Zeit nach der Expedition (ἐστέρψ χρόνω τούτων) infolge von Übergriffen hingerichtet (Hdt. IV, 166), und bei Polyain VII, 11, 7 hat sich die glaubwürdige Nachricht erhalten, dass Dareios zur Beruhigung der durch die Gewaltthaten des Aryandes zum Aufstande getriebenen Ägyptier selbst nach Memphis gekommen wäre, und sie wegen des Todes des Apis in großer Betrübnis gefunden hätte. Vgl. A. v. Gutschmid, Philol. XI (1856), 146. Aus der Serapeum-Stele im Louvre ist nun bekannt, dass ein Apis am 13. Pachons im vierten Jahre des Dareios = Ende 517 starb. Indessen ist es nicht ganz sicher, dass Dareios gerade beim Tode dieses Apis in Agypten war. Aus dem Jahre 31 = 490 berichtet eine Serapeum-Stele von Bauten bei Gelegenheit der Wiederauffindung eines Apis (Wiedemann a. a. O. 234). Es ist möglich, dass Dareios beim Tode seines Vorgängers, etwa 493, in Ägypten war. Vgl. Aristot. Rhet. II, 20 und Unger, Abhdl. der bayer. Akad. der Wissensch. XVI (1882), 312. Auch nach der Priestergeschichte bei Hdt. II, 110 (vgl. Diod. I, 58) müßte Dereios nach dem Skythenzuge in Ägypten gewesen sein. Vgl. jedoch wiederum Wiedemann, Ägypt-Gesch. 678.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. I2, S. 489f.

verbrannt 1. Zur Befestigung seiner Stellung verbündete sich Arkesilaos mit dem ägyptischen Könige Amasis, der mit dem kyrenaeischen Königshause verschwägert war und bereits mit Battos dem Lahmen gute Beziehungen unterhalten hatte 2. Ferner trat er in enge Verbindung mit der jüngern Linie seines Geschlechts, die in Barka herrschte, und heiratete die Tochter des dortigen Fürsten Alazeir 3. Nach der Eroberung Agyptens durch Kambyses suchte der kyrenaeische Herrscher sich die Gunst des Perserkönigs zu erwerben, indem er sich mit seinem Schwiegervater freiwillig unterwarf, Geschenke sandte und Tribut zahlte 4. Trotzdem fühlte sich Arkesilaos vor den Anschlägen seiner Feinde so wenig sicher, daß er nach einiger Zeit nach Barka übersiedelte 5. Dort wurde er indessen zusammen mit seinem Schwiegervater von Barkaiern und flüchtigen Kyrenaiern auf dem Markte ermordet. Auf die Kunde davon flüchtete Pheretime, die in Kyrene als Regentin zurückgeblieben war, zu dem ägyptischen Satrapen Arvandes und forderte ihn zur Bestrafung der Barkaier unter dem Vorgeben auf, dass ihr Sohn wegen seiner Treue gegen Persien getötet worden wäre 6.

<sup>1)</sup> Hdt. IV, 161—164. Polyain VIII, 47 nach Hdt. Über die auf gemeinsamen Handelsinteressen beruhende Freundschaft zwischen den Kyrenaiern und Samiern vgl. Bd. I², S. 486, Anm. 2. Um die Mitte des 5. Jahrhunderts führte Kyrene an Stelle des bisherigen euböischen Münzfusses ein Münzsystem ein, dessen Ganzstück der samischen und rhodischen Währung am nächsten stand. Numismatique de l'ancienne Afrique etc. publiée par L. Müller. Vol. I (Kopenhagen 1860), 22 sqq. Supplément (Kopenhagen 1874), 4. Brandis, Münz-, Maß- und Gewichtssystem Vorderasiens (Berlin 1866). 124. Vgl. auch Head, Historia numorum, p. 727, der den schon auf Münzen des 6. Jahrhunderts erscheinenden Löwen oder Löwenkopf durch die Annahme samischer Typen erklärt. Dagegen mit Recht Studniczka, Kyrene (Leipzig 1890) 21. Vgl. Bd. I², S. 485, Anm 2.

<sup>2)</sup> Hdt. II, 181. 182; Duncker II4, 481; VI5, 546.

Hdt. IV, 164, 16. Die einheimische, wohl der libyschen Sprache entlehnte Form ἀλάσδειρ findet sich in der kyrenäischen Inschrift im CIG. 5147.

<sup>4)</sup> Hdt. III. 13, 10; IV, 165, 7.

<sup>5)</sup> Hdt. IV, 163—165. Das Orakel, infolge dessen Arkesilaos nach Barka gegangen sein soll, ist ein vaticinium post eventum. Der Spruch beschränkt die Herrschaft der Battiaden auf acht Generationen (vier Battoi und vier Arkesilaoi) πλέον μέντοι τούτου οὐδὲ πειρᾶσθαι παραινέει. Das bestimmte Verbot, auch nur einen Versuch zur Wiederaufrichtung der Herrschaft zu machen, weist darauf hin, daß die Kyrenaier wohl nach dem Sturze des Königtums das Orakel veranlaßten und in Umlauf setzten, um die Entthronung der Battiaden als eine von Gott gebotene, unabänderliche Thatsache hinzustellen. Vgl. Pind. Pyth. IV, 63. 256. Über die Quelle der Nachrichten Herodots vgl. Ad. Schöll, Philol. X (1855), 25 ff. 419 ff. und dagegen Ad. Bauer, Die Entstehung des herodotischen Geschichtswerkes (Wien 1878), 67 ff.

<sup>6)</sup> Hdt. IV, 164-165; Ps. Herakl. Pont. 4, 2, Müller II, 212.

Kyrene und Barka gehörten zur Statthalterschaft des Aryandes 1, und dieser kam der Aufforderung nach. Da die Barkaier die Auslieferung verweigerten und die That insgesamt auf sich nahmen, so schickte Aryandes alle verfügbaren Streitkräfte seiner Satrapie, sowohl Landheer als Flotte, gegen Barka 2. Die Stadt leistete hartnäckigen Widerstand und wurde erst nach neunmonatlicher Belagerung, wie es heißt, durch schnöde Hinterlist erobert. Pheretime soll an den Hauptschuldigen die grausamste Rache genommen haben 3. Die Einwohner von Barka wurden mit Ausnahme derer, welche Battiaden waren und der Ermordung des Arkesilaos fern gestanden hatten, in die Sklaverei nach Ägypten abgeführt. Von dort brachte man sie zum König Dareios, der sie in Baktrien ansiedelte, wo das Dorf Barka noch zur Zeit Herodots bestand 4.

Auf dem Kriegszuge gegen Barka drangen die Perser weiter als je in Libyen gegen Westen vor. Sie kamen bis in die Gegend von Euesperides <sup>5</sup>. Als das persische Heer auf dem Rückmarsche Kyrene passierte, öffnete ihm die Stadt ihre Thore. Die Herrschaft der Battiaden wurde wiederhergestellt <sup>6</sup>. Nach Pheretime, die nach Ägypten

<sup>1)</sup> Hdt. III, 91.

<sup>2)</sup> Hdt. IV, 167. 200. Die Ermordung eines Vasallenfürsten konnte der Satrap nicht ungestraft hingehen lassen. Herodotos meint: αὕτη μέν νυν αἰτίη πρόσχημα τοῦ λόγου ἐγίνετο, ἀπεπέμπετο δὲ ἡ στρατιή, ὡς ἐμοὶ δοκέειν, ἐπὶ Λιβύων καταστροφῷ. Λιβύων γὰρ δὴ ἔθνεα πολλὰ καὶ παντοῖά ἐστι, καὶ τὰ μὲν αὐτῶν ἀλίγα βασιλέος ἦν ὑπήκοα (nämlich die Stämme in der Nachbarschaft Ägyptens: Hdt. III, 13; vgl. VIII, 71. 87), τὰ δὲ πλέω ἐφρόντιζε Δαρείου οὐδέν.

<sup>3)</sup> Hdt. IV, 200. Vgl. Ps. Herakl. Pont. IV, 2, Müller II, 212. Suid. v. Φερετίμα und ἐμπεδορχεῖν. Was Herodotos über die Hinterlist der Perser und die Grausamkeit der Pheretime erzählt, ist nicht unverdächtig. Er hörte die Geschichten in Kyrene, als die Dynastie der Battiaden gestürzt und eine Demokratie an ihre Stelle getreten war. Die Tendenz der Erzählung tritt namentlich am Schlusse hervor, wo Pheretime zur Strafe für ihre Grausamkeit an einer schrecklichen Krankheit stirbt. IV, 205. Es ist bezeichnend, daſs die Kyrenaier nur mit Rücksicht auf ein Orakel den Persern die Thore öffnen (IV, 203), während Arkesilaos sich aus Furcht unterwirft und dem Könige Dareios, dem Nationalfeinde der Hellenen, gute Dienste leistet. III, 13; IV, 165. Über den unehrenhaften Anschlag der Perser existierte mindestens noch eine von der herodotischen ganz verschiedene Version. Polyain VII, 28.

<sup>4)</sup> Hdt. IV, 203, 1; 204, 8.

<sup>5)</sup> Hdt. IV. 204.

<sup>6)</sup> Nach Hdt. IV, 203—204 hätte Kyrene den Persern zum Durchzuge die Thore geöffnet, aber ein nachträglicher Versuch derselben sich der Stadt zu bemächtigen, wäre an der Festigkeit der Kyrenaier gescheitert. Von weitern Schritten hätten sie abstehen müssen, da von Aryandes der Befehl zur Rückkehr eingetroffen wäre. Darnach hätte also Kyrene seine Unabhängigkeit behauptet. In-

zurückging und dort starb, regierte Battos IV. der Schöne, auf den als letzter König Arkesilaos IV. folgte 1. Dieser errang im Jahre 462 (Pyth. 31) einen pythischen Sieg, welcher dem Pindaros Gelegenheit gab, sich in einem an den König gerichteten Siegesliede für die Zurückberufung des Kyrenaiers Damophilos zu verwenden, der wegen Beteiligung an einem Aufstande verbannt war und in Theben die Gastfreundschaft des Dichters genoß 2. Der Aufstand war bewältigt worden, aber die Lage eine schwierige geblieben, so dass weise und versöhnende Maßregeln erforderlich waren 3. Arkesilaos ließ, um sein wankendes Regiment zu stützen, in Hellas Truppen werben und eine Schar Kolonisten sammeln, die sein Schwager Karrhotos nach dem in äußerst fruchtbarer Gegend gelegenen Euesperides, dem späteren Berenike und heutigen Bengasi, führte 4. Als um die Mitte des 5. Jahrhunderts die Dynastie der Battiaden beim Tode des Arkesilaos IV. in Kyrene gestürzt wurde, zog sich der Thronerbe Battos nach Euesperides zurück. Während er dort Unternehmungen zur Wiederherstellung des Königtums plante, wurde er getötet, womit die Herrschaft

dessen Herodotos folgte einer mit Fabeln durchsetzten kyrenäischen Überlieferung, welche den Thatbestand zum Ruhme der Stadt verschleierte oder umgestaltete. Menekles erzählte dagegen in seinen Libyka, daß Pheretime nach der Ermordung ihres Sohnes selbst die Regierung geführt und ihren Enkel (Battos IV.) zum Könige eingesetzt hätte. Die Feinde ihres Sohnes wären von ihr nach Ägypten geschickt und dort von Aryandes hingerichtet worden. Mit Hilfe eines königlichen Heeres hätte sie dann die Kyrenaier unterjocht. Müller, Fr. Hist. Gr. IV, 449. Dieser Bericht, dessen Quelle fraglich ist, steht mit der Thatsache der Wiederherstellung der Battiaden-Herrschaft mehr im Einklange als der herodotische.

1) Hdt. IV, 163; Ps. Herakleid. Pont. II, 3, Müller II, 212.

2) Pind. Pyth. IV und Schol. (Böckh 342 ff.). Hinweis auf den Aufstand und den guten Erfolg der Fürsprache Pyth. V, 10 ff. Vgl. Mezger, Pindars Siegeslieder (Leipzig 1882), 223 ff. 227 ff. Vgl. ferner IV, 273 und Schol. Die fünfte, gleichfalls an den König gerichtete Ode wurde wahrscheinlich an dem Karneenfeste in Kyrene gesungen, bei dem aber der Dichter schwerlich selbst anwesend war. Vgl. Leop. Schmidt, Pindars Leben und Dicht. 303; Mezger a. a. O. 230; Studniczka, Kyrene, S. 74 ff.; Rehm, Commentationes philol. semin. philol. Monacensis (München 1891) 148 ff.

3) Vgl. namentlich Pyth. IV, 270 ff.

4) Über die Kolonisierung (ἐποικία) von Euesperides vgl. Theotimos ἐκ τοῦ πρωίτου περὶ Κυρήνης Müller IV, 517, 1 (Schol. Pind. Pyth. V, 33); Schol. Pyth. IV, 61. 458. Fruchtbarkeit von Euesperides: Hdt. IV, 198. Über die Geschichte der Stadt vgl. Numismatique de l'Ancienne Afrique etc. par. L. Müller (Kopenhagen 1860), 69. Die Münzen der ersten Münzperiode mit dem Kopfe des ammonischen Zeus (Legende: ΕΥΕΣ) und dem Silphion stimmen in Gewicht und Prägung mit den gleichzeitigen von Kyrene und Barka überein. Vgl. Numismatique d. l'Anc. Afr. a. a. O., Nr. 117 ff. 287 ff.; Head, Historia numorum 728 und die Bd. I², S. 485, Anm. 2 angeführten Schriften.

der Battiaden ihr Ende erreichte. In Kyrene wurde eine Demokratie eingerichtet <sup>1</sup>.

## h.

Während die persischen Heere im Süden, auf der Nordküste Afrikas, und im Norden, in den thrakischen Küstenländern, die Herrschaft des Großkönigs weiter ausdehnten oder befestigten, beschäftigte sich dieser bereits mit Plänen zur Unterwerfung von Hellas. Fünfzehn angesehene Perser wurden auf zwei sidonischen Trieren zur Erforschung der hellenischen Küsten abgeschickt. Als Wegweiser sollte ihnen der berühmte Arzt Demokedes aus Kroton dienen, der im Gefolge des Polykrates gefangen genommen, zum Sklaven gemacht und nach der Hinrichtung des Oroites nach Susa gebracht worden war, wo er durch glückliche Heilungen des Königs 2 und der Königin Atossa sich reiche Geschenke, Ansehen und Gunst erworben hatte, ohne jedoch, wie er es wünschte, frei zu werden. Durch Vermittelung der Atossa gelang es ihm durchzusetzen, dass er den Kundschaftern als Führer beigegeben wurde. Die Perser befuhren die griechischen Küsten, nahmen alle wichtigen Punkte in Augenschein und machten darüber Aufzeichnungen 8. Sie kamen schliefslich nach Grofsgriechenland, wo Demokedes in Taras durch den dortigen König Aristophilidas aus ihren Händen befreit wurde. Demokedes gelangte in seine Heimat und verlobte sich mit der Tochter des berühmten Ringers Milon. Perser in Kroton seine Auslieferung nicht durchsetzen konnten, kehrten sie unter mancherlei Fährlichkeiten nach Asien zurück 4.

Nicht lange darauf ließ sich der aus Athen vertriebene Tyrann Hippias mit seiner Familie in Sigeion nieder <sup>5</sup> und setzte alle Hebel in Bewegung, um seine Zurückführung mit persischer Hilfe zu erwirken <sup>6</sup>. Die Anknüpfung von Beziehungen zum königlichen Hofe vermittelte sein Schwiegersohn Aiantides, ein Sohn des lampsakenischen Tyrannen Hippoklos, der ebenso, wie sein Vater, beim Großkönige

Ps. Herakl. Pont. IV, 4, Müller II, 212. Vgl. Schol. Pind. Pyth. IV, 63.
 Hdt. IV, 163. Vgl. S. 533, Anm. 5.

J. Geoffroy, L'accident du roi Darius (Hdt. III, 129, 130), Revue d. Philol. 1880, 20 sqq.

<sup>3)</sup> Hdt. III, 136.

<sup>4)</sup> Hdt. III, 129—138. Eingehende und instruktive Besprechung der Geschichte des Demokedes bei Grote, Gesch. Gr. II\*, 508 ff. Nach Hdt. III, 134 wären die Kundschafter bereits kurz vor dem Skythenzuge abgeschickt worden.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 397, Anm. 4 und S. 449, Anm. 3.

<sup>6)</sup> Hdt. V, 96: παν χρημα έκίνεε κτλ.

viel vermochte <sup>1</sup>, Zugleich hetzte Hippias den sardischen Statthalter Artaphrenes gegen Athen auf und stimmte ihn für sich günstig. Diese Umtriebe wurden den Athenern bekannt. Sie schickten Gesandte nach Sardeis, die den Satrapen bestimmen sollten, ihren Verbannten kein Gehör zu schenken. Artaphrenes forderte jedoch unter Drohungen die Wiederaufnahme des Hippias. Die Athener lehnten die kategorische Forderung ab und betrachteten sich infolge dessen als im Kriegszustande mit den Persern befindlich <sup>2</sup>. Es traten aber bald Ereignisse ein, welche den Satrapen vorläufig von Unternehmungen gegen Athen abzusehen nötigten.

Im Jahre 500 kamen naxische Aristokraten, die vom Volke vertrieben waren, nach Miletos<sup>3</sup>, wo damals als Stellvertreter ihres

Vgl. S. 385, Anm. 4. Dazu Thuk. VI. 59, 4: ἐχώρει ὑπόσπονδος ἔς τε Σίγειον καὶ παρὰ Αἰαντίδην ἐς Αἀμψακον, ἐκεῖθεν δὲ ὡς βασιλέα Δαρεῖον, κτλ.

Hdt. V, 96: οὐχ ἐνδεχομένοισι δέ σφι ἐδέδοχτο ἔχ τοῦ φανεροῦ τοῖσι Πέρσησι πολεμίους εἶναι.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 30 ff. Für die Chronologie kommen hauptsächlich folgende Data in Betracht: Miletos wurde von den Persern eingenommen ἔχεφ ἔτεϊ ἀπὸ τῆς ἀποστάσιος τῆς Αρισταγόρεω. Hdt. VI, 18. Dann sofortige Unterwerfung Kariens. VI, 25. Überwinterung der persischen Flotte bei Miletos, im nächsten Jahre Eroberung der Inseln Chios, Lesbos, Tenedos. Hdt. VI, 31: o de vaurixos στρατός Περσέων χειμερίσας περί Μίλητον τῷ δευτέρῳ ἔτεϊ ως ἀνέπλωσε, αίρέει εὐπετέως τὰς νήσους 21λ. Vgl. VI, 42. Im nächsten Frühjahr kommt Mardonios nach Ionien. Hdt. VI, 43, 1: αμα δὲ τῷ ἔαρι .. Μαρδόνιος ὁ Γοβρύεω κατέβαινε ἐπὶ θάλασσαν, στρατόν πολλόν μέν χάρτα πεζόν άμα άγόμενος πολλόν δε ναυτιχόν κτλ. Seine Flotte scheitert am Athos in der kalten Jahreszeit. Hdt. VI, 44, 19 (¿/yɛï). Im folgenden Jahre schickt Dareios zuerst einen Boten an die Thasier und befiehlt ihnen, ihre Mauern niederzureißen. Dann sendet er Herolde teils nach Hellas, um die Zeichen der Unterwerfung zu fordern, teils nach den Seestädten des Reiches, um Flottenrüstungen anzuordnen. Hdt. VI, 46, 1: δευτέρφ δὲ ἔτεῖ τούτων ὁ Δαφείος πρώτα μεν Θασίους χτλ. 48, 1: μετά δε τούτο άπεπειράτο ο δαρείος τών Έλλήνων · · διέπεμπε ων κήρυκας άλλους άλλη κελ. Im folgenden Jahre Sammlung der Truppen in Kilikien, Zug des Datis, Schlacht bei Marathon, Herbst 490 (vgl. § 20), Hdt. VI, 95, 6: παρεγένοντο δε καὶ αι Ιππαγωγοί νέες τάς τῷ προτέρ ω ἔτει προείπε τοῖσι έωντοῦ δασμοφόροισι Δαρείος έτοιμάζειν. Diese Zeitbebestimmungen stehen vortrefflich mit einander im Einklange, so dass Hdt. VI, 95, 15, wo der Zug des Mardonios im Widerspruche mit den vorhergehenden Angaben nur ein Jahr vor den des Datis (τῷ προτέρψ ἔτεϊ) gesetzt wird, verschrieben sein muſs, vielleicht aus τρίτφ πρότερον ἔτεῖ. Miſslungene Erklärungsversuche u. a. bei Clinton Fast. Hell. II<sup>3</sup>, 299. Kägi, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. VI, 468. Duncker VII<sup>5</sup>, 30, 1 folgt Kägi. Vgl. darüber Gelzer, Burs. Jahresb. 1873 III, 1063. Stein zu Hdt. a. a. O. (4. Aufl. 1882). Über das Irrtümliche in der Chronologie Weißenborns (Hellen 82ff.) vgl. Grote II, 584 (Deutsche Übers., 2. Aufl., Berlin 1881). Herodotos rechnet hier nach Kriegsjahren von Frühjahr zu Frühjahr. Es

in Susa zurückgehaltenen Gastfreundes Histiaios, dessen Schwiegersohn und Vetter Aristagoras herrschte 1. Dieser ging auf ihr Ansuchen, ihnen zur Rückkehr zu verhelfen, bereitwillig ein. Nach Herodotos benutzte er die Gastfreundschaft des Histiaios nur als willkommenen Vorwand, in Wahrheit hoffte er die Herrschaft über Naxos zu erlangen, wenn die Vertriebenen mit seiner Hilfe zurückgekehrt wären. Es gehörten aber zu diesem Unternehmen beträchtliche Streitkräfte, da die reiche und blühende Insel zahlreiche Kriegsschiffe hatte, und ihr Heerbann auf achttausend Hopliten geschätzt wurde 2. Aristagoras wandte sich also an den Statthalter Artaphrenes, dem er einen Plan zur Unterwerfung nicht nur von Naxos, sondern aller Kykladen vorlegte. machte sich anheischig, das Unternehmen mit hundert Kriegsschiffen auszuführen und zusammen mit den naxischen Exulanten die Kosten des Kriegszuges zu bestreiten. Augenscheinlich ging Aristagoras darauf aus, sich unter persischer Oberhoheit ein Seereich zu erobern. Bis auf die Zahl der Schiffe, die verdoppelt werden sollte, erklärte sich Artaphrenes, vorbehaltlich der Genehmigung des Königs, mit dem Plane einverstanden. Dareios stimmte zu, und nun erhielten die zur Statthalterschaft des Artaphrenes gehörenden Seestädte den Befehl, zum Frühjahre (499) zweihundert Kriegsschiffe auszurüsten. Zugleich wurde aus Persern und Kontingenten anderer Völkerstämme ein Landheer gebildet 3. Den Oberbefehl über die Expedition erhielt aber nicht Ari-

steht, wie Gelzer und Stein richtig bemerkt haben, folgende Reihenfolge von Ereignissen fest: 491 Unterwerfung der Thasier, persische Herolde in Hellas, Flottenrüstungen, 492 Zug des Mardonios, 493 Unterwerfung der Inseln, Sommer oder Herbst 494 Eroberung von Miletos, zwischen Frühjahr und Herbst 499 Abfall des Aristagoras. Der Abfall fand gegen Ende Sommer statt, denn im Frühjahre segelte die persische Expedition gegen Naxos aus (Hdt. V, 31, 20) und kehrte nach viermonatlicher Belagerung nach Myus zurück (Hdt. V, 34, 8). Dort lag noch die Flotte, als die Erhebung ins Werk gesetzt wurde (Hdt. V, 36, 21). Mit dieser Datierung stimmt Thuk. IV, 102 überein, wo die Begründung von Amphipolis, die im Archontenjahre 437/6 erfolgte, gesetzt wird ένὸς δέοντι τριακοστώ έτει nach der Aussendung athenischer Kolonisten nach dem Strymon, die bei Drabeskos vernichtet wurden, und diese wiederum ἔτεσι δύο καὶ τριάκοντα ΰστερον nach dem Kolonisationsversuche des Aristagoras. Letzterer fällt demnach in das Jahr 498/7; aus Hdt. ergiebt sich aber, dass Aristagoras noch in dem Jahre der Verbrennung von Sardeis, im Sommer nach dem Ausbruche des Aufstandes, nach dem Strymon ging. Vgl. S. 548, Anm. 7.

<sup>1)</sup> Hdt. V. 30, 4.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 28, 3; 30, 8; 31, 5.

<sup>3)</sup> Hdt. V. 32, 5. Den Kern der Flotte bildeten die Kontingente der ionischen Städte (vgl. V, 33, 2: — τὴν Ἰάδα στρατιήν), aber auch die Karer hatten Schiffe stellen müssen. Vgl. Hdt. V, 37.

stagoras, sondern der Perser Megabates, ein Vetter des Königs<sup>1</sup>. In Miletos ging das Landheer an Bord der dort versammelten Flotte. Um die Naxier zu überraschen, gab Megabates vor, das die Expedition nach dem Hellespontos bestimmt wäre und fuhr nordwärts, aber im chiischen Hafen Kaukasa wartete er Nordwind ab und setzte alsdann nach Naxos über<sup>2</sup>.

Die Naxier waren jedoch rechtzeitig gewarnt worden 3 und hatten bei der Ankunft der feindlichen Flotte nicht nur ihr Hab und Gut nach der Stadt geschafft, sondern sich auch mit Vorräten versehen und ihre Mauern ausgebessert. Megabates stiels auf so kräftigen Widerstand, daß er nach vier Monaten die Belagerung aufhob. Seine Kriegskasse war erschöpft und auch die beträchtlichen Summen, die Aristagoras zugeschossen hatte, waren verbraucht, ohne daß sich die baldige Einnahme der Stadt voraussehen ließ. Nach Erbauung einer Veste für die naxischen Exulanten kehrte die Expedition nach dem Festlande zurück 4.

Das Unternehmen, an das Aristagoras so große Verheißungen geknüpft hatte, war gänzlich fehlgeschlagen. Er sah sich auch außerstande, seine Verpflichtungen inbezug auf Ersetzung der Kriegskosten
zu erfüllen. Außerdem hatte er sich mit Megabates überworfen und
befürchtete daher, daß er um seine Herrschaft über Miletos kommen
würde. Während er sich in dieser übeln Lage mit Gedanken an einen
Abfall vom Könige beschäftigte, erhielt er von seinem Schwiegervater
aus Susa eine geheime Botschaft, die ihn förmlich dazu aufforderte.
Histiaios hoffte nämlich, daß der Ausbruch eines ionischen Außtandes
ihm die Rückkehr in die Heimat ermöglichen würde <sup>5</sup>. Bei einer ver-

<sup>1)</sup> Hdt. a. a. O. vgl. 33, 20.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 33. Über den Hafen Kaukasa vgl. Bd. I3, S. 314, Anm. 4.

<sup>3)</sup> Nach Hdt. V, 33, 22 durch Megabates selbst infolge eines Konfliktes mit Aristagoras. Der Konflikt ist allerdings eine Thatsache, aber die Geschichte, welche Herodotos darüber erzählt, offenbar eine blofse Fabel. Megabates veranlaſste schwerlich selbst die Benachrichtigung der Naxier. Vgl. Duncker VII<sup>6</sup>, 34, 1.

<sup>4)</sup> Hdt. V, 34.

<sup>5)</sup> Hdt. V, 35. Beloch, Gr. Gesch. I, 348, Anm. 1 sucht Aristagoras von dem Vorwurfe "kleinlicher, persönlicher Motive", auf die Hdt. wie gewöhnlich alles zurückführe, zu befreien. Offenbar hätte Aristagoras gesehen, daß er die Bewegung nicht zurückhalten könnte, und es darum für das Klügste gehalten, ihre Leitung selbst zu übernehmen. Die von Hekataios mittel- oder unmittelbar abhängige Darstellung Hdts. ist allerdings gegen Aristagoras parteiisch eingenommen, aber die Handlungen dieses Mannes rechtfertigen doch wohl das Urteil Hdts. über seine Motive.

traulichen Besprechung mit seinen Parteigenossen rieten alle zur Erhebung, nur der Geschichtschreiber Hekataios, der durch seine Reisen und Forschungen die ungeheueren Hilfsquellen des persischen Reiches kennen gelernt hatte, sprach sich dagegen aus, indem er alle Völker, über welche Dareios herrschte, aufzählte und die Macht des Großkönigs schilderte 1. Als trotzdem der Aufstand beschlossen wurde, legte er dar, dass man durchaus danach trachten müßte, die See zu beherrschen. Dazu hätte man aber nur dann gute Aussicht, wenn man sich der von Kroisos in das Apollon-Heiligtum der Branchiden zu Didyma gestifteten Schätze bemächtigte und damit die Kriegskosten bestritte. Man entzöge die Tempelschätze nur dem Feinde, wenn man sie selbst nähme. Auch mit diesem Vorschlage drang Hekataios nicht durch 2. Die Versammelten beschlossen sofort zu handeln, da der Moment zum Losschlagen günstig schien. Sie schickten einen aus ihrer Mitte, Iatragoras, zu der von Naxos zurückgekehrten Flotte, die noch im untern Maiandros bei Myus lag, wo das persische Landheer ausgeschifft worden war 3. Iatragoras sollte den Versuch machen, die den Persern ergebenen Tyrannen festzunehmen und mit einem Schlage die ganze Flotte zu gewinnen. Der Anschlag glückte. Die Flottenmannschaften waren gewifs von vornherein der Sache des Aufstandes günstig. Viele Tyrannen wurden gefangen genommen und später von Aristagoras an ihre Städte ausgeliefert. Von diesen meist unangetastet gelassen, begaben sie sich ins persische Lager und nahmen am Feldzuge gegen ihre Vaterstädte teil 4.

Um das Volk für die Bewegung zu gewinnen, legte Aristagoras der Form nach seine Herrschaft über Miletos nieder und führte eine demokratische Verfassung ein. Dann vertrieb er die noch übrigen Tyrannen und veranlasste jede Stadt als Oberbeamte Strategen zu erwählen. Diese bildeten einen gemeinsamen Kriegsrat, dem die Leitung der Operationen oblag <sup>5</sup>. Binnen kurzer Frist war ganz Ionien nebst

<sup>1)</sup> Hdt. V, 35-36.

<sup>2)</sup> Nach Hdt. I, 92, 8 waren die ἀναθήματα des Kroisos im Branchiden-Heiligtume τσα τε σταθμὸν καὶ ὅμοια τοῖσι ἐν Δελφοῖσι (Hdt. I, 50 ff.). Ihr Metallwert ist auf mindestens 12 Millionen Rrmk. zu schätzen. Fr. Hultsch, Gr. und röm. Metrol. (2. Bearb., Berlin 1882), 577 ff.

Dass die persischen Truppen nicht mehr an Bord waren, ergiebt sich aus den V, 37 erzählten Vorgängen.

<sup>4)</sup> Zu denjenigen, die nicht mit heiler Haut davonkamen, gehörte Koes von Mitylene, der von seinen Mitbürgern sofort gesteinigt wurde. Hdt. V, 37-38. Vgl. VI, 9, 10.

<sup>5)</sup> Vgl. Hdt. V, 109; VI, 11. 13.

den Inseln Lesbos, Chios und Samos frei geworden. Die dorischen Städte nahmen an dem Aufstande wahrscheinlich nicht teil 1; auch die drei ionischen Städte an der Nordküste des kaystrischen Golfes: Ephesos, Kolophon, Lebedos, hielten sich zurück 2.

i.

Den Winter über behielten die Ionier Zeit zu Rüstungen. Aristagoras sah sich unterdessen nach Bundesgenossen um <sup>3</sup>. Er begab sich zuerst nach Sparta, um vor allem die Vormacht von Hellas zu thatkräftiger Unterstützung des Aufstandes zu bewegen, der immerhin durch egoistische Motive einzelner Männer hervorgerufen sein mochte, aber zur gemeinsamen Sache der ionischen Städte und zu einem nationalen Freiheitskriege geworden war <sup>4</sup>. König Kleomenes, der damals die spartanische Politik leitete <sup>5</sup>, wies das Hilfegesuch zurück <sup>6</sup>. Diese Abweisung entsprach durchaus der Zurückhaltung, welche die

<sup>1)</sup> Herodotos sagt in seiner ganzen Erzählung des Aufstandes kein Wort von den dorischen Städten. In die Bezeichnung "Ionier" können sie nicht mit eingeschlossen sein. Da Herodotos in der Geschichte des Aufstandes die Aiolier von den Ioniern unterscheidet (vgl. Hdt. V, 123; VI, 8. 28), so ist "Ionier" in dem engern Sinne zu nehmen, der die Dorier ausschließt. Vgl. Hdt. I, 142—144. 171; VII, 9 a. 5; 193 u. s. w. Hekataios wird mit seiner Meinung, daß die Erhebung nur zum Unglücke der hellenischen Städte ausschlagen könne, nicht allein gestanden sein.

<sup>2)</sup> Vgl. weiter unten S. 551, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 38, 9.

<sup>4)</sup> Das übersieht B. Niese, Hist Zeitschr. XLIII (1880), 408. Die spartanische Politik stand jedenfalls vor der Thatsache einer großen nationalen Erhebung, und es handelte sich nicht mehr darum "um des Aristagoras willen mit König Dareios anzubinden", sondern um die Unterstützung des Unabhängigkeitskampfes der Ionier.

<sup>5)</sup> Vgl. Hdt. V, 74; VI, 76. Daß Kleomenes im wesentlichen die Entscheidung hatte, bestreiten E. Curtius, Gr. Gesch. I<sup>5</sup>, 618 und M. Duncker VII<sup>5</sup>, 40; vgl. indessen Georg Dum, Entstehung und Entwickelung des spart. Ephorats (Innsbruck 1878), 74.

<sup>6)</sup> Die Erzählung von dem Aufenthalte des Aristagoras in Sparta hörte Herodotos (V, 49-51) von den Lakedaimoniern (49, 2). K. W. Nitzsch, Rhein. Mus. XXVII (1872), 228 denkt an Mitteilungen der Gorgo, der Tochter des Kleomenes und spätern Frau des Leonidas. Vgl. V, 51; VII, 239. Die Angabe, daß Aristagoras zur Erläuterung seiner Ausführungen eine Erztafel (vgl. H. Berger, Gesch. d. Erdkunde d. Griechen I, 76) mitgebracht hätte, ἐν τῷ γῆς ἀπάσης περίοδος ἐνετέτμητο καὶ θάλασσα τε πᾶσα καὶ ποταμοὶ πάντες ist ohne Frage historisch (vgl. S. 498, Anm. 1), obwohl sonst die Erzählung anekdotenhaft ist und Züge enthält, welche Anschauungen aus der Zeit nach den Perserkriegen wiederspiegeln. Vgl. Grote, Gesch. Gr. (2. Aufl., Berlin 1881), 534 und dagegen A. Kägi a. a. O. 442 ff.

Lakedaimonier bisher gegenüber den kleinasiatischen Verhältnissen beobachtet hatten <sup>1</sup>. Ihre Abneigung gegen überseeische Unternehmungen
war ferner durch den Verlauf der Expedition gegen Polykrates gewiß
noch gesteigert worden. Dazu kamen das wenig Vertrauen erweckende
Auftreten des Aristagoras und vor allem die für die Lakedaimonier
maßgebenden Rücksichten auf ihre peloponnesischen Interessen. König
Kleomenes trug sich mit Kriegsplänen gegen Argos, und bei den Bündnern, die zu außerpeloponnesischen Kriegszügen nur widerwillig Kontingente stellten, wäre ein Aufgebot zur Unterstützung der Ionier gewiß auf starken Widerspruch gestoßen <sup>2</sup>.

In Sparta abgewiesen, wandte sich Aristagoras nach Athen. Hier hatte er bessern Erfolg, da Athen einerseits in engen Beziehungen zu den Ioniern stand und als ihre Mutterstadt galt, anderseits mit dem Statthalter Artaphrenes bereits offen verfeindet war <sup>3</sup>. Die athenische Volksversammlung beschloß, den Ioniern zwanzig Schiffe zuhilfe zu schieken <sup>4</sup>. Im Frühjahre 498 ging dieses Geschwader unter An-

<sup>1)</sup> Vgl. S. 504, Anm. 2 und Anm. 6.

<sup>2)</sup> Die Motive der Ablehnung des Hilfegesuches liegen auf der Hand; von einem Zuge gegen Susa (Hdt. V, 20), der den Kleomenes wegen der großen Entfernung abgeschreckt hätte, war gewifs nicht die Rede. Wenn es sich auch bei einer Expedition zur Unterstützung der Ionier um keinen "Spaziergang" handelte, so war doch Kleomenes nicht ein Mann, der vor einer weitergehenden Unternehmung zurück schreckte. Wäre die Besorgnis vor dem Anwachsen der persischen Macht in dem Grade, wie es B. Niese, Hist. Zeitschr. XLIII (1880), 407 annimmt, maßgebend für Sparta gewesen, so würde die Politik, die er den Lakedaimoniern zuschreibt, äußerst thöricht gewesen sein. Hätten sich die Lakedaimonier wirklich bemüht, dem Könige keinen formellen Anlass zum Angriffe zu geben, so würde er, wie ein jeder Eroberer, einen solchen sich einfach genommen haben. Sparta musste Ionien, das so rasch und unerwartet wiedergewonnene Außenwerk von Hellas, verteidigen helfen und nach Kräften zu verhindern suchen, dass die ionischen Städte mit ihren reichen Hilfsquellen und mit ihrer großen Marine wieder in die Hände des Königs fielen und dessen Macht vergrößerten. Darum wird von den neuern Historikern die spartanische Politik getadelt. L. Herbst, Jahrb. f. kl. Philol. LXXVII (1858), 717. Busolt, Die Lakedaimonier 326. M. Duncker VII<sup>5</sup>, 40. J. Beloch, Gr. Gesch. I, 348. Das wenig Vertrauen erweckende Auftreten des Aristagoras heben namentlich E. Curtius, Gr. Gesch. I5, 618 und Ad Holm, Gr. Gesch. II, 7 hervor. Letzterer weist auch auf die Abneigung des Kleomenes gegen überseeische Unternehmungen hin. Uber die für die spartanische Politik maßgebende Bedeutung der peloponnesischen Verhältnisse, namentlich der Beziehungen zu Argos und zu den Bundesgenossen, vgl. Busolt, Jahrb. f. kl. Philol. CXXIX (1884), 154 ff.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 97, 9. Über die Verfeindung mit Artaphrenes vgl. S. 537, Anm. 2.

<sup>4)</sup> Hdt. V, 97, 18 bemerkt dazu: αὖται δὲ αἶ νέες ἀρχή κακῶν ἐγένοντο Ἑλλησί τε καὶ βαρβάροισι, wogegen sich Plut. περὶ Ἡ. κακ. 24 (Eth. 861) wendet.

führung des Melanthios nach Miletos in See. Außer den Athenern sandten vom Mutterlande nur noch die Eretrier, die seit alter Zeit mit den Milesiern befreundet waren, fünf Trieren den Ioniern zuhilfe.

Aristagoras beschlos, mit den in Miletos versammelten Streit-kräften einen plötzlichen Schlag gegen Sardeis, den Mittelpunkt der persischen Herrschaft im westlichen Kleinasien, zu führen, bevor Otanes und die anderen persischen Heerführer ihre Truppen herangezogen und sich mit Artaphrenes vereinigt hätten 1. Er selbst blieb in Miletos zurück und ernannte seinen Bruder Charopinos und einen gewissen Hermophantos zu Feldherren der Milesier. Die Flotte brachte das ionische Heer nach Ephesos, von wo Sardeis bequem in 'drei Tagemärschen zu erreichen war 2.

Während die Schiffe bei Koresos im ephesischen Gebiet zurückblieben, zogen die Ionier mit ihren Verbündeten das Kaystros-Thal auf Nebenwegen aufwärts, überschritten den Tmolos und gelangten nach Sardeis 3. Widerstandslos fiel die Stadt in ihre Hände, indessen die Burg, auf die es am meisten ankam, hielt Artaphrenes stark besetzt. Auch die Stadt mussten die Hellenen bald wieder aufgeben. Soldat zündete ein Haus an; rasch griff das Feuer in verheerender Weise um sich, da die meisten Häuser nur aus Rohr bestanden und selbst die aus Backsteinen erbauten mit Rohr bedeckt waren. dem gewaltigen Brande ging auch das ganze Heiligtum der Landesgöttin Kybele in Flammen auf, was die Lyder in ihren religiösen Gefühlen verletzte und gegen die Hellenen verbitterte 4. Das Feuer verbreitete sich namentlich im Umkreise über die äußeren Stadtteile, so daß den in der Stadt zurückgebliebenen Lydern und Persern jeder Ausweg ins Freie abgeschnitten wurde. Sie drängten sich auf dem vom Paktolos durchflossenen Marktplatze zusammen und setzten sich gegen die Ionier zur Wehr. Zugleich erhielten diese die Nachricht von dem Anmarsche starker persischer Streitkräfte. Unter diesen Umständen räumten sie Sardeis und traten den Rückzug an. Allein bei Ephesos wurden sie von den persischen Heerführern Daurises, Hymaies und Otanes erreicht und in einer Schlacht unter schweren Verlusten

<sup>1)</sup> Hdt. V, 102, 4; 101, 17. Vgl. Duncker, Gesch. d. Altert. VII<sup>5</sup>, 43, der darauf aufmerksam macht, dass, da bald nach der Ankunft der Ionier in Sardeis starke persische Streitkräfte zum Entsatze erschienen, die Befehle zur Vereinigung der Truppen mit Artaphrenes bereits vor dem Abmarsche der Ionier von Ephesos ergangen sein müssen.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 54. Xen. Hell. III, 2, 11.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 100.

<sup>4)</sup> Hdt. V, 101—102.

auf ihre Schiffe zurückgeworfen <sup>1</sup>. Die Trümmer des geschlagenen Heeres waren ohne Halt, die Mannschaften zerstreuten sich in ihre Städte <sup>2</sup>. Auch das athenische Geschwader fuhr nun nachhause, und die Athener verweigerten jede weitere Unterstützung, obschon sie Aristagoras dringend darum ersuchte <sup>3</sup>. Die Eretrier blieben dagegen in Ionien und beteiligten sich an den weiteren Kämpfen <sup>4</sup>.

Die Jonier setzten trotz der großen Niederlage den Krieg fort, denn sie hatten sich gegen den König zu schwer vergangen, als daß sie auf nachsichtige Behandlung hätten rechnen dürfen 5. Ihre Flotte-segelte nach dem Hellespontos und gewann alle Städte bis Byzantion und Kalchadon. Ebenso schlossen sich die Aiolier am elaïtischen Meerbusen und in der Troas dem Aufstande an 6. Dann fuhr die Flotte nach der Südwestküste Kleinasiens. Die Ionier hatten hier denselben Erfolg wie am Hellespontos. Der größte Teil Kariens verbündete sich mit ihnen, und selbst die Stadt Kaunos, die sich früher durchaus ablehnend verhalten hatte, machte nun mit ihnen gemeinsame Sache Die Verbrennung von Sardeis war nicht ohne tiefen Eindruck geblieben und scheint hier, wie überall, wo man über den Verlauf der Ereignisse nicht gehörig unterrichtet war, als ein Zeichen der Erschütterung der

<sup>1)</sup> Hdt. V, 102. Herodotos sagt, dass of Πέρσαι οἱ ἐντὸς Ἅλνος νομοὺς ἔχοντες nach Sardeis zuhilfe herangezogen wären. Aus Kap. 116 ersieht man, dass es Otanes, Hymaies und Daurises waren, die στρατηγοί genannt werden. Es können das keine Satrapen gewesen sein. Vgl. Krumbholz, De Asiae m. satr. pers. 22 Otanes war Befehlshaber einer Reichsarmee, Hymaies und Daurises müssen dieselbe Stellung gehabt haben. Vgl. S. 530, Anm. 2. Auf die Kunde vom Aufstande werden natürlich Truppen aus dem Innern nach Kleinasien vorgeschoben worden sein. – Charon von Lampsakos (Müller I, 33, 2) hatte in seinen Persika nichts von der Niederlage bei Ephesos erzählt, sondern nur gesagt; καὶ εἶλον τὰ περὶ Σάρδες ἅπαντα χωρὶς τοῦ τείχους τοῦ βασιληῖου ταῦτα δὲ ποιήσαντες ἐπαναχωροῦσι εἰς Μίλητον. Plutarchos περὶ Ἡρ. κακ. 24, p. 861 benutzt diesen Umstand zu einem unbegründeten Angriffe gegen Herodotos.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 102.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 103. Es ist ganz ungewiß, ob die Athener die Sache des Aufstandes verloren gaben (Duncker VII<sup>5</sup>, 45) oder ob sie von den Ioniern irgendwie verletzt wurden (Grote II, 537). Teilweise hängt die veränderte Haltung gewiß mit einer Verschiebung der Parteiverhältnisse in Athen zusammen. Vgl. § 20 h.

<sup>4)</sup> Dass die Eretrier blieben, ergiebt sich aus Hdt. V, 103. Was aber u. A. Lysanias aus Mallos in der Spezialschrift über Eretria über ihren Anteil an des Kämpsen berichtete (Plut. negi Hgod. zaz. 24, p. 861), beruht teils auf schlechter Erfindung, teils auf willkürlicher Umgestaltung und Veränderung der aus Hdt. bekannten Thatsachen.

<sup>5)</sup> Hdt. V, 103, 5.

<sup>6)</sup> Hdt. V, 103, 7. Über die aiolischen Städte vgl. V, 122 und 123.

persischen Herrschaft aufgefast worden zu sein 1. In den karischen Städten hielten keineswegs, wie in den hellenischen, die Dynasten durchweg zu Persien, sondern schlossen sich teilweise dem Aufstande an, weil im allgemeinen ihre Herrschaft nicht eine vom Könige verliehene, sondern ererbte war und die Bewegung ihnen die Aussicht bot, die persische Oberhoheit abzuschütteln 2.

Zugleich traten mit den Ioniern die Kyprier in Verbindung, deren Fürsten sich freiwillig den Persern unterworfen und dem Kambyses gegen Ägypten Heeresfolge geleistet hatten 3. Im Laufe des 6. Jahrhunderts war das hellenische Bevölkerungselement auf der Insel beständig gewachsen und Salamis das hervorragendste Fürstentum geworden 4. An den Fürsten Euelthon wandte sich die flüchtige Königin Pheretime von Kyrene und suchte von ihm, freilich vergeblich, ein Heer zu ihrer Wiedereinsetzung zu erlangen 5. Ein Urenkel oder Enkel des Euelthon, Gorgos, herrschte in Salamis, als der ionische Aufstand ausbrach 6. Onasilos, ein jüngerer Bruder des Fürsten, suchte diesen

<sup>1)</sup> Hdt. V, 103. Nach Diod. X, 25 sollen die Karer, als sie über den Abschluß eines Bündnisses das Orakel (des Apollon von Didyma nach Zenob. V, 80; vgl. Demon bei Schol. Aristoph. Plut. 1002) befragten, den Spruch erhalten haben πάλαι ποτ' ἦσαν ἄλκιμοι Μιλήσιοι. Vgl. Leutsch und Schneidewin, Paroemiogr. Gr. II, 116, 63. Allein ein solcher Spruch würde nicht ganz zu der damaligen Situation gepaßt haben. Vgl. Joh. Rud. Pomtow, Quaestionum de oraculis caput selectum, Berlin, Diss. (1881), 11 ff. Nach Zenob. a. a. O. und Schol. Aristoph. Plut. 1002 kam der Vers schon bei Anakreon vor (Bergk, P. L. Gr. III<sup>4</sup>, 278, 85). Er war zur Zeit des Aristoteles (Rose³, Frgm. 557) sprichwörtlich geworden. Flach, Gr. Lyrik II, 537 bezieht ihn auf die Niederlage der Milesier im Kriege gegen Polykrates. Offenbar hat Diod. a. a. O. den Ephoros (vgl. Frgm. 92 = Athen XII, 523) benutzt, der es liebte, durch Konstruktion geschichtlich klingender Erzählungen die Entstehung von Sprichwörtern zu erläutern. Gutschmid, Kl. Schrift. V, 209; Ed. Meyer, Forsch. zur alten Gesch. I, S. 19, Anm. 2.

Hdt. V, 118. 121. Persisch gesinnte Dynasten: Hdt. V, 37; VII, 98. Vgl. Posseldt a. a. O., S. 35 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 511, Anm. 5.

<sup>4)</sup> Duncker VI5, 510.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 532. Delphisches Weihgeschenk des Euelthon: Hdt. IV, 162. Münzen des Euelthon mit einem liegenden Widder und der kyprischen Inschrift: e. u. ve. le. to. to. se (Εὐ-Ϝέλθο[ν]νος) auf der Vorderseite und einem Henkelkreuz und der Legende: Ku (Κν[πρίων]) auf der Rückseite. Vgl. Blau, Wien. Num. Ztschr. V, 4 ff.; Samml. der Gr. Dialekt-Inschriften I; die griechisch-kyprischen Inschriften von W. Deecke (Göttingen 1883), 56 ff.

<sup>6)</sup> Hdt. V, 104, 3: ἢν ὑνήσιλος Γόργου μὲν τοῦ Σαλαμινίων βασιλέος ἀδελφεὸς νεωίτερος (dritter Bruder Philaon: Hdt. VIII, 11), Χέρσιος δὲ τοῦ Σιρώμου τοῦ Εὐέλθοντος παῖς. Nach Movers Phoenikier II, 2, 245 hätte Siromos (phönik. Hîrôm, Hûrôm) nicht zu dem hellenischen Herrschergeschlecht gehört, sondern wäre ein

zum Abfalle vom Könige zu bewegen. Da alles Zureden nichts half, so benutzte Onasilos eine günstige Gelegenheit, sich mit seinen Parteigängern der Stadt zu bemächtigen. Während Gorgos mit Hinterlassung eines starken Anhanges 1 zu den Persern flüchtete, veranlaßte Onasilos (wahrscheinlich im Winter 499/8) alle kyprischen Städte mit Ausnahme der alten phoenikischen Pflanzstadt Amathus sich der Erhebung anzuschließen 2.

Der Abfall der großen und reichen Insel hob wesentlich die Aussichten der Ionier 3. Als Onasilos Amathus belagerte, erhielt er die Nachricht, daß eine phoenikische Flotte mit einem starken persischen Heere an Bord unter Anführung des Persers Artybios gegen Kypros bestimmt wäre. Er bat infolge dessen die Ionier um Hilfe, und bald langte eine bedeutende ionische Flotte in Kypros an (Herbst 498). Bei ihrer Ankunft war indessen das persische Heer bereits von Kilikien nach der Insel gebracht worden und befand sich auf dem Marsche gegen Salamis, während die Phoenikier die weit vorspringende Nordostspitze der Insel umschifften 4. Es kam zwischen den beiden Flotten zu einer Schlacht, in der die Ionier, vor allen die Samier, mit großer Auszeichnung fochten und den Sieg errangen 5. Die ionische Flotte beherrschte nun die See, aber gleichzeitig wurden die kyprischen Fürsten in der Ebene bei Salamis von den Persern total geschlagen.

Tyrier gewesen, der vorübergebend die phönikische Herrschaft in Salamis wiederhergestellt hätte. Vermutlich wäre dieser Siromos identisch mit dem von 551 bis 532 in Tyros herrschenden Könige gleichen Namens (Hdt. VII, 98; Joseph g. Ap. 21; Euseb. Chron. I, 51. Vgl. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. I, S. 596). Bei der Mischung griechischen und phönikischen Wesens auf Kypros kann indessen ein phönikischer Name eines Mitgliedes einer hellenischen Herrscherfamilie nicht befremden, und es ist auch möglich, daß zwischen Euelthon und Gorgos noch Sohn und Enkel regierten. Vgl. Duncker VI<sup>5</sup>, 511.

<sup>1)</sup> Die salaminischen Streitwagen ließen die Kyprier im entscheidenden Moment im Stich, und Salamis nahm nach dem Siege der Perser sofort den vertriebenen Fürsten wieder auf. Hdt. V, 113. 115.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 104. Der Ausbruch des kyprischen Aufstandes wurde durch die Nachricht von der Erhebung der Ionier veranlast und ist also nicht vor Winter 499/8 anzusetzen. Anderseits behandelt Hdt. V, 108 (vgl. 105) das Eintreffen der Nachricht von der Verbrennung von Sardeis in Susa, die Belagerung von Amathus durch Onasilos und die Ausrüstung einer persischen Expedition gegen Kypros als gleichzeitige Ereignisse.

<sup>3)</sup> Die kyprischen Städte waren so bedeutend, daß sie dem Könige Xerres zum Zuge gegen Hellas ein Kontingent von 150 Trieren zu stellen hatten. Hdt. VII, 90.

<sup>4)</sup> Hdt. V, 108.

<sup>5)</sup> Hdt. V, 112.

Die Kyprier stritten zwar tapfer, Onasilos tötete sogar den persischen Feldherrn, indessen Stasanor, der Fürst von Kurion, ließ während des Kampfes mit seiner Mannschaft die andern verräterischerweise im Stich, und seinem Beispiele folgten die Streitwagen von Salamis. Das verhalf den Persern zum Siege. Onasilos, Aristokypros, der Fürst von Soloi, und viele andere wurden getötet 1. Die Salamier öffneten ihrem früheren Fürsten sofort die Thore 2. Auf die Kunde von der gänzlichen Niederlage der Kyprier fuhr die ionische Flotte nachhause. Die übrigen kyprischen Städte wurden von den Persern belagert und binnen kurzer Frist eingenommen. Den längsten Widerstand leistete die Stadt Soloi, die eine fünfmonatliche Belagerung aushielt. So wurden die Kyprier, nachdem sie ein Jahr lang frei gewesen waren, aufs neue den Persern unterthan (wahrscheinlich im Winter 498/7) 3.

## k.

Inzwischen waren von den Persern auch auf dem Festlande energische Operationen zur Niederwerfung des Aufstandes begonnen wor-

1) Hdt. V, 109-114. Über Aristokypros vgl. S. 299, Anm. 1.

 Hdt. V, 115. Gorgos regierte noch zur Zeit des Xerxes und leistete mit einem Flottenkontingent Heeresfolge gegen Hellas. Hdt. VII, 98.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 116, 1: Κύπριοι μεν δή ένιαυτον έλευθεροι γενόμενοι αυτις έχ νέης κατεδεδούλωντο. Duncker VII<sup>6</sup>, 31 rechnet dieses Jahr vom Ausbruche des Aufstandes bis zur Schlacht bei Salamis und setzt letztere in das Frühjahr des dritten Jahres des Aufstandes, da die ionische Flotte während des Sommers nach der Verbrennnng von Sardeis ausreichend an der Westküste beschäftigt gewesen wäre. Indessen die hellespontische Expedition der Ionier fand unzweifelhaft gleich nach dem Zuge gegen Sardeis statt und nahm nur kurze Zeit in Anspruch, denn Daurises und Hymaies, zwei der bei Ephesos siegreichen Satrapen (S. 544, Anm. 1), wandten sich nach dem Siege gegen die Städte am Hellespontos und an der Propontis, die doch erst von der ionischen Flotte zum Anschlusse an den Aufstand veranlafst worden waren. Hdt. V, 103; 116; 117; 122. Damit steht es völlig im Einklange, dass Daurises, während er mit der Unterwerfung der hellespontischen Städte beschäftigt war, von dem Abfalle der Karer hörte. Hdt. V, 117. Die ionische Flotte hatte sich nämlich vom Hellespontos direkt nach Karien gewandt und die Karer zum Abfalle gebracht. Hdt. V, 103. Sie könnte also sehr wohl noch im Herbste desselben Jahres, in dem Sardeis abbrannte, nach Kypros gekommen sein. Das muss man in der That nach Hdt. V, 108 und VI, 1 annehmen. Denn als Dareios von dem sardischen Brande hörte und Histiaios nach Ionien entliefs, belagerte Onasilos bereits Amathus und bat die Ionier um Hilfe, da er von der bevorstehenden Ankunft einer persischen Expedition unterrichtet worden war. Und als wahrscheinlich im Jahr 497 (S. 550, Anm. 3 und S. 553, Anm. 3) die Perser ihre Operationen gegen Miletos begannen, leisteten ihnen die Kyprier νεωστί κατεστραμμένοι (Hdt. VI, 6, 8) bereits Heeresfolge. Demnach erfolgte der Abfall der Kyprier im Winter 499/8, und ihre Unterwerfung wurde gegen Ende des folgenden Winters 498/7 mit der Eroberung von Soloi vollendet.

den. Die Heerführer, welche bei Ephesos vereinigt die Ionier geschlagen hatten, trennten sich nach dem Siege, um in je einem bestimmten Bezirke die persische Herrschaft wiederherzustellen 1. Daurises wandte sich gegen die eben abgefallenen hellespontischen Städte und eroberte noch im Sommer 498 rasch nach einander Dardanos, Abydos, Perkote, Lampsakos, Paisos. Auf dem Marsche gegen Parion erhielt er die Nachricht von dem Abfalle der Karer. führte nun sein Heer nach Karien 2, aber Hymaies, der an der Propontis operiert und Kios genommen hatte, setzte an seiner Stelle den hellespontischen Feldzug fort und unterwarf alle aiolischen Städte in der Troas 3. Gegen Ionien und die aiolischen Städte am elaïtischen Meerbusen gingen Artaphrenes und Otanes vor. Sie eroberten im Laufe des Sommers 498 Kyme und Klazomenai 4. Durch diese raschen Fortschritte der Perser wurde Aristagoras, "der, wie sich zeigte, kein Mann von hoher Seele war"5, so entmutigt, dass er nur noch daran dachte, seine Person in Sicherheit zu bringen. In einer Versammlung seiner Parteigenossen riet er eine Kolonie nach Sardinien oder Myrkinos zu führen, um eine Zufluchtsstätte zu haben, wenn sie aus Miletos weichen müßten. Hekataios schlug dagegen vor, auf der nahen, von den Milesiern kolonisierten Insel Leros eine Verschanzung als Zufluchtsort anzulegen, weil man dort leicht eine günstige Gelegenheit zur Rückkehr benutzen könnte. Aristagoras entschied sich für Myrkinos, auf das bereits Histiaios sein Auge geworfen hatte 6. Er übertrug die Leitung Milets einem angesehenen Bürger Namens Pythagoras, schiffte sich mit allen, die ihm zu folgen wünschten, nach Thrakien ein und setzte sich in den Besitz von Myrkinos. Von hier zog er in das Land der Edonen, um das als Verkehrsmittelpunkt wichtige, den Strymon-Übergang beherrschende Enneahodoi einzunehmen. Edonen erhielten die Zusage freien Abzuges, benutzten jedoch die Zeit der Waffenruhe zu einem hinterlistigen Überfalle und erschlugen gegen Ende des Jahres 498 den Aristagoras samt seiner Schar 7.

<sup>1)</sup> Hdt. V, 116.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 117.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 122.

<sup>4)</sup> Hdt. V, 123.

Hdt. V, 124: ἦν γάρ, ὡς διέδεξε, ᾿Αρισταγόρης ὁ Μιλήσιος ψυχὴν οὐκ ἄκρος κτλ.

<sup>6)</sup> Hdt. V, 124. 125. Vgl. S. 17.

<sup>7)</sup> Hdt. V, 126: έχ θε ταύτης δομεόμενος απόλλυται ύπο Θοηίχων αὐτός τε δ Αρισταγόρης και δ στρατός αὐτοῦ, πό λιν περικατήμενος και βουλομένων των Θοηίχων ὑποσπόνθων έξιέναι. Die πόλις kann nach Thuk. IV, 102, 5 nur Enneahodoi ge-

Um dieselbe Zeit, als die aiolischen Städte durch Hymaies unterworfen wurden, fanden blutige Kämpfe in Karien statt. Die Karer hatten von dem Anmarsche des Daurises Nachricht erhalten und bei den "weißen Säulen" am Marsyas, einem südlichen Nebenflusse des Maiandros, Stellung genommen 1. Sie beschlossen, die Perser, sobald sie den Maiandros überschritten hätten, anzugreifen, um sie im Falle des Sieges in den Fluss zu werfen und zu vernichten. Als der Zusammenstoß erfolgte, wurde lange und heftig gestritten, bis die Perser nach den karischen Gewährsmännern Herodots durch ihre Überzahl siegten 2. Die Geschlagenen flüchteten auf der Strafse nach Mylasa und sammelten sich in dem großen Haine des Zeus Stratios zu Labranda 3. In ihrer Bedrängnis kam ihnen ein ionisches Heer zuhilfe, Mit diesem vereinigt stellten sie sich nochmals den anrückenden Persern entgegen, wurden aber wiederum geschlagen. Auf beiden Seiten waren die Verluste groß, am meisten hatten die Milesier gelitten 4. Beim weitern Vordringen wurde jedoch das persische Heer auf dem Wege nach Pedasos von den Karern unter Anführung des Fürsten Herakleides von Mylasa

wesen sein. Über die Lage von Enneahodoi vgl. § 24. Nach Thuk. a. a. O. gehört der Untergang des Aristagoras in das Jahr 498/7. Vgl. S. 537, Anm. 3 auf S. 538. Herodotos bestimmt V, 108 die Zeit der Ereignisse bis zum Schluß des Buches mit den Worten: Έν ψ δὲ ἡ άγγελίη τε περὶ τῶν Σαρδίων παρὰ βασιλέα ἀνἡιε ... καὶ Ἰστιαῖος μεμετιμένος ὑπὸ Δαρείον ἐχομίζετο ἐπὶ θάλασσαν, ἐν τούτψ παντὶ τῷ χρόνψ ἐγίνετο τάδε κτλ. Das letzte dieser Ereignisse ist der Tod des Aristagoras. Dann fährt Hdt. VI, 1 fort: Ἰρισταγόρης μέν νυν Ἰωνίην ἀποστήσας οὐτω τελευτὰ Ἰστιαῖος δὲ ὁ Μιλήτον τύραννος μεμετιμένος ὑπὸ Δαρείον παρην ἐς Σάρδις. Danach ist der Untergang des Aristagoras nicht später als Anfang Winter nach der Verbrennung von Sardeis anzusetzen. Vgl. Unger, Philol. XLI (1882), 96.

<sup>1)</sup> Hdt. V, 118. Nach einer brieflichen Mitteilung vermutet G. Hirschfeld, daß die λευκαὶ στηλαι, bei Alabanda zu suchen wären, von wo bis zum Einfluß des Marsyas in den Maiandros drei bis vier deutsche Meilen leichten Weges sind. Im Quellgebiete des Marsyas, des heutigen Tschina, lag in der Landschaft Idrias der Bundesort der Karer und das gemeinsame Heiligtum des Zeus Chrysaoreus. Strab. XIV, 660.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 119: διαβάντων τον Μαίανδρον τῶν Περσέων, ἐνθαῦτα ἐπὶ τῷ Μαρσύη ποταμῷ συνέβαλόν τε τοῖσι Πέρσησι οἱ Κᾶρες κτλ. Nach G. Hirschfeld wäre die Schacht auf dem Wege von Alabanda nach dem Maiandros in der kleinen Ebene wenig nördlich von diesem Orte geschlagen worden. Von dort hätten die Karer den Bergweg über Alinda nach Labranda eingeschlagen. Vgl. Charles Fellows, Account of discoveries in Lycia 58.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 119, 8. Über das Heiligtum vgl. Strab. XIV, 659. Plut. Quaest. gr. 45, p. 302 a. Es sind ansehnliche Ruinen desselben erhalten. Vgl. C. Th. Newton, Discoveries at Cnidus, Halikarnassus and Branchidae II, 614.

<sup>4)</sup> Hdt. V, 120, 6.

nachts überfallen und aufgerieben. Daurises selbst kam ums Leben. Damit war der Angriff auf Karien völlig gescheitert <sup>1</sup>.

Gegen Herbst 498 kam Histiaios nach Sardeis. Er hatte durch allerlei Vorspiegelungen den König bewogen, ihn nach Ionien zu entlassen, um bei der Bewältigung des Aufstandes mitzuwirken. Da er sich aber vor Artaphrenes, der ihn durchschaute und als den wahren Urheber des Aufstandes betrachtete, nicht sicher fühlte, so flüchtete er bald zu den Chiern und veranlaßte diese, ihn nach Miletos zu bringen. Allein die Milesier nahmen ihn nicht auf, und er mußte, nachdem ein Versuch, nachts mit Gewalt in die Stadt einzudringen, fehlgeschlagen war, nach Chios zurückkehren. Dann begab er sich nach Mytilene und verschaffte sich daselbst acht Kriegsschiffe. Mit diesen fuhr er nach Byzantion und nahm die aus dem Pontos kommenden ionischen Kauffahrer weg, sofern ihm die Mannschaften nicht Gehorsam versprachen <sup>2</sup>.

Wahrscheinlich im Frühjahr 497 vereinigten die persischen Feldherren ihre Heere, um Miletos, den Herd und die Hauptburg des Aufstandes, anzugreifen. Zugleich lief eine königliche Flotte von sechshundert Kriegsschiffen aus. Sis bestand aus Kontingenten der Phoenikier, Ägyptier, Kilikier und der eben erst unterworfenen Kyprier. Ihren Kern bildeten die Phoenikier, die als alte Nationalfeinde und Handelsrivalen der Ionier sich am eifrigsten bei dem Kriegszuge beteiligten <sup>3</sup>.

Auf die Kunde von den Bewegungen des Feindes schickten die Ionier Abgeordnete zu einem gemeinsamen Kriegsrate nach dem Panionion. Die schweren Niederlagen bei Ephesos und Labranda hatten ihnen gezeigt, daß sie sich mit den persischen Heeren nicht messen könnten. Sie beschlossen daher, überhaupt kein Heer zusammenzuziehen. Jede Stadt sollte ihre Mauern selbst verteidigen. Dagegen sollten die Städte ihre sämtlichen Kriegsschiffe bemannen und so schnell als möglich nach der Insel Lade schicken. Bei dieser Insel, welche die Einfahrt in den milesischen Hafen beherrschte und auf der Rhede einen sicheren Ankerplatz gewährte, wollte man Miletos gegen

<sup>1)</sup> Hdt. V, 121. Über die Thaten des Herakleides, dessen Bruder auf persischer Seite stand (Hdt. V, 37), hatte sein Landsmann und Zeitgenosse Skylax von Karyanda (Hdt. IV, 44; Müller, Geogr. gr. I, p. XXXIII ff.; Gutschmid, Rhein. Mus. IX, 141) eine besondere Schrift verfaßt. Suid. s. v. Σχύλαξ.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 106-107; VI, 1-5. 26.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 6, 3: συστραφέντες γάρ οι στρατηγοί τῶν Περσέων και ἐν ποιήσαντες στρατόπεδον ἥλαυνον ἐπὶ τὴν Μίλητον, τἆλλα πολίσματα περὶ ἐλάσσονος ποιησάμενοι κτλ. Im Sommer 498 operierten die persischen Feldherren auf verschiedenen Kriegsschauplätzen, ihre Vereinigung gehört in das nächste Frühjahr. Vgl. auch S. 553, Anm. 3.

die feindliche Flotte decken und es auf eine Schlacht ankommen lassen 1.

Die Flotte, welche sich bei Lade versammelte, zählte 353 Kriegsschiffe 2. Die acht ionischen Städte: Miletos, Myus, Priene, Samos, Teos, Chios, Erythrai, Phokaia hatten 283 gestellt, die Lesbier 70. Das größte Kontingent war das chiische mit 100 Schiffen, dann kam das milesische mit 80 und das samische mit 60. Myus und das einst so seemächtige Phokaia hatten nur je 3 Schiffe bemannt 3. Auf dem östlichen, rechten Flügel, ihrer Stadt am nächsten, nahmen die Milesier Stellung, im Zentrum standen die Chier und Lesbier, auf dem linken Flügel die Samier 4. Die persische Flotte war der ionischen an Schiffszahl fast um das Doppelte überlegen, trotzdem befürchteten ihre Admirale nach den in der Seeschlacht bei Kypros gemachten Erfahrungen bei einem sofortigen Angriffe eine Niederlage zu erleiden. Sie ließen daher die vertriebenen Tyrannen geheime Verhandlungen im ionischen Lager anknüpfen 5.

Inzwischen fanden auf Lade lange Beratungen statt. Der phokaeische Stratege Dionysios führte aus, daß man bei strenger Disziplin und tüchtiger Einübung der Mannschaften sicher den Sieg erringen würde. Er erbot sich, den Oberbefehl zu übernehmen und erhielt ihn. Aber nach wenigen Tagen fanden die Ionier die unter der heißen Sommersonne den ganzen Tag hindurch fortgesetzten Übungen zu beschwerlich und aufreibend. Anderseits scheint Dionysios in seinem Eifer zu rücksichtslos vorgegangen zu sein <sup>6</sup>. Als Befehlshaber des

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 7. Über die Insel Lade, die jetzt durch Alluvionen mit dem Festlande verbunden ist, vgl. Arrian Anab. I, 18, 4ff. Thuk. VIII, 17. 24. Rofs, Kleinasien 137 und besonders Rayet et Thomas, Milète et le Golfe Latmique, Paris 1877; H. Kieperts Karte vom westlichen Kleinasien, Bl. X.

<sup>2)</sup> Nach Hdt. VI, 8 wären es Trieren gewesen. Da nach VI, 7 kein Schiff zuhause zurückbleiben sollte, so hätten die ionischen Städte bereits ausschließlich Trieren gehabt. Dagegen spricht jedoch Thuk. I, 14.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 8. Vier ionische Städte fehlten. Klazomenai war bereits unterworfen worden. Hdt. V, 123, 4. Außerdem vermißt man die drei Städte an der Nordküste des kaystrischen Golfes: Ephesos, Kolophon, Lebedos. Daß die Ephesier bei Lade nicht mitfochten, ersieht man aus Hdt. VI, 16. Wahrscheinlich hielten sich diese Städte vom Außstande fern. Vgl. auch S. 553, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Da die Chier in der Seeschlacht die feindliche Linie durchbrachen und dann vom Feinde verfolgt ihre beschädigten Schiffe auf den Strand bei Mykale auflaufen ließen (Hdt. VI, 16) so war die ionische Schlachtreihe nach Norden gerichtet. Auch pflegten nach hellenischem Kriegsbrauch diejenigen, in deren Gebiet gestritten wurde, den rechten Flügel einzunehmen.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 9-10.

<sup>6)</sup> Hdt. VI, 11-12. Vgl. die Bemerkungen Grotes, Gesch. Gr. II2, 546. Über

kleinsten Kontingents hatte er in der Flotte nicht den genügenden Einflus, um trotz des Widerwillens der Mannschaften seine Autorität zu behaupten. Die Disziplin lockerte sich; die Mannschaften lagerten auf der Insel in Zelten und wollten weder an Bord gehen, noch sich in Schiffsmanövern üben <sup>1</sup>. Während so infolge des Sinkens der Schlagfertigkeit der Flotte die Aussicht auf den Sieg geringer wurde, gingen die samischen Strategen auf die Anerbietungen ein, die ihnen von dem früheren Herrscher von Samos, Aiakes, Sylosons Sohn, gemacht wurden. Die Strategen versprachen, beim Beginne des Gefechts die Schlachtreihe zu verlassen, wofür Aiakes den Samiern namentlich Schonung ihrer Stadt, ihrer Heiligtümer und ihres Privateigentums zusicherte <sup>2</sup>.

Nun ging die persische Flotte zum Angriffe vor, und die griechische fuhr ihr in langer Reihe entgegen. Herodotos erklärt sich außer Stande, bestimmt anzugeben, wer sich von den Ioniern in der Schlacht gut oder schlecht gehalten hätte, weil sie sich gegenseitig beschuldigten. Beim Beginne des Kampfes verließen die samischen Schiffe bis auf 11, die gegen den Befehl ihrer Strategen blieben und zur Ehre ihrer Stadt tapfer mitfochten 3, ihre Stellung in der Schlachtlinie und fuhren nachhause. Dadurch wurde die linke Flanke der Ionier entblößt, und die Schlacht war so gut wie verloren. Die Lesbier und die Mehrzahl der übrigen fuhren gleichfalls davon. Die Chier kämpften jedoch

einen phokaeischen Goldstater aus dem Anfange des 5. Jahrhunderts mit der Aufschrift ZIONY ( $\Sigma IO\Sigma$ ) vgl. Bd.  $I^2$ , 375, Anm. 3 und dazu die Bemerkungen R. Meisters, Philol. XLIX = N. F. III, 611.

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 12, 22 ff.

<sup>2)</sup> Dass eine Übereinkunft zwischen Aiakes und den samischen Strategen geschlossen wurde, berichtet Herodotos VI, 13 (vgl. 14, 10; 22, 2) als Thatsache, wenngleich er sie damit zu entschuldigen sucht, dass die Samier erst dann auf die Anerbietungen des Aiakes eingegangen wären, als sie sich überzeugt hätten, dass die Ionier nichts Tüchtiges leisten wollten, und ein Kampf gegen die Übermacht des Großkönigs fernerhin aussichtslos wäre. Auf den Inhalt der Übereinkunft ist zu schließen aus VI, 13, 12: ἐν κέρθεϊ ἐποιεῦντο περιποιήσαι τὰ τε ἰρὰ τὰ σφέτερα καὶ τὰ ἴδια und 25, 4: Σαμίοισι μούνοισι τῶν ἀποστάντων ἀπὸ Δαρείον διὰ τὴν ἔκλειψιν τῶν νεῶν τὴν ἐν τῷ ναυμαχίη οὕτε ἡ πόλις οὕτε τὰ ἰρὰ ἐνεπρήσθη. Herodotos stellt es freilich nicht als Thatsache hin, daß die Samier auf Grund des Abkommens mit Aiakes die Schlachtreihe verließen (vgl. VI, 14, 2), da aber nur 11 samische Schiffe gegen den Befehl der Strategen zurückblieben und mitsochten, so war ohne Frage der Vorwurf des Verrates begründet, den Herodotos mögslichst zu entschuldigen und zu verschleiern sucht. Vgl. Steins Einleitzu Hdt. Ausgabe I4 (1877), 10.

<sup>3)</sup> Diesen Männern errichteten die Samier später eine Denksäule mit ihren Namen, welche Hero dotos sah. Hdt. VI, 14.

mit größter Standhaftigkeit und Auszeichnung. Mit wenigen Bundesgenossen durchbrachen sie die feindliche Linie, eroberten viele Schiffe, verloren aber auch die Mehrzahl der ihrigen. Mit den noch seetüchtigen Schiffen flüchteten sie nach ihrer Insel, die übrigen ließen sie, vom Feinde verfolgt, bei Mykale auf den Strand laufen. Die Mannschaften von den letztern suchten sich über Land nach Chios zu retten. Auf ihrem Marsche kamen sie nachts in das Gebiet von Ephesos, wo gerade die Frauen ein thesmophorisches Fest feierten. Die von ihrem Geschicke noch nicht unterrichteten Ephesier sollen sie für Räuber gehalten haben, die es auf die Frauen abgesehen hätten. Sie fielen mit aller Macht über die Chier her und erschlugen sie 1. Tapfer hatte sich in der Schlacht auch Dionysios gehalten. Als alles verloren war, segelte er geradewegs nach Phoenikien, versenkte dort phoenikische Handelsschiffe und fuhr dann mit reicher Beute nach Sicilien, wo er gegen Karthager und Etrusker Seeräuberei trieb 2.

1.

Nach der Schlacht schlossen die Perser Miletos von der Landund Seeseite ein und begannen wahrscheinlich im Sommer 497 3,

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 15—16. Die Geschichte von der Vernichtung der Chier ist durchaus rätselhaft. Eine Aufklärung des angeblichen Misverständnisses sollte doch bei gutem Willen der Ephesier möglich gewesen sein. Hdt. VI, 16 sagt: ἐόντων τῆσι γυναξὶ αὐτόθι (nicht τῶν) θεσμοφορίων. In Attika wurde das eigentliche Thesmophorienfest im Pyanopsion, also etwa Ende Oktober oder Anfang November, gefeiert. Aber nach Hdt. VII, 12 hätten die Ionier dem Dionysios nur sieben Tage lang Folge geleistet, darauf wäre Disziplinlosigkeit eingetreten. Die Perser werden schwerlich bis zum Spätherbst oder bis zum Beginne des Winters gewartet haben. Xen. Hell. V. 2, 39 redet vom θεσμοφοριάζειν der thebanischen Frauen im θέρος, in der heißen Jahreszeit. Auch in Attika gab es ein im Skirophorion (Juni/Juli) gefeiertes, mit ἰερά zu Ehren der Demeter verbundenes Frauenfest, auf das der Ausdruck θεσμοφοριάζειν angewandt wird. Schol. Aristoph. Thesm. 834; Steph. Byz. s. v. σκίρος. Vgl. dazu C. Robert, Hermes XX, 364; Erw. Rohde, ebenda XXI, 116; A. Mommsen, Bursians Jahresb. 1887 III, 371 ft.; vgl. auch S. 219 Anm.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 17.

<sup>3)</sup> Über die Zeit vgl. S. 537, Anm. 3; S. 548, Anm. 7 und S. 550, Anm. 3. Beloch, Gr. Gesch. I, 353 verlegt die Schlacht bei Lade erst in den Sommer 394 und sagt, es bedürfe keiner Bemerkung, daß sie nicht drei Jahre vor dem Falle Milets stattgefunden haben könne. Aber die Vereinigung der persischen Heerführer gegen Miletos schloß sich nach Hdt. VI, 6 offenbar unmittelbar an die getrennten Operationen im Jahre 498 an (vgl. S. 550, Anm. 3). Wenn die Perser in den Jahren 497, 496 und 495 nicht vor Miletos beschäftigt waren, so bleibt in der Folge der Kriegsereignisse eine Lücke, die auch Beloch nur für 497 auszufüllen vermag.

mit der Belagerung. Erst im sechsten Jahre nach dem Ausbruche des Aufstandes, gegen Herbst 494, gelang es ihnen unter Anwendung von allerlei Belagerungsmaschinen und nach Untergrabung der Mauern die Stadt einzunehmen. Die meisten Männer wurden getötet, die übrigen nebst Weibern und Kindern gefangen genommen und nach Susa vor den König geführt, der sie ohne weitere Strafe in der Stadt Ampe am unteren Tigris ansiedelte?. Vom milesischen Gebiet behielten die Perser das Land um die Stadt und in der Maiandros-Ebene selbst, den gebirgigen Teil gaben sie den Karern von Pedasos. Der Tempel des Apollon zu Didyma mit seinen kostbaren und denkwürdigen Weihgeschenken wurde ausgeplündert und verbrannt.

Rasch ging es nun mit der Wiederherstellung der persischen Herrschaft vorwärts. In Samos hatten "diejenigen, die einiges Vermögen besaßen", das Verhalten der Strategen durchaus gemißbilligt und gleich nach der Schlacht bei Lade auszuwandern beschlossen, ehe die Perser mit Aiakes nach der Insel kämen. Da erhielten die Ionier von den Zanklaiern eine Aufforderung an der Kale Akte in Sicilien eine Pflanzstadt zu begründen. Dieser Aufforderung leisteten jene Samier Folge und wanderten mit den Milesiern, welche entkommen waren, nach Sicilien aus 5. Die phoenikische Flotte brachte den Aiakes als einen

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 18.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 19; 20; 22: Μίλητος μέν νυν Μιλησίων ήρήμωτο.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 20, 5.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 19, 5. Bei Strab. XIV, 634 wird die Verbrennung des Branchiden-Heiligtums, sowie der andern Tempel in den abtrünnigen Städten, wovon Hdt. VI, 25 und 32 spricht, irrigerweise dem Xerxes zugeschrieben. Vgl. Fr. Leo, Verhold der 32. Philol. Vers. (Wiesbaden 1877), 68. Damals wurde unzweifelhaft auch der eherne Apollon mit dem Hirsch in der rechten und dem Bogen in der linken Hand, das berühmteste Werk des Kanachos von Sikyon, als Beutestück von Didyma nach Egbatana gebracht. Paus. I, 16, 3. Vgl. II, 10, 5; IX, 10, 2; Gelzer, De Branchidis 16; Overbeck, Gesch. d. gr. Plast. I<sup>5</sup>, 108; M. Fränkel, Arch. Zeit. 37, 89; E. Petersen ebend. 38, 22 und 192.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 22: Σαμίων δε τοῖσί τι ἔχονσι τὸ μὲν ἐς τοὺς Μηθους ἐχ τῶν στρατηγῶν τῶν σφετέρων ποιηθὲν οὐδαμῶς ἤρεσκε, ἐδόκεε δὲ μετὰ τὴν ναυμαχίην αὐτίκα βουλευομένοισι πρὶν ἢ σφι ἐς τὴν χώρην ἀπικέσθαι Αἰάκεα ἐς ἀποικίην ἐκπλέειν κτλ. VI, 25: μετὰ δὲ τὴν ναυμαχίην τὴν ὑπὲρ Μιλήτου γενομένην Φοίνικες κελευσάντων Περσέων κατῆγον ἐς Σάμον Αἰάκεα κτλ. Darnach hätten die Phoenikier noch vor der Einnahme Milets den Aiakes zurückgeführt. Allein dann heißt es bei Hdt. VI, 22, 12: τούτων (Ζαγκλαίων) ὧν ἐπικαλεομένων οἱ Σάμιοι μοῦνοι Ἰωνων ἐστάλησαν, σὰν δέ σφι Μιλησίων οἱ ἐκπεφευγότες (vgl. Thuk. VI, 4, 5), d. h. offenbar die bei der Einnahme der Stadt entnommenen Milesier. Ferner kamen die Samier nach Lokroi Epizephyrioi, als bereits in Rhegion Anaxilas regierte, also nicht vor dem Jahre 494 (Diod. XI, 48). Sie werden also wohl

um den König wohl verdienten Mann nach Samos zurück. Die Samier wurden allein von allen Aufständischen mit Schonung behandelt. Ihre Stadt und ihre Heiligtümer blieben unversehrt. Auch die Karer unterwarfen sich gleich nach dem Falle von Miletos teils freiwillig, teils wurden sie mit Gewalt bezwungen <sup>1</sup>.

Die persische Flotte überwinterte bei Miletos und lief im Frühjahre 493 aus, um die Unterwerfung Ioniens zu vollenden 2. Gleichzeitig operierte an der Küste des Festlandes ein Heer unter Harpagos. Die Städte wurden ohne erheblichen Widerstand unterworfen und samt ihren Tempeln in Brand gesteckt 3. Einen ernsteren Kampf hatte Harpagos mit Histiaios auszufechten, der nach der Schlacht bei Lade mit seinen lesbischen Schiffen den Hellespontos verlassen und die durch die Niederlage stark erschöpften Chier unterworfen hatte. Dann war er mit einem beträchtlichen, aus Ioniern und Aioliern zusammengebrachten Heere gegen Thasos gezogen, aber auf die Nachricht, dass die persische Flotte in See gegangen wäre, nach Lesbos zurückgekehrt. Von dort setzte er aus Mangel an Lebensmitteln mit seinem Heere nach dem Festlande über, um in der fruchtbaren atarneitischen Landschaft und in der Ebene des Kaïkos Getreide zu mähen 4. Bei Malene im Gebiet von Atarneus stiefs er auf Harpagos. Es entwickelte sich ein langes, hartnäckiges Gefecht, in dem die Perser schliefslich durch einen Reiterangriff siegten. Histiaios selbst wurde gefangen genommen und in Sardeis auf Befehl des Artaphrenes hingerichtet 5.

Inzwischen unterwarf die persische Flotte in rascher Folge Chios, Lesbos und Tenedos. Als Miltiades, der Fürst der Cherronesiten <sup>6</sup>, von der Ankunft der Phoenikier in Tenedos hörte, belud er fünf Schiffe mit seiner Habe und schiffte sich in Kardia mit seiner Familie nach Athen ein. Er entkam glücklich, jedoch fiel ein Schiff mit seinem ältesten

gleich nach der Schlacht bei Lade sich zur Auswanderung entschlossen, aber ihren Beschluss erst nach dem Falle Milets, dessen Belagerung die persischen Streitkräfte beschäftigte, ausgeführt haben.

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 25.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 31.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 32, 8: τὰς πόλιας ἐνεπίμπρασαν αὐτοῖσι τοῖσι Ιροῖσι. Alle Städte wurden jedoch sicherlich nicht völlig zerstört. Vgl. VI, 42, 5. Duncker VII<sup>5</sup>, 69. Über griechische Übertreibungen des persischen Strafgerichts, vgl. Grote, Gesch. Gr. (2. Aufl.) II, 550.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 26-28. Über die Fruchtbarkeit der Landschaft vgl. Strab. XIII,

<sup>62</sup> sq. Sie war damals im Besitze der Chier. Hdt. I, 160; VIII, 106.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 29-30.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 531.

Sohne Metiochos den Phoenikiern in die Hände. Metiochos wurde vor den König geführt, der ihn großmütig behandelte <sup>1</sup>.

Von Tenedos wandte sich die königliche Flotte nach dem Hellespontos und zwang im Vorüberfahren einen Teil der cherronesitischen Städte zur Übergabe. Dann schiffte sie an der Nordküste der Propontis weiter und unterwarf alle Städte von Leuke Akte bis Perinthos und Salymbria. Die Byzantier und Perinthier wagten keinen Widerstand; viele von ihnen wanderten nach Mesambria aus <sup>2</sup>. Kyzikos hatte sich bereits dem Satrapen von Daskyleion, Oibares, einem Sohne des Megabazos, ergeben. Prokonnesos und Artake wurden niedergebrannt. Schließlich kehrte die Flotte von ihrer Rundfahrt in der Propontis nach der Cherronesos zurück, wo sie die übrigen Städte mit Ausnahme von Kardia unterjochte und brandschatzte <sup>3</sup>.

Noch im Sommer 493 begann Artaphrenes mit der Neuordnung Ioniens und entfaltete eine höchst wohlthätige Wirksamkeit 4. Er entbot Abgeordnete der ionischen Städte nach Sardeis und zwang sie zur Abschließung von Verträgen, welche den Landfrieden sicherten. Die Ionier sollten fernerhin ihre Streitigkeiten auf rechtlichem Wege austragen und sich nicht mehr unter einander befehden 5. Durch die Verwüstungen des langen Krieges waren die einzelnen Städte in verschiedenem Grade betroffen worden. Artaphrenes ließ daher das Land neu vermessen und die Grundsteuer regulieren 6. Im ganzen blieben die Steuersätze fast dieselben, wie vor dem Aufstande 7, und diese Sätze galten noch zur Zeit Herodots, wenngleich sie damals infolge der Aufnahme der ionischen Städte in das attische Reich nur zum gering-

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 41; 104.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 33. Vgl. S. 490, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 33.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 42; κατὰ τὸ ἔτος τοῦτο έκ τῶν Περσέων οὐδὲν ἐπὶ πλέον ἐγένειο τοῦτων ἐς νεῖκος φέρον Ἰωσι, ἀλλὰ τάδε μὲν χρήσιμα κάρτα τοῖσι Ἰωσι ἐγένειο τοῦτων τοῦ ἔτεος. Vgl. S. 537, Anm. 3. Nach Diod. X. 25, 2 soll Hekataios als Abgesandter der Ionier den Artaphrenes zu einer maßvollen und versöhnenden Politik bestimmt haben. Da er von der Erhebung abgeraten hatte, so eignete er sich allerdings zur Vermittlerrolle, aber es ist möglich, daß bloß eine Erfindung des Ephoros vorliegt, und sehr unwahrscheinlich, daß allein die Vorstellungen des angesehenen Milesiers für die Politik des Satrapen maßgebend waren.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 42.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 516, Anm. 1.

<sup>7)</sup> Hdt. VI, 42, 12: ἐτάχθησαν δὲ σχεδὸν κατὰ ταὐτὰ τὰ καὶ πρότερον εἶχον, καὶ σφι ταῦτα μὲν εἰρηναῖα ἦν. Immerhin war bei der Erschöpfung des Landes die Steuer drückender als früher. Vgl. Duncker VII<sup>6</sup>, 69.

sten Teil wirklich erhoben wurden 1. Die Städte behielten auch ihr Stadtrecht 2, mußten jedoch die Tyrannen wieder aufnehmen 3.

#### \$ 20

# Die Unternehmungen des Dareios gegen Hellas. Übersicht über die Quellen.

Von den Persika des Charon von Lampsakos und andern ältern Geschichtserzählungen hat sich fast nichts erhalten 4. Unsere Hauptquelle für die Kriegszüge des Mardonios und des Datis und Artaphrenes ist Hdt. VI, 43 ff.; 94 ff. Die Erzählung Herodots läßt allerdings vieles im Dunkeln und behandelt die militärischen Dinge in unzulänglicher Weise, sie empfiehlt sich aber durch ihren ruhigen, sachlichen Ton und ihre ungeschminkte Kürze. Sie ist durchsetzt mit Legenden, die der Geschichtschreiber aus der mündlichen Überlieferung seiner Zeit schöpfte 5. Diese Überlieferung hatte nicht bloß vielfach eine sagenhafte Gestalt angenommen, sondern sie stand auch unter dem Einflusse des damaligen gehässigen Parteitreibens. Herodotos nimmt die Alkmeoniden gegen die Beschuldigung des Hochverrats energisch in Schutz 6. Was er von Miltiades erzählt, scheint mindestens zum großen Teil aus philaidischer Familientradition zu stammen?. Die Erzählung Herodots ist frei benutzt und mit einigen unzuverlässigen Einzelheiten bereichert bei Platon, Menex, p. 240 und Nom. III, 698 8.

Theopompos (Frgm. 167, Müller I, 306) reagierte gegen die übertriebene Verherrlichung des Sieges durch die Athener, welche bei jeder Gelegenheit auf ihre Großthat zurückkamen. Er gehörte wahrscheinlich zu denjenigen, welche die Schlacht zu einem kurzen

<sup>1)</sup> Hdt. a. a. O. (vgl. Diod. X, 25). Thuk. VIII, 5. 18.

<sup>2)</sup> Diod. X, 25, 3: απέδωκε τους νόμους ταϊς πόλεσι κτλ.

<sup>3)</sup> Das folgt aus Hdt. VI, 43, 14.

<sup>4)</sup> Bruchstück aus der Erzählung Charons vom Zuge des Mardonios: Athen. IX, 394 E = Frgm. 3 Müller Frgm. Hist. Gr. I, 32. Über Charon vgl. Bd. I<sup>z</sup>, S. 150, Anm. 3.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 98, 4: 117, 15: 118, 2.

<sup>6)</sup> Hdt. VI, 121ff.; vgl. A. Kirchhoff, Über die Abfassungszeit d. herodot. Geschichtsw. 57ff.; A. Bauer, Die Entstehung der herod. Geschichtsw. 128ff.; Themistokles 16ff. — Über den Charakter und Wert dieser Überlieferung im allgemeinen vgl. N. Wecklein, Über die Tradition der Perserkriege, Ber. d. bayer. Akad. 1876, S. 235-314.

<sup>7)</sup> Vgl. K. W. Nitzsch, Rhein. Mus. XXII (1872), 243.

<sup>8)</sup> Auf Hdt. geht auch die Deklamation des Rhetors Choricius Μιλταίδης zurück, welche R. Foerster aus dem Codex Matritensis, Nr. 101 abgeschrieben hat.

Landungsgefecht herabsetzten (Plut. d. Herod. malign. 27). Das entsprach der medischen Überlieferung, welche die Niederlagen in den hellenischen Kriegen möglichst zu verschleiern suchte. Vgl. Dion. Chrysost. Or. XI, Bd. I, p. 365 Reiske. Was Plutarchos a. a. O. gegen die Darstellung Herodots einwendet, beschränkt sich im ganzen auf allgemeine Phrasen ohne Wert.

Ephoros ist ohne Zweifel von Nepos Miltiades 4-5, Iustin II, 9 und Diod. X, 26 benutzt worden. Obwohl Iustin, der im ganzen eine verdorbenere Überlieferung bietet, mehrfach von Nepos abweicht, so stimmt er doch in charakteristischen Einzelheiten mit ihm überein! In beiden Quellen blickt die Erzählung Herodots durch. Offenbar hat Ephoros dieselbe in seiner Weise frei bearbeitet, indem er sie willkürlich oder mit Rücksicht auf eine atthidographische Quelle veränderte, mit Erfindungen oder unzuverlässigen Einzelheiten bereicherte und wunderbare Züge beiseite ließ oder rationalisierte<sup>2</sup>. Die Differenzen

<sup>1)</sup> Iustin hat übertriebenere Zahlenangaben als Nepos, es tritt ferner bei ihm Hippias als auctor belli in den Vordergrund, während ihn Nepos beiseite läßt. Anderseits stießen nach beiden Quellen im Gegensatze zu Hdt. die Plataier zu den Athenern, als diese noch in der Stadt waren, ferner veranlaßte Miltiades (worüber Hdt. nichts sagt) die Athener, sich nicht in der Stadt zu verteidigen, sondern auszurücken. (Daher wird auch die von Hdt. erzählte Debatte der Feldherren noch in die Stadt verlegt. Hier ist der Einfluß des in einer Atthis überlieferten ψήφισμα des Miltiades bemerkbar. Aristot. Rhet. III. 10, p. 1411a, v. 10; Demosth. d. f. leg. 303; Plut. Quaest. conv. I. 10, 3, p. 628f.). Endlich wird hier, wie dort die große Kampfeslust des Heeres und das Drängen des Miltiades auf rasches Ausrücken hervorgehoben.

<sup>2)</sup> Über die Arbeitsweise des Ephoros vgl. Bd. I2, 157. Über die Berücksichtigung einer Atthis vgl. die vorhergehende Anm. Die Benutzung des Ephoros durch Nepos in der Vita Milt. steht fest durch Frgm. 107 (= Steph. Byz. s. v. Πάρος) und Nep. Milt. 7. Iustin II. 9, 10 stimmt auffallend mit Isokr. Paneg. 86-87 überein. Für seinen von Hdt. abweichenden Bericht über die parische Expedition des Miltiades (Frgm. 107) hat Ephoros keineswegs aus einer beachtenswerten, von Hdt. unabhängigen Quelle geschöpft, sondern nur, wie er es auch sonst zu thun pflegte, eine sich an die Angaben Hdts. anlehnende, anscheinend geschichtliche Erzählung komponiert, um die Entstehung der sprichwörtlichen Redensart αναπαφιάζειν (nach parischer Art handeln, d. h. einen Vertrag brechen) zu erklären. Vgl. Gutschmid, Kl. Schrift. V, 209; Ed. Meyer. Forsch. zur alten Gesch. I, S. 19, Anm. 2. Mit Nepos und Iustin berühren sich mehrfach einige Suidas-Artikel, in denen ephoreisches Gut steckt. Auch nach Suid. s. v. 'Innias, Art. 1, war Miltiades der Urheber des Auszuges. Die Stärke des athenischen Heeres belief sich nach Nepos auf 9000 Mann, wozu 1000 Plataier kamen (Iustin hat 10000 Athener und 1000 Plataier), dieselbe Angabe findet sich bei Suid. Plut. Parall. 1, p. 305 b; Schol. Aristoph. Ritt. 781. Das war also die Zahl des Ephoros. Suid. s. v. Kuralysigos deckt sich mit Iustin II.

zwischen Nepos und Iustin erklären sich dadurch, daß weder dieser noch jener (d. h. Trogus Pomp. oder vielmehr dessen Quelle) sich strenge an seine Vorlage hielt, und Nepos noch aus einer andern Quelle schöpfte.

Bei Plutarchos ist in der Biographie des Aristeides 5 eine, sei es mittelbare, sei es — was wahrscheinlicher ist — unmittelbare Benutzung Hdts. erkennbar. Die Einzelheiten bei Plut., die sich nicht bei Hdt. finden und wesentlich die Hervorhebung der Persönlichkeit des Aristeides betreffen, sind teils zweifellos ungeschichtlich, teils ganz unzuverlässig und stammen aus einer auf Effekt bedachten, schlechten Quelle, die jünger als Ephoros gewesen sein muß <sup>1</sup>.

Einige Anhaltspunkte bieten endlich die Angaben über das die Schlacht-bei Marathon darstellende Gemälde in der Poikile. Paus. I, 15, 3. Vgl. Ps. Demosth. g. Neaira 94. Aisch. g. Ktes. 186. Plin. H. N. XXXV, 8. Schol. Arist. III, p. 566 D. Vgl. Jahn, Arch. Aufs. 16 sqq.

Über den spartanisch-argeiischen Krieg berichtet Hdt. VI, 19. 76-84. Auf Herodotos geht zurück Paus. III, 4, 1. Vgl. O. Pfundtner, Die historischen Quellen d. Pausanias, Jahrb. f. kl. Philol.

<sup>9, 16.</sup> Der auf das Werk des Paroimiographen Demon (vgl. S. 9, Anm. 3) zurückgehende Suidas-Artikel zwels inneis ist mit der Beschreibung der Schlacht bei Nepos unvereinbar, dagegen widerspricht ihm nichts, was sich bei lustin findet. Der Artikel trägt inbezug auf die Rolle der Ionier und die Konstruktion einer anscheinend geschichtlichen Erzählung zur Erklärung eines Sprichwortes so sehr das Gepräge des Ephoros, dass derselbe wahrscheinlich auch in diesem Falle die Quelle Demons gewesen ist (vgl. S. 545, Anm. 1). Die für den Suidas-Artikel charakteristischen Bäume treten übrigens auch bei Nepos hervor. Vgl. über Ephoros als Quelle des Nepos, Iustin, Diodor. und von Angaben bei Suidas: Eudemann, Beitr. zur Kritik des Ephoros (Marburg 1881, Diss.), S. 12; H. Nöthe, De pugna Marathonia (Leipzig 1881, Diss.); Gutschmid, Klein. Schrift. V, 170. 201. 211 ff. - Vgl. auch die Zusammenstellung bei Hanow, Die Lakedaemonier und Athener in den Perserkriegen I. Anklam 1885 Progr. und die Ausführungen von H. Delbrück, Die Perserkriege und die Burgunderkriege (Berlin 1887), S. 257. D. sucht nachzuweisen (S. 68 ff.), das Nepos nach Ephoros eine militärisch glaubhaftere Darstellung gäbe als Hdt., ohne jedoch dem Ephoros eine höhere Autorität zuzuschreiben. Er weist nur darauf hin, dass man schon eine der seinigen ähnliche Ansicht im 4. Jahrhundert hatte.

<sup>1)</sup> Nach Ad. Schmidt, Perikleisches Zeitalter II, 279 hätte Plut. Aristeid. 5 nicht Hdt. benutzt, sondern Idomeneus von Lampsakos (vgl. die Quellenübersicht zu § 21) ausgeschrieben. Idomeneus gehörte allerdings zu den Hauptquellen Plutarchs für diese Biographie, aber er hat sicherlich auch unmittelbar aus Hdt. geschöpft. Vgl. A. Haebler, Quaest. Plutarcheae duae (Leipzig 1873, Diss.) 24; H. Nöthe, De pugna Marathonia (Leipzig 1881, Diss.), S. 6.

XCIX (1869), 444 ff. A. Kägi a. a. O. 469. Paus. II, 20, 8—10 (vgl. Suid. s. v. Τελέσιλλα) berichtet nach irgend einer Periegese über die romantische Geschichte der Telesilla und die Verteidigung von Argos, die in anderer Fassung unter Benutzung der Argolika des Sokrates von Plut. de mul. virt. 4, p. 245 erzählt wird. Vgl. Polyain VIII, 33. Vgl. Wernicke, De Paus. stud. Herod. (Berlin 1884) 15 und dagegen Kalkmann, Pausanias (Berlin 1886) 136.

### Übersicht über die neuere Litteratur.

Allgemeine Darstellungen: Mitford, Hist. of Gr. II Chap. 7; Thirlwall, Hist. of Gr. II Cap. 14; B. G. Niebuhr, Vortr. über alte Gesch., hersausg. von M. Niebuhr (Berlin 1847) II, 385 ff.; Grote, Hist. of Gr. IV, Chap. 36 (deutsche Übers, 2. Aufl., Berlin 1881, Bd. II, Kap. 36); E. Curtius, Gr. Gesch. I<sup>5</sup>, 626 ff; II<sup>5</sup>, 1 ff.; Cox. Hist. of Gr. I. 410 sqq. M. Duncker, Gesch. d. Altert. VII<sup>5</sup>, 72 ff.; Leop. v. Rancke, Weltgeschichte I, 1, 218 ff.; Ad. Holm, Gr. Gesch. II, 18 ff.; Beloch, Gr. Gesch. I, 354 ff.

Spezialschriften: Leake Transactions of the Royal Society of Literature, Vol. II (1829), 160 ff.; Finlay, On the battle of Marathon, Transactions of the Royal Soc. of Lit., Vol. III (1830), 360 sqq.; A. Jochmus, Geograph. Journ., London, Juni 1857; E. Curtius, Gött. Gelehrt. Anzeig. 1859, 1013 ff.; V. Campe, De pugna Marathonia, Greifswald, Diss. 1867; Bähr, Exkurs zu Hdt. VI, 102 Bd. III, 821ff.); P. Devaux, Mémoire sur les guerres médiques. Mém. de l'Acad. roy. des sciences, des lettres etc. de Belgique Tome XLI, Brüssel 1875; N. Wecklein, Über die Tradition der Perserkriege (Sitzungsb. d. bayer. Akad.), München 1876, 271 ff.; H. Müller-Strübing, Zur Schlacht bei Marathon, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXIX (1879), 433 ff.; Max Duncker, Die Schlacht bei Marathon, Sybels Hist. Zeitschr. N. F. X (1881), 231 ff.; H. Noethe, De pugna Marathonia quaestiones, Leipzig, Diss. 1881; V. Casagrandi, La battaglia di Maratona; Studio critico, Genova 1883; J. K. Fleischmann, Blätter f. bayerisch. Gymnasialw. XIX (1883), 233-267; Swoboda, Die Überlieferung der Marathonschlacht, Wiener Stud. VI (1884), 1-22; M. Duncker, Strategie und Taktik des Miltiades, Ber. d. Berl. Akad. d. Wiss. Phil. hist. Kl. XXVI (1886), 393 ff.; H. Delbrück, Die Perserkriege und die Burgunderkriege (Berlin 1887), 52-85; H. Welzhofer, Der Kriegszug des Datis und die Schlacht bei Marathon, Maurenbrechers Hist. Taschenbuch XI (1891), 79-119. Über König Kleomenes und die spartanische Politik vgl. A. Kägi, Kritische Geschichte des spartanischen Staates von 500 bis 434 v. Chr. mit Ausschluss der Kriegsereignisse von 480 und 479. Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. VI (1872/3), 443 ff.; G. Busolt, Die Lakedaimonier und ihre Bundesgenossen (Leipzig 1878) I, 332 ff.; Burghaus, König Kleomenes von Sparta, I Anklam Progr. 1874; II ebend. 1875. Über Argos vgl. Schneiderwirth, Politische Geschichte des dorischen Argos I Progr. d. kgl. kath. Gymnasiums zu Heiligenstadt 1865, II. ebenda 1866.

a.

Um die Zeit des Falles von Miletos zogen die Lakedaimonier unter König Kleomenes gegen Argos zu Felde. Nachdem sie in dem Kampfe um die Thyreatis (um 550) über diesen alten Gegner entschieden die Oberhand gewonnen hatten, sollte nun gegen ihn ein letzter Schlag geführt und damit der lakedaimonische Bund über die ganze Halbinsel ausgedehnt werden 1. Trotz des starken politischen Rückganges nahm Argos unter den peloponnesischen Städten nicht nur durch seine Bürgerzahl, sondern auch durch sein altes, in der Geschichte und im Epos begründetes Ansehen noch immer eine hervorragende Stellung ein. Die Argeier zeichneten sich auch durch ihre musische Bildung aus 2, und die Erzeugnisse ihrer Erzindustrie hatten großen Ruf 3. Auf dem Boden der letztern entwickelte sich in der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts eine einheimische Kunstschule, deren bedeutendster Vertreter Hageladas, ein Erzgießer von großer Vielseitigkeit, war. Seine Blüte fällt etwa zwischen Ol. 65 (520) und Ol. 75 (480). Er

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 76; 82. Die Geschichte von dem Orakel, welches nach Hdt. VI, 19 und 77 die Milesier und Argeier gemeinschaftlich erhalten haben sollen — natürlich in der überlieferten Form ein vaticinium post eventum — betrachtet die Niederlage der Argeier und den Fall von Miletos als gleichzeitige Ereignisse. Ferner läßt Herodotos VII, 148 die Argeier im Herbst 481 sagen: νεωσιλ σφέων τεθνάναι έξακισχιλίους ύπο Λακεδαιμονίων τε καὶ Κλεομένεος κτλ. und weiter heißt es VII, 149: σπουδήν ἔχειν σπουδάς γενέσθαι τριηχοντοέτιδας, ἵνα δή σφι οἱ παῖδες ἀνδρωθέωσι ἐν τούτοισι τοῖσι ἔτεσι. Diesen Angaben gegenüber ist auf Paus. III, 4, 1: Κλεομένης δὲ ως έβασίλενσε αὐτίκα ἐσέβαλεν ἐς τὴν Λογολίδα κτλ. um so weniger etwas zu geben, als die Geschichte des Kleomenes bei Paus. auf Hdt. zurückgeht. Vgl. A. Kägi a. a. O. 469. — Über den Kampf um die Thyreatis vgl. S. 390 f.

<sup>2)</sup> Hdt. III, 131: κατὰ τὸν αὐτὸν χρόνον καὶ ᾿Αργεῖοι ἤκουον μουσικὴν εἶναι Ελλήνων πρῶτοι. Vgl. Simonides 148 Bergk, PLGr. III<sup>4</sup>, 497. Näheres bei Flach, Gr. Lyrik I, 65. 281.

<sup>3)</sup> Pindar, Hyporch. Frgm. 106, Bergk, P. L. Gr. I<sup>4</sup>, 410; Semonides von Amorgos, Frgm. 27, Bergk II<sup>4</sup>, 457; Hdt. IV, 152; Antiphanes b. Athen., p. 27d; vgl. p. 480c. Weiteres bei H. Blümner, Die gewerbliche Thätigkeit der Völker des klass. Altert. (Leipzig 1869) 77.

schuf Götter- und Athletenbilder, Frauengestalten, Reiter und Viergespanne mit den Statuen olympischer Sieger 1.

Diese friedliche Entwickelung wurde durch den Angriff der Lakedaimonier unterbrochen. Kleomenes rückte mit dem lakedaimonischen
Heere <sup>2</sup> bis zum Flusse Erasinos vor, der die beiden von Süden her in
das argeiische Gebiet führenden Strafsen durchschnitt <sup>3</sup>. Dann führte
er jedoch, angeblich wegen des ungünstigen Ausfalles der dem Flusse
dargebrachten Opfer, sein Heer nach Thyrea zurück und setzte es auf
aiginetischen und sikyonischen Schiffen über den Golf nach Tiryns und
Nauplia über <sup>4</sup>. Auf die Kunde von der Landung der Lakedaimonier
zogen ihnen die Argeier entgegen und lagerten sich bei Sepeia nahe
bei Tiryns in kurzer Entfernung vom feindlichen Heere. Dort brachte
ihnen Kleomenes durch einen unerwarteten Überfall eine blutige Niederlage bei <sup>5</sup>. Die Geschlagenen flüchteten sich in den Hain des Argos,
wo sie von den Lakedaimoniern umstellt wurden. Kleomenes liefs von
allen Seiten an den Hain Feuer legen und die Eingeschlossenen ver-

<sup>1)</sup> Paus. VI, 8, 6; 10, 6; 14, 11 vgl. IV, 33, 2; VII, 24, 4; VIII, 42, 10; X, 10, 6; Brunn, Gesch. der griech. Künstler I, 63 ff.; Archaeol. Zeit. 1876, 28 ff.; Overbeck, Gesch. d. griech. Plastik I<sup>3</sup> 106 ff. R. Schoell in den Histor. und Philol. Aufsätzen für E. Curtius, S. 118 ff., welcher die Kombinationen von Roehl, IGA. 42 (Loewy, Inschriften griech. Bildhauer, Nr. 30) mit Recht zurückweist. Vgl. noch Klein, Arch. epigr. Mitt. aus Österr. VII, 64 ff.; Wilamowitz, Lectiones epigraph. (Ind. schol. Gott. 1885), p. 12; C. Robert, Arch. Mährchen, Philol. Unters. X (1886), 93 ff.; Studniczka, Mitt d. arch. Inst. XI (1886), 449 f.

Das Heer bestand nur aus Lakedaimoniern vgl. Hdt. VI, 76, 1; 81, 1.
 Kontingente der Bündner offenbar irrig bei Paus. III, 4, 1.

Paus. II, 36, 6; 24, 6; 37, 6; Strab. VI, 275; VIII, 371. 389; E. Curtius, Peloponnesos I, 201; II, 340.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 76, 11; 92, 6. Herodotos folgt offenbar der offiziellen spartanischen Relation (Duncker VII<sup>6</sup>, 75), welche hier wie oft, den wirklichen Hergang verdeckt. Die Schiffe von Sikyon und Aigina hätten nicht ohne großen Zeitverlust herbeigeschafft werden können, sie waren sicherlich bereits vor dem Auszuge des Kleomenes entboten worden. Das Vorrücken bis zum Erasinos dürfte also nur den Zweck gehabt haben, die Argeier irre zu leiten und die ungehinderte Überfahrt des Heeres über den Golf zu sichern.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 77—78 (vgl. Polyain I, 14). Nach Hdt. geschah der Überfall zur Zeit des Frühmahles. Was Herodotos darüber erzählt, klingt ganz fabelhaft und ist teilweise offenbar schlechte Erfindung. Duncker VII<sup>6</sup>, 75. Nach (Plut.) Apopth. Lak. Kleom. 2, p. 223a hätte Kleomenes mit den Argeiern einen siebentägigen Waffenstillstand geschlossen und sie dann nachts hinterlistig überfallen. Diese Geschichte gehört, wie ihre Tendenz und der sieben tägige Waffenstillstand beweist (vgl. S. 563, Anm. 1) zu der argolischen Überlieferung, von der sich Bruchstücke in späteren Lokalgeschichten von Argos erhalten haben.

nichten. Im ganzen kamen in der Schlacht und im Haine sechstausend Argeier um <sup>1</sup>.

Den weitern Verlauf der Ereignisse haben Sage und Dichtung, sowie tendenziöse Entstellung in Dunkel gehüllt. Nach der spartanischen Überlieferung hätte Kleomenes, davon unterrichtet, daß der brennende Hain dem Argos gehörte, geglaubt, daß der ihm die Einnahme von Argos verheißende Spruch in Erfüllung gegangen wäre. Darum hätte er ohne weiteres den größten Teil seines Heeres entlassen und nur tausend der besten Krieger zurückbehalten, mit denen er nach dem Heraion gezogen wäre. Als er dort nach gewaltsamer Entfernung des widerstrebenden Priesters geopfert und aus einem Götterzeichen erkannt hätte, daß er Argos nicht einnehmen würde, wäre er nach Sparta zurückgekehrt 2. Gegen diese Überlieferung sprechen so schwerwiegende Wahrscheinlichkeitsgründe, daß sie nicht als historisch gelten kann 3.

Nach der aus spätern Lokalgeschichten von Argos uns erhaltenen argeiischen Tradition hätte Kleomenes die Stadt angegriffen, wäre aber zurückgeschlagen worden. Bei der Verteidigung hätten sich die Frauen, an ihrer Spitze die Dichterin Telesilla, besonders hervorgethan. Wenngleich diese Darstellung an und für sich manches Wahrscheinliche enthält, so ist sie doch als eine verhältnismäßig spät entwickelte Sage zu betrachten <sup>4</sup>.

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 80; VII, 148 (vgl. Paus. III, 4, 1). Polyain. VIII, 33. Wegen der Rolle, welche die Frauen bei der Verteidigung der Stadt Argos gespielt haben sollten, brachte man die Katastrophe in Verbindung mit dem im vierten Monate, dem argeiischen Hermaios, gefeierten Feste Hybristika, bei dem die Weiber mit Chiton und Chlamys, die Männer mit Peplos und Schleier erschienen. Das Fest hing mit dem Kultus der Aphrodite Areia zusammen. Duncker I5, 399, 481; VII<sup>5</sup>, 78. Vgl. Roscher, Mythol. Lex. I, Sp. 404, Art. Aphrodite. Nach der Zeit dieses Festes scheint man den Schlachttag auf den Neumond oder den siebenten des Monats verlegt zu haben. Vgl. Sokrates von Argos Frgm. 4, Müller IV, 497 (Plut. Γυν. ἀρετ. 4, p. 425; Aristoteles Pol. V. 2, p. 1303a, v. 6: ἐν "Αργει τῶν έν τη έβθόμη απολομένων ὑπὸ Κλεομένους ετλ. Der Zusammenhang mit jenem Feste erklärt auch das Vorherrscheu der Siebenzahl. Es sollen 7777 Argeier umgekommen sein (Plut. a. a. O. Polyain. VIII, 33), und sieben Tage soll der Waffenstillstand gedauert haben. — Wegen der furchtbaren Katastrophe wurde \*Αργονς λόφος von einem schlimmen Unfalle sprichwörtlich. Vgl. Leutsch und Schneidewin, Paroemiogr. gr. I, 215, 10.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 81-82.

<sup>3)</sup> Busolt, Die Lakedaimonier I, 335; Duncker VII5, 75.

Paus. II, 20, 8—10 (vgl. Suid. s. v. Τελέσιλλα), etwas anders Plut. Γυν. αζετ. 4 und Polyain. VIII, 33. Über Telesilla vgl. Flach, Gr. Lyrik I, 667 ff.
 Auf die Gestaltung dieser Sage ist das Fest der Hybristika von großem Einflusse

Als Kleomenes nach Sparta zurückgekehrt war, strengten gegen ihn "seine Feinde", d. h. die Parteigenossen des Königs Demaratos, bei den Ephoren eine Klage an, weil er infolge von Bestechung Argos nicht eingenommen hätte, obwohl ihm das leicht gefallen wäre. Kleomenes soll sich auf die angebliche Erfüllung des pythischen Spruches und das Götterzeichen im Heraion berufen und die Richter überzeugt haben. Thatsächlich bewirkte er ohne Zweifel deshalb seine Freisprechung, weil seine Anhänger in dem aus den Ephoren und Geronten gebildeten Gerichtshofe die Mehrheit bildeten 1.

Das Hauptziel des Kriegszuges war nicht erreicht, aber Argos furchtbar geschwächt worden. Es war so sehr von erwachsenen Bürgern entblößt, daß die Hörigen sich der Regierungsgewalt bemächtigen konnten<sup>2</sup>. Als aber nach einigen Jahren von den Söhnen der Er-

gewesen. Wie frei die Phantasie schaltete, zeigt u. a. die Angabe, daß König Demaratos, der nach Hdt. gar nicht am Feldzuge teilgenommen baben kann (vgl. V, 75), sogar in die Stadt eindrang und das pamphylische Quartier besetzte. Nach dem Vorgange Mansos (Sparta I, 2, 292ff.) und Otfr. Müllers (Dorier I, 174, 3) erklären darum Grote, Gesch. Gr. II, 560 und A. Kägi (a. a. O. 446) diese ganze Tradition als spätere Lokalsage, während Duncker VII5, 80 sie der Hauptsache nach historisch zu verwerten sucht. Ahnlich urteilt Schneiderwirth, Pol. Gesch. d. dor. Argos. I, 49, 45. Entscheidend ist namentlich der Umstand, dass Hdt., der doch die argeiische Überlieferung über Kleomenes kennt (VI, 75, 20) kein Wort von der Telesilla und der Verteidigung von Argos sagt. Herodotos konnte über eine so außerordentlich denk- und merkwürdige That um so weniger schweigen, als ihn der Bericht über den Prozess des Kleomenes förmlich genötigt haben müßte, etwas von dem angeblichen Angriffe auf Argos zu sagen. Zur Zeit Herodots war offenbar diese Tradition noch nicht ausgebildet. Zu ihrer Entstehung wird der pythische Spruch mit dem vieldeutigen all orav ή θήλεια τον άρσενα νικήσασα κτλ. wesentlich beigetragen haben. Im Aphrodite-Tempel stand vor dem Bilde der Göttin eine Reliefstele der Telesilla mit den Gedichtrollen zu Füßen und dem Helm in der Hand. Paus. II. 20, 8 (vgl. Müller, Dorier I2, 74, 3; Förster, Philol. Suppl. IV, 719). Die Stele war offenbar nach der Ausbildung der Überlieferung und ihrer Verbindung mit den Hybristika er-

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 82. Vgl. dazu G. Dum, Entstehung und Entwickelung des spartanischen Ephorats (Innsbruck 1878), 74; 76; 111 ff. Manso, Sparta I, 2, 297 betrachtet die Bestechung des Kleomenes als ausgemachte Thatsache. Dieser Vorwurf wurde ihm freilich noch bei einer andern Gelegenheit gemacht. Hdt. VI, 50. Allein er ging jedesmal von der Gegenpartei aus, die ihn gehörig verleumdete. Hdt. VI, 51. 61. Der Rückzug des Kleomenes kann auch in anderer Weise erklärt werden. Vgl. Busolt, Die Lakedaimonier I, 334.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 83: "Αργος δε ἀνδρῶν έχηρώθη οὕτω ώστε οἱ δοῦλοι αὐτῶν ἔσγον πάντα τὰ πρήγματα ἄρχοντές τε καὶ διέποντες, ἐς ὅ ἐπήβησαν οἱ τῶν ἀπολομένων παῖδες. Duncker VII<sup>5</sup>, 89 ff. stellt die Richtigkeit dieser Nachricht in Frage, die bereits Plut. Γυν. ἀρετ. 4 (Eth. 246 a) infolge flüchtiger Lektüre Herodots ange-

schlagenen eine genügende Anzahl ins wehrfähige Alter getreten war, erhoben sich die Dorier und vertrieben die Hörigen aus der Stadt. Es gelang diesen jedoch, sich in den Besitz von Tiryns zu setzen und sich daselbst zu behaupten. Die Argeier mußten zunächst mit ihnen Frieden halten, um ihre Kräfte zu sammeln <sup>1</sup>.

## b.

Während die Lakedaimonier Argos auf längere Zeit lahm legten und ihre Herrschaft in der Peloponnesos befestigten, vollzogen sich in Athen Parteibewegungen, welche den Bestand der demokratischen Verfassung gefährdeten. Die Athener hatten die drohende Forderung des Satrapen von Sardeis, den Hippias wieder aufzunehmen, abgelehnt. Nach ihrer Auffassung befanden sie sich seitdem im Kriegszustande mit den Persern 2. Auf das Ansuchen des Aristagoras sandten sie im Frühjahre 498 den Ioniern zwanzig Schiffe zuhilfe 3. Es hatten damals also noch die Gegner der Peisistratiden die Oberhand. Aber nach der Niederlage der Ionier bei Ephesos kehrten die Schiffe heim, und die Athener verweigerten trotz der dringenden Vorstellungen des Aristagoras jede weitere Unterstützung 4. Diese veränderte Haltung Athens hing gewiss teilweise mit einer Verschiebung der Parteiverhältnisse zusammen, die durch jene Niederlage mitbedingt war. Im Sommer 497 erlitt die ionische Flotte die entscheidende Niederlage bei Lade, für das Jahr 496/5 wurde in Athen Hipparchos, des Charmos Sohn, der Führer der Peisistratiden-Partei, zum ersten Archon erwählt 5. Die Gefahr einer Wiederherstellung der Tyrannis, die in der breiten Masse des Volkes zahlreiche Anhänger hatte, war damit nahe gerückt. Dann kam der Fall Milets. Die Katastrophe machte in Athen einen außerordentlichen Eindruck. Bei der Aufführung einer die Einnahme Milets behandelnden Tragödie des Phrynichos brach das Volk im

fochten und auf die Aufnahme von Perioiken in die Bügerschaft (Aristot. Pol. 3, p. 1303 a, v. 7) zurückgeführt hatte. Allerdings war Argos im Jahre 481 (Hdt. VII, 148-149) bereits im Besitze der früheren Herren, ja es muß sogar schon um 487 die Herrschaft der Hörigen beseitigt gewesen sein, da nur das alte dorische Argos von den Aigineten und Sikyoniern die Erlegung einer Strafe dafür fordern konnte, daß ihre Mannschaften mit Kleomenes zusammen gelandet waren. Hdt. VI, 92.

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 83; vgl. VIII, 148.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 537, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 542, Anm. 3.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 544, Anm. 3.

Dion, Hal. V. 77; VI, 1. Über Hipparchos, des Charmos Sohn, vgl.
 S. 378, Anm. 2 und S. 440, Anm. 3.

Theater in Thränen aus. Der Dichter wurde mit 1000 Drachmen bestraft, weil er die Athener an häusliches Leid erinnert hätte und jede fernere Aufführung des Dramas verboten. Im Frühjahre 493 kam Miltiades als Flüchtling von der Cherronesos nach Athen. Gleich nach seiner Ankunft wurde er von "seinen Feinden" wegen der in Cherronesos ausgeübten Tyrannis angeklagt, aber freigesprochen. Er war von den Peisistratiden zum Herrscher über die Cherronesos bestellt worden; "seine Feinde" gehörten zweifellos zu den Gegnern der Peisistratiden und zu der auf dem Boden der kleisthenischen Verfassung stehenden Partei. Führer derselben war Xanthippos, des Ariphron Sohn, der die Agariste, eine Tochter des Hippokrates, des Bruders des Kleisthenes, geheiratet hatte 5. Nähere Fühlung mit dieser Partei unterhielt damals auch Aristeides, des Lysimachos Sohn, ein angesehener Großgrundbesitzer aus Alopeke 6, der sich bereits dem

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 21. Die Geschichte wurde von späteren Autoren vielfach wiederholt. Bei Strab. XIV, 635 ist sie nicht unmittelbar nach Hdt., sondern nach Kallisthenes erzählt. Sammlung der betreffenden Stellen bei H. Weißenborn, Hellen 131 ff.; A. Nauck, Trag. Gr. Frgm. 558. Die Wahl eines mit den politischen Bewegungen und Parteiungen der Gegenwart enge in Verbindung stehenden Gegenstandes verstieß allerdings gegen die Sitte, der Hauptgrund der Verurteilung war aber das politische Mißbehagen. Vgl. Welcker, Griech. Tragödien I, 25; Grote, Gesch. Gr. (2. Aufl.) II, 551; Duncker VII<sup>5</sup>, 88.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 555.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 104. Irrige Angabe bei Ps. Demosth. g. Aristog. 6, p. 802, daß Miltiades zu 30 Talenten verurteilt worden wäre und diese Strafe bezahlt hätte.

Aristot. 19π. 28, 2: τοῦ μὲν δήμου προειστήπει Ξάνθιππος, τῶν δὲ γνωρίμων Μιλτιάδης.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 131; Plut. Perikl. 3. Vgl. Weiteres bei W. Petersen, Quaest. de hist. gent. att. (Kiel 1880, Diss.) 133; Joh. Toepffer, Att. Genealogie 147; 243. Xanthippos war wenige Jahre später Ankläger des Miltiades nach der verunglückten Expedition gegen Paros. Hdt. VI, 136. Im Jahre 484 wurde er als erster einflußreicher Parteiführer τῶν ἄπωθεν τῆς τυραννίδος ostrakisiert. Aristot. Αθπ. 22, 6.

<sup>6)</sup> Über die persönlichen Verhältnisse des Aristeides vgl. Plut. Arist. 1-4. Plutarchos benutzte u. a. die Schrift des Demetrios von Phaleron über Sokrates, in welcher dieser die vorherrschende Ansicht zu widerlegen gesucht hatte, daßs Aristeides ein armer Mann gewesen wäre. Demetrios machte drei Umstände geltend, von denen der erste entscheidend ist, nämlich die Erwählung des Aristeides zum Amte des ersten Archon, zu dessen Bekleidung nur Pentakesiomedimnoi fähig gewesen wären. Auch die Bemerkung des Demetrios, daßs nur vornehme und reiche Leute ostrakisiert worden wären, ist für die damalige Zeit zutreffend. Die sonstigen Angaben Plutarchs über die Jugend des Aristeides und den beginnenden Konflikt mit Themistokles stammen aus Idomeneus von Lampsakos, dem Peripatetiker Ariston von Keos und anderen späteren Autoren. Sie haben keinen histo-

Kleisthenes angeschlossen haben soll 1. Dagegen war der Neffe des Kleisthenes, Megakles, des Hippokrates Sohn, aus Alopeke zu den Tyrannenfreunden übergegangen 2. Diese Spaltung unter den Alkmeoniden verstärkte natürlich wesentlich den Einflus der Peisistratiden-Partei und mag nicht wenig zum Wahlsiege des Hipparchos beigetragen haben. Die Freisprechung des Miltiades von der Anklage wegen Tyrannis zeigt, dass diese Partei auch damals noch die Oberhand hatte.

C.

Im Laufe des Sommers 493 unterwarf die phoenikische Flotte die hellenischen Städte an der Propontis und auf der Cherronesos. Im

rischen Wert. Vgl. Ad. Schmidt, Perikl. Zeit. II, 278 ff.; Bauer, Themistokles (Merseburg 1881), 131 ff.

- 1) Plut. Arist. 2: 'Αριστείθης δὲ Κλεισθένους · · · ἐταῖρος γενόμενος. Vgl. Plut. An seni 12, p. 790 F und Praecept. ger. reip. 11, p. 805 F. Die Quelle ist unbekannt und die Nachricht zweifelhaft vgl. Wilamowitz, Aristoteles II, 87. Nach dem Sokratiker Aischines bei Plut. Aristeid. 25 war er ein Vetter und Freund des reichen Kallias, dessen Großvater zu den entschiedensten Gegnern des Peisistratos gehört hatte. Vgl. S. 320, Anm. 1. Auf die politische Stellung des Aristeides weist der Umstand hin, daß er unmittelbar nach dem Sturze des Miltiades durch Xanthippos zum ersten Archon erwählt wurde (Plut. Arist. 5). Im Jahre 479 waren Xanthippos und Aristeides Strategen. Anderseits war Themistokles, der Gegner des Aristeides, mit dem in Agryle ansessigen Zweige der Alkmeoniden verfeindet und wurde nachmals von Leobotas, dem Sohne des Alkmeon, angeklagt. Vgl. S. 306, Anm. 4.
- 2) Μεγακλής Ίππκράτους Άλωπεκή θεν (vgl. über den in Alopeke ansessigen Zweig der Alkmeoniden, S. 306, Anm. 4) gehörte zu den qu'au der Tyrannen, die nach der Schlacht von Marathon durch Ostrakismos verbannt wurden. Aristot. 29n. 22, 6. Vgl. CIA. IV. 3, p. 192, Nr. 569; Ps. Andok. g. Alkib. 34; Lys. XIV (g. Alkib. A) 39. Hippokrates, Bruder des Kleisthenes: Hdt. VI, 131. Für diesen Megakles, den Sohn des Hippokrates hat bald, nachdem er im Jahre 486 verbannt worden war, Pindaros sein siebentes pythisches Gedicht verfast. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles II, 323. Wenn Plut. Alkib. 1 inbezug auf die Abstammung des Alkibiades sagt: πρὸς δὲ μητρὸς 'Αλκμαιωνίδης ἦν ἐκ Δεινομάχης γεγονώς τῆς Μεγακλέους, so muss man an diesen bekannten Megakles denken, dessen Schwester Agariste die Gattin des Xanthippos und Mutter des Perikles war. So erklärt sich auch, warum nach dem Tode des Kleinias, des Gatten der Deinomache und Vaters des Alkibiades, Περικλής και Λρίφρων οι Ξανθίππου, προσήκοντες κατά γένος, Vormünder des Alkibiades wurden. Freilich macht Isokrates XVI 26 den Alkibiades mütterlicherseits zu einem direkten Nachkommen des Kleisthenes (ὁ δε - Κλεισθένης - πρός μητρός ων πρόπαππος του πατρός τουμού), so dass Megakles, der Vater der Deinomache, ein Sohn des Kleisthenes gewesen sein müsste. Die Angabe ist aber gewiss unrichtig (vgl. Wilamowitz a. a. O.) und durch die Tendenz zu erklären, die der wenig zuverläßige Isokrates an dieser Stelle verfolgt, wo er die Vorfahren des Alkibiades als Volksfreunde, die sich um die Vertreibung des Tyrannen verdient machten, charakterisieren will.

folgenden Jahre sollten die Eroberungen nach Westen hin mit verstärkten Streitkräften fortgesetzt werden 1. Den Oberbefehl übertrug Dareios an Stelle der bisherigen Heerführer seinem Schwiegersohne Mardonios, dem Sohne des Gobryas (persisch Gaubaruva), einem noch jungen Manne. Beim Anbruche des Frühjahres 492 zog dieser mit einem bedeutenden Heere nach dem Meere herab 2. In Kilikien, wo eine große Flotte versammelt war, ging er selbst an Bord und fuhr nach Ionien, während das Heer auf der Königsstraße weiter nach dem Hellespontos marschierte. Nach Herodotos soll Mardonios alle Tyrannen in den ionischen Städten abgesetzt und Demokratien eingerichtet haben, doch kann diese Angabe mindestens nicht in vollem Umfange richtig sein, da sich späterhin noch einzelne Herrscher nachweisen lassen 3. Am Hellespontos traf Mardonios wieder mit seinem Heere zusammen, setzte auf Schiffen über den Hellespontos und zog dann westwärts durch die dem Könige bereits unterworfenen, aber während des ionischen Aufstandes teilweise wieder frei gewordenen Küstenlandschaften Thrakiens nach Makedonien 4. Hier herrschte

Hdt. VI, 43—44; 94. Die Angabe Herodots: ἐποφεύοντο δὲ ἐπί τε Ἑφέτριαν καὶ Ἀθήνας αὖται μὲν ῶν σφι πρόσχημα ἦσαν τοῦ στόλου beruht gewiß nur auf der einseitigen attischen Überlieferung. Vgl. Duncker VII<sup>5</sup>, 101, 1. Über die Ansicht Welzhofers vgl. S. 569, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 43, 1; ἄμα δὲ τῷ ἔαρι, τῶν ἄλλων καταλελυμένων στρατηγῶν ἐχ βασιλέος, Μαρδόνιος ὁ Γοβρύεω κατέβαινε ἐπὶ τὴν θάλασσαν κτλ. Über die Chronologie vgl. S. 537, Ann. 3.

<sup>3)</sup> So herrschte Strattis von Chios, der schon am Skythenzuge teilgenommen hatte (Hdt. IV, 138), noch zur Zeit des Xerxes. Hdt. VIII, 132. Auf Aiantides, den Sohn und Nachfolger des Hippoklos von Lampsakos (Hdt. IV, 138), folgten dessen Söhne. Thuk. VI, 59. In den karischen Städten behielten die einheimischen Dynasten ihre Herrschaft. Hdt. VIII, 98 (vgl. V, 37) 99. 195. E. Curtius, Gr. Gesch. Is, 628 (vgl. Archäol. Zeit. 1857, 111) erklärt das Verhalten des Mardonios durch sein Bestreben die Gunst der Ionier zu gewinnen. Abnlich urteilt Grote, Gesch. Gr. II2, 553 und H. Welzhofer, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXLIII (1891), 147. Duncker, Gesch. d. Altert. VII<sup>5</sup>, 69 beschränkt dagegen die Angabe Hdts. darauf, daß das Regiment der Dynasten nicht im vollen Umfange wiederhergestellt worden sei, weil es sich nicht durchweg bewährt hatte oder überflüssig geworden war. Es sei unglaublich, dass Mardonios Interesse daran gehabt habe, Demokratien einzurichten. Hdt. habe die Entsetzung einiger Tyrannen und die Nichtwiederherstellung der Tyrannis an andern Orten dazu benutzt, um den Griechen gegenüber, welche die Erzählung von der Empfehlung der Demokratie für Persien seitens des Otanes nicht glaubten (Hdt. III, 80), den Beweis zu führen, daß auch Mardonios Anhänger der Demokratie gewesen sei. Hdt. VI, 43: ἐνταῦθα μέγιστων θώνμα έρέω τοισι μή αποθεχομένοισι Έλλήνων Περσέων τοις έπτα Οτάνεα γνώμην αποδέξασθαι, κτλ.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 44, 6: τὰ γὰρ ἐντὸς Μακεδόνων ἔθνεα πάντα σφι ἦν ἦδη ὑποχείρια

seit dem Jahre 498 des Amyntas Sohn Alexandros 1, der durch Verheiratung seiner Schwester mit dem Sohne des Megabazos einflußreiche Verbindungen am Hofe zu Susa erworben hatte, aber auch Freunde in Hellas zu gewinnen suchte 2. Indessen auf Hilfe aus Hellas war damals nicht zu rechnen; Alexandros unterwarf sich dem Könige 3. Zugleich ergab sich Thasos widerstandslos der persischen Flotte, die das Heer längs der Küste begleitete. Als diese dann die Athos-Halbinsel umschiffte, wurde sie durch einen furchtbaren Nordoststurm, der die Schiffe gegen die Felswände des Athos warf, zum größeren Teile vernichtet. Dreihundert Schiffe sollen gescheitert und zwanzigtausend Menschen teils in den Wellen, teils durch Kälte und reifsende Tiere umgekommen sein (Herbst 492) 4. Auch das Landheer erlitt durch einen nächtlichen Überfall der thrakischen Bryger starke Verluste. Mardonios trat den Rückzug an, nachdem er an den Brygern Vergeltung geübt und sie unterworfen hatte 5. Obwohl er Hellas nicht erreicht hatte, und darum vom Könige ungnädig des Kommandos enthoben wurde 6, so war doch die persische Herrschaft in den thra-

γεγονότα. Vgl. S. 529. Aus der Heimkehr eines großen Teiles der Paionen (Hdt. V, 98) ist zu schließen, daß dieses Gebiet während des ionischen Aufstandes wieder frei geworden war. Duncker VII<sup>5</sup>, 99, 2.

Über die Chronologie vgl. A. v. Gutschmid, Symb. Philol. Bonnens. in hon. Ritschelii 103 sqq. Die Ergebnisse Gutschmids sind von H. Pack, Hermes X (1876), 281 ff. angefochten, aber nicht erschüttert worden. Vgl. noch Unger, Philol. XLI (1882), 78 ff.

<sup>2)</sup> Er gab sich geflissentlich als Hellenen und nahm persönlich am Wettlauf bei den olympischen Spielen teil, nachdem er seine Zulassung durch den Nachweis argeiischer Herkunft seines Geschlechts (vgl. Bd. I², 616, Anm. 1) bei den Hellanodiken erwirkt hstte. Hdt. V, 22. Besonders verpflichtete er sich die Athener, welche ihm die Ehre eines Proxenos und Euergetes erwiesen. Hdt. VIII, 136. 140 β. 143, 15. Vgl. noch das Fragment eines Enkomions Pindars bei Bergk, PLGr. I⁴, 418, 120.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 44, 5.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 44. Die Verluste der Perser müssen sehr bedeutend gewesen sein, da sie beim nächsten Zuge ihren Kriegsplan änderten und später die gewaltige Arbeit einer Durchstechung der Kehle der Athos-Halbinsel nicht scheuten, um die Umschiffung derselben zu vermeiden. Über die ähnliche Katastrophe einer peloponnesischen Flotte vgl. Diod. XIII, 41.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 45. Die Bryger leisteten dem Xerxes Heeresfolge nach Hdt. VII, 185, 9. Ihre Wohnsitze sind nach Strab. VII, 327 im Flusgebiete des Erigon zu suchen. Vgl. Ps. Skymnos 434. Vgl. Otto Abel, Makedonien 30. G. Zippel, Die römische Herrschaft in Illyrien (Leipzig 1877), 11 ff. Über Makedonien kam Mardonios nicht hinaus. Vgl. Hdt. VII, 9α: καί μοι μέχρι Μακεδονίης ἐλάσαντι καὶ δλίγον ἀπολιπόντι ἐς αὐτὰς ᾿Αθήνας ἀπικέσθαι κτλ. Vgl. 9 β. 13.

<sup>6)</sup> Hdt. VI, 94: Μαρδόνιον μεν δή φλαύρως πρήξαντα τῷ στόλφ παραλύει τῆς

kischen Küstenländern wiederhergestellt und über Makedonien ausgedehnt worden. Die griechischen Städte und Inseln an der thrakischen Küste, eine größere Anzahl Thrakerstämme, dann die Makedonen wurden, wie die übrigen Unterthanen des Königs, steuerpflichtig und mußten zu seinen Heereszügen Kontingente stellen 1. Die große Straße vom Hellespontos nach Makedonien wurde durch Besatzungen gesichert. In der königlichen Burg von Doriskos am untern Hebros lag bereits seit dem Zuge des Megabazos eine starke Garnison. Auch Abdera in der Nähe der Nestosmündung und Eïon an der Strymonmündung erhielten zur Deckung der Stromübergänge persische Besatzungen 2.

Die Katastrophe der persischen Flotte scheint den Thasiern Hoffnungen auf Wiedererlangung ihrer Unabhängigkeit gemacht zu haben. Sie benutzten ihre reichen Einkünfte zur Vergrößerung ihrer

στρατηγίης κτλ. H. Welzhofer, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXLIII (1891), 145 ff., der in einer an sich nicht unberechtigten Reaktion gegen die einseitigen griechischen Darstellungen der Ereignisse viel zu weit geht, läßt den Mardonios als "siegreichen Feldherrn und Eroberer", der "die ihm vom Könige gestellte Aufgabe glücklich gelöst hatte" zurückkehren. Aber die Thatsache, daß Mardonios einen großen Teil seiner Streitkräfte verloren hatte, kann doch auch W. nicht in Abrede stellen. Wenn Mardonios bei Xerxes den größten Einfluß hatte (Hdt. VII, 5), so beweist das nichts für Dareios. W. beschränkt die Aufgabe des Mardonios auf die Unterwerfung der thrakischen Küstenländer und Makedoniens, gegen Griechenland wäre der Kriegszug (trotz Hdt. VI, 43—44; 94) nicht gerichtet gewesen. Die Gründe Ws. sind durchaus nicht zwingend.

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 108. Xerxes zwingt auf dem Marsche von Doriskos nach Hellas τούς αεί γινομένους έμποδών συστρατεύεσθαι έδεδούλωτο γαρ .. ή μέχρι Θεσσαλίης πάσα, και ήν ύπο βασιλέα δασμοφόρος, Μεγαβάζου τε καταστρεψαμένου και ύστερον Μαρδονίου. Vgl. VI, 44, 5: τῷ πεζῷ Μακεθόνας πρὸς τοῖσι ὑπάρχουσι δούλους προσεχτήσαντο. Vgl. III, 96; VII, 185. Zwei aus dieser Zeit stammende Münzen des Edonerfürsten Getas sind im Tigris gefunden worden. Vgl. Brandis, Münz-Mass- und Gewichtssystem Vorderasiens 207. Stuart Poole, Catal. of the Greek coins in the British Mus. Macedonia (London 1879) 144. Bezeichnend ist es, dafs, während die älteste makedonische Prägung auf den aiginetischen Münzfuß Rücksicht nahm, Alexandros I. sich dem phoenikischen Fuße anschloß, nach dem damals auch Abdera und der Bezirk um die pangaeischen Bergwerke zu prägen begannen. Brandis a. a. O. 118. 211. 517. 530. Fr. Hultsch, Griech. und röm Metrologie (2. Aufl. 1882) 565. Silbermünzen mit dem Bilde des Königs Alexandros I., der entweder zu Pferde sitzt oder nebenher schreitet, mit Hut, Überwurf und Speeren in der Hand bei Poole, Cat. of Gr. coins, Macedonia 156 ff. Vgl. noch Sallet, Zeitschrift f. Numism. III (1875), 52 ff.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 46 und 47; VII, 106 ff. Ebenso war der Übergang über den Halys durch eine starke Besatzung gedeckt. Hdt. V, 52. In Elaius scheint eine Flottenstation errichtet worden zu sein. Hdt. VII, 22.

ansehnlichen Flotte und zur Verstärkung der Stadtmauern. Übelgesinnte Nachbarn machten den Persern Anzeige, daß sie sich zu einem Aufstande rüsteten. Infolge dessen mußten die Thasier im folgenden Jahre (491) auf königlichen Befehl ihre Mauern niederreißen und ihre ganze Flotte ausliefern 1. Noch in demselben Jahre 2 begannen die Rüstungen zu einem neuen Kriegszuge gegen Hellas.

#### d

Man hatte bei dem Zuge des Mardonios die Erfahrung gemacht, daß es nicht möglich wäre, die Truppen aus dem Innern des Reiches früh genug nach dem Hellespontos zu bringen, um noch bei guter Jahreszeit nach Thessalien zu gelangen. Da außerdem Thrakien und Makedonien unterworfen war, so empfahl es sich, statt den langen und beschwerlichen Umweg zu Lande zu machen, geradewegs durch das aegaeische Meer zu fahren und die Operationen mitten in Hellas zu beginnen 3. Es ergingen demnach Befehle an die Seestädte, Kriegsschiffe und Fahrzeuge zum Transport von Pferden zu bauen. Für die Feststellung des Feldzugsplanes war es von Wichtigkeit, vorher zu wissen, welche Städte und Inseln sich ohne weiteres der Oberhoheit des Königs fügen und welche Widerstand leisten würden. Darum wurden gleichzeitig mit der Anordnung der Rüstungen im Frühjahre 491 Boten nach Hellas geschickt, die von allen Städten Erde und Wasser fordern sollten. Fast alle Inseln und viele Festlandsstaaten gaben die verlangten Zeichen der Unterwerfung 4.

Von den Athener sollen die persischen Boten ins Barathron, von den Spartanern in einen Brunnen geworfen worden sein, jedoch haben sich wohl nur die letzteren dieser Verletzung des Völkerrechts schuldig gemacht <sup>5</sup>. Die spartanische Politik wurde damals wesentlich von

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 46-47. Vgl. § 18.

<sup>2)</sup> Über die Chronologie vgl. S. 537, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 95; vgl. Duncker VII6, 105 ff.

Hdt. VI, 49 sagt: πολλοὶ μὲν ἡπειρωτέων · · πάντες δὲ νησιώται. Aber Naxos z. B. hatte sich nicht unterworfen. Hdt. VI, 96.

<sup>5)</sup> In der Erzählung von den Boten des Dareios sagt Herodotos (VI, 48-49) nichts über ihre Ankunft und Behandlung in Sparta und Athen. Er schiebt die Geschichte später in den Bericht über die Boten des Xerxes ein (VII, 133-137)) und zwar offenbar unter dem Eindrucke der in Athen vollzogenen Hinrichtung der im Jahre 430 von den Lakedaimoniern an den Großkönig geschickten Gesandten (Thuk. II, 67). Es war das ein Ereignis, in dem Herodotos eine Fortdauer der μηνις des Talthybios erkannte. Vgl. A. Kirchhoff, Über die Entstehungszeit des herodot. Geschichtsw. 23; Ad. Bauer, Die Entstehung des herodot. Geschichtsw. 145. Bei der Geschichte ist u. a. der Umstand recht verdächtig, daß der Unter-

König Kleomenes geleitet, und das Verfahren gegen die Boten entspricht ganz dem leidenschaftlich - rücksichtslosen Charakter dieses Königs <sup>1</sup>. Die gemeinsame Gefahr führte zu einer Annäherung zwischen Athen und Sparta, die sich zunächst in dem Vorgehen gegen Aigina äußerte <sup>2</sup>. Die Aigineten hatten sich dem Könige unterworfen, obwohl sie Mitglieder des lakedaimonischen Bundes waren <sup>3</sup>. Auch für die Athener war der Übertritt der feindlichen Nachbarinsel, die mit ihrer Flotte die See beherrschte, äußerst bedenklich, sie schickten daher Gesandte nach Sparta und verklagten die Aigineten angeblich wegen Verrats an Hellas <sup>4</sup>.

schied von Erde (Barathron) und Wasser (Brunnen) auch in der Örtlichkeit festgehalten ist, als ob zwischen Athen und Sparta eine solche Übereinstimmung förmlich verabredet worden wäre. Vgl. N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 42. Nach Paus. III, 12, 7 wären auf Veranlassung des Miltiades die Boten in Athen getötet worden. Nach Plut. Them. 6 hätte Themistokles einen Volksbeschluß durchgesetzt, dem zufolge der Dollmetscher der Botschaft wegen Entehrung der hellenischen Sprache hingerichtet worden wäre. Ad. Schmidt, Perikleisches Zeitalter II, 132 hält diese Überlieferung für eine wahrscheinlich zeitgenössische (stesimbreteische), die als solche dadurch gekennzeichnet erscheine, daß beim Schol. Aristeid. Panath. 211 B (Frommel) der Samier Mys als Dollmetscher genannt werde Allein gerade darin tritt die spätere Macht hervor, denn zu dem Samier Mys hat augenscheinlich der von Mardonios verwandte Karer Mys herhalten müssen. Hdt VIII, 133 ff. Da die Hinrichtung der Herolde, resp. ihres Dollmetschers in Athen von jemand beantragt sein musste, so boten sich Miltiades und Themistokles von selbst zur Auswahl dar. Zweifel an der Glaubwürdigkeit der Überlieferung äußert schon Grote (Gesch. Gr. II2, 556, 10); Duncker VII5, 108, 1 betrachtet sie mit Recht als Erfindung, während H. Welzhofer, Maurenbrechers Hist. Taschenbuch XI (1891), 86 an ihrer Geschichtlichkeit festhält. Die Spartaner konnten die persische Forderung nur als Beschimpfung auffassen; die Annahme, daß die Boten bei Bestechungsversuchen betroffen worden wären (Kägi, Krit. Gesch. d. spart. Staates a. a. O. 447 und E. Curtius, Gr. Gesch. II5, 9) ist nicht erforderlich.

- 1) Devaux, Mém. sur les guerres médiques a. a. O. 14.
- 2) P. Devaux a. a. O, p. 12 sqq.
- 3) Wenn von den Aigineten dem Kleomenes gegen Argos νέες ἀνάγχη λαμφθεῖσαι gestellt werden (Hdt. VI, 92), so ist nicht an gewaltsame Wegnahme za
  denken die ohne Flotte gegenüber der seemächtigen Insel kaum möglich gewesen wäre sondern an den Bundeszwang. Vgl. Thuk. VII, 57. Auch das
  Auftreten der spartanischen Könige von Aigina zeigt, daß die Insel unter spartanischer Hegemonie gestanden haben muß. Hdt. VI, 50. 73.
- 4) Hdt. VI, 49: κατηγόρεον των Αίγινητέων τὰ πεποιήκοιεν προθόντες την Ελλάδα. Grote, Gesch. Gr. V², 557 und Duncker VII⁵, 109 bemerken, das bei dieser Klage, soweit ersichtlich, zum ersten Male Hellas als ein nationales und politisches Ganzes erscheint, dessen Gesamtinteresse Sparta zu schützen berufen ist. Es ist aber doch fraglich, ob Hdt. den Wortlaut der Klage richtig überliefert Zunächst richtete sie sich doch wohl gegen Aigina als Mitglied und an Sparta als Haupt des peloponnesischen Bundes.

König Kleomenes begab sich darauf selbst nach Aigina, um die Hauptschuldigen festzunehmen. Die Aigineten, als deren Wortführer Krios, des Polykritos Sohn, erscheint, erklärten jedoch, dass er ohne staatliche Vollmacht handelte, weil er sonst zugleich mit dem andern Könige gekommen wäre 1. Kleomenes mußte unverrichteter Sache die Insel verlassen. Zu dem Misserfolge hatte wesentlich Demaratos beigetragen, der aus Feindschaft gegen seinen Mitkönig den Aigineten Anweisungen gegeben und während dessen Abwesenheit in Sparta gegen ihn agitiert hatte 2. Infolge davon begann Kleomenes nach seiner Rückkehr sofort auf den Sturz des Demaratos hinzuarbeiten. Er verständigte sich mit Leotychidas, dem Sohne des Menares und damaligen Haupte der Nebenlinie der Eurypontiden 3, die von Anaxandridas, einem jüngern Sohne des Königs Theopompos herstammte. Auf sein Betreiben benutzte dieser eine unvorsichtige Außerung von Demarats Vater Ariston, um durch Erhebung einer förmlichen Klage die legitime Geburt und Thronberechtigung des Königs anzufechten. Als die Lakedaimonier die Frage dem delphischen Orakel vorlegten, entschied dieses zugunsten des Klägers, da die Pythia von Kleomenes durch Vermittelung eines einflusreichen Delphers gewonnen worden war 4. Demaratos wurde abgesetzt, und Leotychidas trat an seine Stelle (etwa Herbst 491) 5. Nicht lange darauf verliefs ersterer, angeblich infolge einer Beleidigung durch Leotychidas an den Gymnopaidien, seine Vaterstadt und flüchtete, als ihm die Lakedaimonier Häscher nachsandten, über Elis und Zakynthos ins Perserreich, wo ihn Dareios gnädig aufnahm. Später erhielt er die Städte Pergamon, Teuthrania und Halisarna, die auch seinen Nachkommen verblieben 6.

Über die Notwendigkeit gemeinsamen Handelns oder der Einigkeit beider Könige bei Regierungshandlungen vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 549, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 50, 10; 51, 1; 61, 1 ff. Vgl. über den Ursprung des Zwistes zwischen beiden Königen S. 442.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 61 ff.; VIII, 13.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 66. 75.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 71. Was die Chronologie betrifft, so verflossen nach der Darstellung Herodots mindestens einige Monate von der Unterwerfung der Aigineten (Frühjahr oder Anfang Sommer 491) bis zur Absetzung des Demaratos und der Erhebung des Leotychidas. Letzterer verlor die königliche Würde im Jahre 469 nach zweiundzwanzigjähriger Regierung. Diod. XI, 48; XII, 35 (vgl. Thuk. III, 1, 89) und dazu Clinton, Fasti Hell. II<sup>3</sup>, p. 261. Die Gymnopaidien (Juli), an denen Leotychidas als König den Demaratos, der nach seiner Absetzung durch Wahl ein Amt erhalten hatte, beleidigt haben soll (Hdt. VI, 67), waren schwerlich die des Jahres 491.

<sup>6)</sup> Flucht des Demaratos: Hdt. VI, 70. Ein Gesetz verbot den Herakleiden

Nach dem Sturze des Demaratos ging Kleomenes ohne Verzug mit Leotychidas nach Aigina. Da beide Könige erschienen, so leisteten die Aigineten keinen Widerstand mehr. Zehn ihrer vornehmsten Bürger wurden von den Königen als Geiseln fortgeführt und den Athenern in Gewahrsam gegeben <sup>1</sup>.

Es kam dann aber an den Tag, durch welche Mittel er den delphischen Spruch gegen Demaratos erwirkt hatte. Die Promantis Perialla wurde ihrer priesterlichen Würde enthoben, Kleomenes hatte einen Prozess zu befürchten und entwich aus Sparta nach Thessalien 1. Von dort begab er sich nach Arkadien und wiegelte die Arkader auf. Er war namentlich bemüht, die Gauvorsteher zu Nonakris zu versammeln und ihnen beim Styxwasser einen Eid abzunehmen, ihm überall hin zu folgen, wohin er sie führen würde. Diese gefährlichen Umtriebe erfüllten die Spartaner mit so großer Besorgnis, daß sie den Kleomenes zurückberiefen und ihn unter denselben Bedingungen, unter denen er früher geherrscht hatte, wieder in sein Amt einsetzten 3. Das Ende des Königs ist dunkel. Nach einer spartanischen Überlieferung wäre Kleomenes, der bereits früher an Geistesstörung gelitten hätte, gleich nach seiner Rückkehr wahnsinnig geworden. Seine Anverwandten, also namentlich seine Stiefbrüder Leonidas und Kleombrotos, hätten ihn an einen Fussblock gefesselt, aber er hätte sich von dem ihn bewachenden Heloten ein Messer verschafft und sich selbst entleibt 4.

Nach dem Tode des Kleomenes kam das durch ihn in den Hintergrund gedrängte Ephorat dauernd zur Herrschaft, da die beiden Könige fortwährend mit einander verfeindet waren <sup>5</sup>. Leonidas, der

sich im Auslande niederzulassen. Plut. Agis 11. Besitzungen des Demaratos: Xen. Anab. II, 1, 3; 8, 17; Hell. III, 1, 6.

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 73.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 74. Die Zeitangabe Herodots ist unbestimmt, weist aber entschieden auf längere Zeit hin: μετά δὲ ταῦτα Κλεομένεα ἐπάιστον γενόμενον καποτεχνήσαντα ἐς Δημάρητον κτλ. VI, 66, 11: ἡ Πυθίη ··· ἔκρινε μὴ Αρίστωνος εἶναι Δημάρητον παίδα. ὑστέρω μέντοι χρόνω ἀνάπυστα ἐγένετο ταῦτα, κτλ.

Hdt. VI, 74—75: κατῆγον αὐτὸν δείσαντες ἐπὶ τοῖσι αὐτοῖσι ἐς Σπάρτην τοῖσι καὶ πρότερον ἦρχε. Über die Vereidigung beim Styxwasser vgl. E. Curtius, Peloponnesos I, 163, 195.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 75; vgl. (Plut.) Apophth. Lak. Kleom. 11, p. 223 d. Der Verdacht eines Staatsgeheimnisses liegt sehr nahe. Duncker VII<sup>5</sup>, 168. Der Tod des Kleomenes kam jedenfalls seinen Stiefbrüdern nicht ungelegen, die als Kinder der ersten Frau des Anaxandridas bessere Anrechte auf den Thron zu haben glaubten. Vgl. Hdt. V, 41. 48. Auch das Ephorat war an seiner Beseitigung interessiert.

<sup>5)</sup> G. Dum, Entsteh. und Entwickel. des spart. Ephorats 62ff.

Nachfolger des Kleomenes, machte mit den Gegnern des von seinem Stiefbruder auf den Thron erhobenen Leotychidas gemeinsame Sache. Unter dem Einflusse dieser Partei wurde Leotychidas auf Grund einer lebhaften Beschwerde der Aigineten vor Gericht gestellt und verurteilt. Er sollte ihnen für die nach Athen gebrachten Geiseln ausgeliefert werden 1. Die Aigineten begnügten sich damit, ihn zu verpflichten, sie nach Athen zu begleiten, um dort die Auslieferung der Geiseln zu erwirken. Indessen die Athener erklärten, das sie die Geiseln von beiden Königen erhalten hätten und es darum nicht für recht hielten, sie dem einen, ohne dem andern, zurückzugeben 2. Infolge dieser Weigerung kam ein langwieriger Krieg zwischen den Athenern und Aigineten zum Ausbruche (um 487) 3.

e.

Bei dem Vorgehen gegen Aigina scheinen zwischen den Lakedaimoniern und Athenern auch Vereinbarungen über gegenseitige Unterstützung bei einem persischen Angriffe zustande gekommen sein 4, aber abgesehen von dem Beginne der Peiraieus Befestigung, verlautet nichts darüber, daß in Hellas Verteidigungsanstalten getroffen waren, als zu Beginn des Sommers 490 das persische Heer aus dem Innern des Reiches in Kilikien anlangte. Es bestand aus Kerntruppen, Persern, Medern und Saken, und dürfte etwa 50 000 Mann stark gewesen sein. Den Oberbefehl führte der Meder Datis und ein königlicher Prinz, Artaphrenes, ein Sohn des gleichnamigen Stiefbruders des Königs 5. Während das Heer auf der aleischen Ebene

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 85: Λακεδαιμόνιοι δὲ δικαστήριον συναγαγόντες ἔγνωσαν περιυβρίσθαι Λίγινήτας ὑπὸ Λευτυχύδεω κτλ. Vgl. G. Dum a. a. O. 82.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 86. Vgl. S. 574, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 87. Vgl. über diesen Krieg § 21.

<sup>4)</sup> Vgl. weiter unten S. 579, Anm. 3.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 94. Über Artaphrenes vgl. S. 530, Anm. 2 und 556. Was die Stärke des Heeres betrifft, so bezeichnet es Hdt. nur als πεζον στρατον πολλόν τε και εν έσκευασμένον, dagegen giebt er die Zahl der Schiffe auf 600 Trieren an (VI, 95). Ebenso viele Schiffe zählte die Flotte beim Skythenzuge (IV, 87) und bei Lade (VI, 9). Auf den Kriegsschiffen wurden die Fufstruppen eingeschifft (Hdt. VI, 95, 9; vgl. 48, 7 und M. Duncker, Ber. d. Berl. Akad. 1886, S. 394). Die athenischen Transporttrieren (στρατιώτιδες, ὁπλιταγωγοί. Böckh, Sth. Ath. I³, 348) konnten über 100 Mann befördern, aber die schnellen (ταχεῖαι) Schlachttrieren waren dazu lange nicht imstande. Vgl. Böckh a. a. O.; Schwartz, Ad Atheniensium rem militarem stud. Thuc. (Kiel 1877, Diss.) 33 ff. 51 ff. Das persische Fufsvolk war daher höchstens 60 000 Mann stark. So hoch veranschlagen es Duncker, Gesch. d. Altert. VII°, 114. 132; Ber. d. Berl. Akad. 1886, S. 395 und Fleischmann,

lagerte, sammelte sich an der Küste die Flotte. Außer den zum Transport der Reiterei bestimmten Fahrzeugen zählte die Flotte nach einer wohl im ganzen zutreffenden Angabe Herodots sechshundert Kriegsschiffe, die zugleich das Fußvolk an Bord nehmen sollten Nach der Einschiffung des ganzen Heeres fuhren die persischen Feldherren längs der Küste bis zur Höhe von Samos und ließen von dort südwestwärts durch das ikarische Meer nach Naxos steuern. Im Jahre 499 hatten die Naxier ihre Stadt erfolgreich verteidigt, jetzt flüchteten sie sofort in die Berge. Die Perser steckten die Stadt in Brand 1 und schifften dann weiter nach Delos, wo Datis dem Apollon ein großartiges Weihrauchopfer darbrachte 2. Von Delos fuhr die Flotte zwischen den

Blätt. f. bayer. Gymnasialw. XIX (1883), 254 ff., während H. Welzhofer, Manrenbrechers Hist. Taschenb. XI (1891), 92 auf 50 000 zurückgeht. Die Berechnung ist natürlich unsicher, wird aber von der Wahrheit nicht erheblich abweichen. H. Delbrück, Die Perserkriege und Burgunderkriege (Berlin 1887) 161 schätzt das Heer zu niedrig auf 10 bis 15 000 Bogner und 1000 Reiter. Die doppelte Anzahl von Reitern nimmt Welzhofer a. a. O. an. Da Hdt. die Zahl der ἐππαγωγοὶ νέες, die er von den übrigen Schiffen unterscheidet, nicht nennt, so handelt es sich um reine Vermutungen. Ein attisches Pferdetransportschiff konnte 30 Reiter an Bord nehmen (Thuk. VI, 43, 2), ein damaliges persisches auscheinend höchstens 20. Vgl. Hdt. VII, 97 und dazu M. Duncker, Ber. d. Berl. Akad. 1886, S. 395. — Die spätere Überlieferung hat bestimmte, fast durchweg stark übertriebene Zahlenangaben, die natürlich ohne Wert sind. Nep. Milt. 4. 5 redet von 200 000 Fußtruppen (von denen 100 000 an der Schlacht selbst teilnahmen) und 10 000 Reitern. Andere erhöhten die Zahl auf 300000 und 500000 Mann. Vgl. Plat. Menex. 240 (300 Schiffe und 50 Myriaden); Ps. Lys. Epitaph. 21 (50 Myriaden). Paus. IV. 25, 5; Ps. Plut. Parall. hell. I, p. 305a und Valer. Max. V, 3 haben 30 Myriaden. Die höchste Zahl: 600 000, von denen 200 000 umgekommen sein sollen (Schol. Aristeid. 289, Frommel) findet sich bei Iustin II, 9. Die niedrigste Zahl (90000) würde in dem Epigramme bei Aristeid. II, 511 vorkommen, wenn Bergks Korrektur ἔχλιναν für ἔχτειναν richtig wäre. Vgl. PLGr. III4 (1882), 449.

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 96. Plutarchos περί Ἡρ. κακ. 29 (Eth. 869b) macht gegen Herodotos das Zeugnis naxischer Chronisten (Ναξίων ώρογράφοι) geltend, denen zufolge Datis nach der Zerstörung der Stadt wieder vertrieben worden wäre. Allein die Nachrichten der ruhmredigen Lokalgeschichtschreiber verdienen wenig Glauben. Beim Zuge des Xerxes schickten die Naxier einige Schiffe (Hdt. VIII, 46: vier — Plut. Eth. 869b scheint 3 gelesen zu haben —; Hellanikos b. Plut. a. a. O.: sechs, Ephoros ebenda [ohne selbständigen Wert und mit gewöhnlicher Abrundung der Zahl]: fünf), welche zur königlichen Flotte stoßen sollten. Allein die Schiffe gingen auf Veranlassung des Trierarchen Demokritos (Bergk, PLGr. III\*, 481, 136) zu den Hellenen über.

<sup>2)</sup> Hdt. VI. 97 (vgl. VI, 118). Duncker VII<sup>5</sup>, 116 erklärt die Handlungsweise des Datis dadurch, daß dieser in dem delischen Apollon den siegverleihenden Gott Mithra erkannt hätte. Grote, Gesch. Gr. II<sup>2</sup>, 567 und E. Curtius, Gr. Gesch. II<sup>5</sup>. 12 meinen dagegen, daß Datis so aus Rücksichten gegen die Griechen gebandelt

Inseln hindurch nach der Südspitze von Euboia. Die Nesioten wurden gezwungen, Geiseln und Mannschaften zu stellen. Karystos wagte beides zu verweigern, worauf die Stadt belagert und zur Übergabe gezwungen wurde. Auch Eretria bereitete sich zum Widerstande vor und ersuchte die Athener um Hilfe. Diese wiesen ihre chalkidischen Kleruchen an, der bedrohten Stadt Beistand zu leisten. In Eretria konnte man jedoch zu keinem festen Entschlusse kommen. Während die einen sich hinter den Mauern aufs äußerste verteidigen wollten, rieten die andern sich ins Gebirge zurückzuziehen, noch andere sannen auf Verrat. Unter diesen Umständen zogen die Kleruchen ab und

habe. Ähnlich äußert sich H. Welzhofer, Maurenbrechers Hist. Taschenbuch XI (1891), 95, der zugleich die religiöse Duldsamkeit der Perser hervorhebt und betont, daß Datis nicht dem Mithra, sondern dem Griechengotte, an dessen Existenz der Perser nicht gezweißelt habe, opfern wollte. Die Kopie eines Brießes des Dareios an Gadatas (S. 518, Anm. 5) zeigt in der That, daß Datis nach den Intentionen des Königs handelte, wenn er den Apollon ehrte. Nach Hdt. ließe Datis den Deliern sagen: ἐγω γὰς καὶ αὐτὸς ἐπὶ τοσοῦτό γε φρονέω καὶ μοι ἐκ βασιλέος ω δ ε ἐπέσταλται, ἐν τῆ χωρη οἱ δύο θεοὶ ἐγένοντο, ταύτην μηθὲν σίνεσθαι, μήτε αὐτὴν τὴν χώρην μήτε τοὺς οἰκήτορας αὐτῆς. Dareios schreibt an Gadatas: Τοι δὲ τὴν ὑπὲς θεῶν μου διάθεσιν ἀφανίζεις, δώσω σοι μὰ μεταβαλομένω πείραν ηδικημέρνου θ(ν)μοῦ· φυτουργοὺς γὰς ἰεροὺς Ἀπόλλωνος φόρον ἔπρασσες καὶ χώραν σκαπανεύειν βέβηλον ἐπέτασσες, ἀγνοῶν ἐμῶν προγόνων εἰς τὸν θεὸν νοῦν. Übrigens scheint Datis dem Apollon auch Weihgeschenke dargebracht zu haben, denn es kommt der Name Datis in einem delischen Inventar vor. Vgl. Bullet. d. corr. hell. XIII (1889), 539.

Nach der Abfahrt der Perser soll Delos von einem Erdbeben erschüttert worden sein. Herodotos fügt nach der Aussage der Delier hinzu (VI, 98): zai πρώτα και υστατα μέχρι έμευ σεισθείσα και τουτο μέν κου τέρας ανθρώποισι τών μελλόντων ἔσεσθαι κακῶν ἔφαινε ὁ θεός. In unzweifelhaft beabsichtigtem Widerspruch zu dieser Angabe sagt Thuk. II, 8: ἔτι δὲ Δήλος ἐκινήθη όλίγον προ τούτων (431), πρότερον ούπω σεισθείσα, ἀφ' οὐ Ελληνες μέμνηνται ελέγετο και εδόκει επλ τοῖς μέλλουσι γενήσεσθαι σημίγκαι. Vgl. A. Bauer, Herodots Biographie, Sitzungsber. Wien. Akad. 1878, 393; Themistokles 29 ff. Die Ansicht A. Kirchhoffs, Abf. d. herod. Geschichtsw. 19, dass Herodotos von dem bei Thuk. erwähnten Erdbeben keine Kenntnis gehabt hätte, weil er von Hellas abwesend gewesen wäre, ist unhaltbar. Vgl. Stein, Burs. Jahresb. 1878 I, 185. Die Delier bezeichneten sowohl das Erdbeben, von dem Herodotos, wie das, von dem Thukydides spricht, als das erste und erkannten überhaupt nur eines an. Stein zu Hdt. VI, 98, 2. Wahrscheinlich fand das Erdbeben in der Pentekontaetie statt, so dass es die Delier, als Herodotos mit ihnen zusammenkam, nachträglich mit den Perserkriegen verknüpfen konnten, während man es später als Vorzeichen der Leiden des peloponnesischen Krieges auffaste und es zugleich zeitlich demselben näher rückte. Stein a. a. O.; N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. a. a. O. 16.

37

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 100. Vgl. dazu S. 444, Anm. 1.

setzten nach Oropos über, um nicht mit ins Verderben verwickelt zu werden 1.

Als die Perser vor Eretris anlangten, schifften sie ihre Reiterei aus und rüsteten eich zu einem Treffen in offenem Felde 2. In Eretria war jedoch schließlich die Ansicht durchgedrungen, sich in der Stadt zu verteidigen. Sechs Tage lang behaupteten sie sich gegen die beftigen Starmangriffe der Perser, bei denen beide Teile große Verluste erlitten. Am siebenten Tage fiel die Stadt durch Verrat und wurde samt den Heiligtümern in Brand gesteckt 2. Ein großer Teil der Einwohner wurde gefangen genommen und nach Asien gebracht. Dareios siedelte sie zu Arderikka im Lande der Kissier an, wo sie noch mit Bewahrung ihrer Sprache zur Zeit Herodots wohnten 4. Die übrigen Eretrier bauten nach dem Abunge der Perser die Stadt wieder auf 3.

Wenige Tage nach der Einnahme Eretriss brachen die Perser

Hôt. VI, 99-100. Hôts. Bericht ist sichtlich bemiltt, die Eretrier mit ihrer Unentschlossenbeit und Zweideufigkeit dafür verantwortlich zu machen, daß sie von Athen nicht thatkräftig unterstützt wurden. Vgl. N. Wecklein, Trad. d. Perserkz. 39.

Hdt. VI, 101. Die Eretrier hatten tüchtige Beiberei. Bd. P. S. 455, Aum. 2 und S. 457, Ann. 2.

<sup>3)</sup> Hilt. VI, 101; Nep. Milt. 4 wohl mach Ephocos, der Hdt. benutzte. Plat. Menex. 240 und ühnlich Nom. III, 638 ernählt das Geschick Eretrius sichtlich nach Reminiscenzen seiner Herofot-Lektüre unter Hierafügung von einigen unzuverlässigen Einzelheiten. Zu der Geschiehte von der angeblieben Jagd auf die Ecetrier hat die von Hilt. VI, 31 ernählte sowjessong auf den Inseln bergehalten. Vgl. Platous eigene Zweifiel Nom. III, 698-d. Vgl. auch Strab. X, 448 (wo die swysperson; der Erstrier irrtimisch dem Hitt. angeschrieben wird). — Nach Plut. de garral. 15, p. 510 B schenkte der König den Verrätern Euphorbos und Philagree Land. Ein Eretrier Geogyles wurde von Pansanius zur Vermittelung seiner Beniehungen zum Könige benutzt (Thuk. I, 128), seine Nachkommen besalsen zur Zeit Xenophous Gambreion, Palaigambreion, Myrina and Gryneion deipor de zui antre of nides four nage families Toppida, on piece Terreier profines igner. Xen. Hell. III, 1, 6. — Was Herakleides Puntikus b. Athen. XII, 536 F vom Erctrier Diomnestos ernibite, gehört zu den Fabeln, die über die Entstehung des gmisen Vermögens der Familie des Kallias im Umlauf waren. Vgl. W. Petersen, Quaest de hist gent attie. (Kiel, Diss. 1880) 29. Vgl. noch Ps. Demosth g. Nosica 1377.

<sup>4)</sup> Hitz VI, 119. Vgl. dus plutonische Epigramm bei Laert. Diog. III., 33; Anthol. Pul. VII., 25%. Über die translocierten Griechen nur Zeit Alexanders d. Gr. vgl. Diod. XVII., 110; Curt. IV, 12, 11.

<sup>5)</sup> Im Jahre 480 gehörte Eretria aur hellenischen Eidgenossenschaft und stellte sieben Kriegsschiffe. Hit. VIII, 1; 46. Dir Angabe Strabous X, 403 und 448, daß das neun Eretria an einer andern (etwa sieben Stadien entfernten) Stelle angelegt werden sei, beruht auf einem Mißwerstämlnis. Vgl. Lolling, Mitt. Arch. Inst. X (1885), 350 ff.

nach Attika auf und landeten, angeblich auf den Rat des greisen Hippias, an der Ebene von Marathon, weil dieselbe für Bewegungen der Reiterei das günstigste Terrain zu bieten schien <sup>1</sup>.

Auf die Nachricht von der Landung der Perser schickten die athenischen Strategen sofort den Eilboten Philippides nach Sparta, um die Lakedaimonier zu schleuniger Hilfeleistung aufzufordern? Wahrscheinlich waren bereits zwischen Sparta und Athen Vereinbarungen getroffen worden, so daß es sich damals nur noch darum handelte, die Lakedaimonier von dem Eintritte des Bündnisfalles zu benachrichtigen und sie zu eiligster Absendung der Hilfstruppen zu veranlassen. Philippides legte den Weg in zwei Tagen zu-

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 102: ην γύο ὁ Μαραθών ἐπιτηθεότατον χωρίον της Αττικής ἐνιππεύσαι καὶ ἀγχοτάτω τῆς Ἐφειφίης, ἐς τοῦτό σφι κατηγέετο Ίππίης ὁ Πεισιστφάτου. Wilamowitz, Aristoteles und Athen I, 112 hält die Anwesenheit des Hippias für eine Fabel, aber von derselben redet nicht blofs Hdt., sondern auch der über die Peisistratiden besonders gut unterrichtete Thukydides VI, 59, 4 Es ist immerhin bemerkenswert, dass von Marathon aus Peisistratos seinen Zug nach Athen unternommen hatte. Vgl. S. 324. Ganz so günstig, wie es den Anschein hatte, war die Ebene nicht für die Reiterei, da die grüne Oberfläche bedeutender Sumpfstrecken das Auge täuscht. Vgl. E. Curtius, Gr. Gesch. II5, 21. Indessen mit Ausnahme einiger Randstellen, namentlich einer nordostwärts an den See Drakonera stoßenden, ist der Sumpf Ende des Sommers trocken, und im Altertum war die Versumpfung geringer als gegenwärtig. Vgl. Aristoph. Vögel. 245; Pind. Ol. XIII, 148 mit Schol. und dazu Duncker, Ber. d. Berl. Akad. 1886, 398. Auch Baumwuchs (Nep. Milt. 5: arborum tractus) soll den Bewegungen der Reiterei hinderlich gewesen sein. Vgl. Lolling, Mitt. d. arch. Inst. I, S. 92. Gegenwärtig ist die Ebene zum größten Teil baumlos. Vgl. Lohr, Jahrb. f. kl. Philol. CXXVII (1883), 523. - Vgl. über die Topographie: E. Curtius und J. A. Kaupert, Karten von Attika mit Erl. Text von Milchhöfer, Hft. VI, Bl. 19. Ein nicht ganz genaues Kärtchen auch von Lolling, Mitt. d. arch. Inst. I (1876), Taf. IV.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 105: καὶ πρῶτα μὲν ἐόντες ἔτι ἐν τῷ ἄστεῖ οἱ στρατηγοὶ ἀποπέμπουσι ἐς Σπάρτην κήρυκα Φειδιππίδην κτλ. Bei Paus. I, 28, 4; VIII, 54, 6; Plut. π. Ἡρ. κακ. 26, p. 862; Suid. s. v. Ἡππίας die Namensform Φιλιππίδης. Diese verdient wohl den Vorzug. Philippides war ein in Athen sehr verbreiteter Name, Pheidippides fehlt im Index des CIA. Vgl. P. Stengel, Jahrb. f. kl. Phil. CXIX (1879), 280. Der Eilbote wurde nach Hdt. erst abgeschickt, nachdem die Landung der Perser in Athen bekannt geworden war. Vgl. VI, 103, 1 mit 105, 1 und den Ausführungen Dunckers VII<sup>5</sup>, 120, 1 (Paus. I, 28, 4 hat freilich keinen selbständigen Quellenwert, da die Stelle auf Hdt. zurückgeht). Nöthe, De pugna Marathonia (Leipzig 1881, Diss.), p. 4 und Delbrück, Die Perserkriege, S. 55 meinen, daſs Philippides bereits früher, vielleicht auf die Nachricht vom Falle Eretrias, abgesandt worden sein müsse. Vgl. auch V. Campe, De pugna Marath., p. 34.

<sup>3)</sup> Es ist höchst unwahrscheinlich, dass die Athener ohne irgendwelche vor-

rück. Die spurtanischen Behörden sagten Hilfe zu, erklärten aber, daß es nach dem Gesetze nicht möglich wäre, das Heer sofort austicken zu lassen. Denn es war damals der neunte Tag im ersten Drittel des Monats, und das Gesetz verhot es, an diesem und den folgenden Tagen bis zum Eintritte des Vollmondes ausmarücken. Die Tragweite dieses Gesetzes läßt sich nicht mit Sicherheit bestimmen. daß es ist aber unwahrscheinlich oder mindestens nicht nachweisbar, daß es bloß zum Vorwande diente, um den Ausmarsch aufzuschieben.

angegangene Verhandlungen und Verahredungen erst im letzten Augenblicke die Spartaner um Hilfe haten. Bestand dagegen zwischen beiden Staaten eine Epimachie, die, wie gewühnlich, zur Hilfeleistung im Falle einer unmittelbaren Verletzung des Gebietes verpflichtete (Thuk. I, 44; V, 47, 48 u. s. w. Vgl. Busolt, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. IV<sup>2</sup>, 55), so würde der Bündnisfall nicht vor der Landung der Perser in Attika eingetreten und die erst daam erfolgende Absendung des Boten durch die Strategen (nicht durch Rat und Volk) volkkommen erklächich sein.

 Hdt. VI, 106: devragains de roll 243 quaine derros, de de Emigry. Die Entfernung beträgt etwa 222 Kilometer. Isokr. Paneg. 87; Plin. VII., 84. Vgl. E. Cartins, Peloponnesos II, 367.

2) Hdt. VI, 106: ἐν γὰρ Ισταμένου τοῦ μητός εἰνώτη, εἰνώτη δε οὐε ἐξελεύες σθαι ἐφασαν μὴ οὐ πλήρεος ἐώντος τοῦ κάκλευ. "Offenbar", bemerkt Stein, "sollen nach Hdta. Absicht die Lakedaimonier antworten, sie dürften weder am selbigen Tage, dem 9. des Monats, noch an den folgenden bis zum Vollmonde, also nicht vor Mitte des Monats ausrücken." Vgl. Instin II, 9, 7: quadridui teneri religione.

3) Herodotos a. a. O. sagt nicht bestimmt, ob das Gesetz nur für den betreffenden oder für alle Monate galt. Plutarchos faßt die Stelle in letztern Sinne auf und wirft s. Hood. zaz. 26, p. 861 ein, dass die Lakedaimonier unzähligemale im ersten Drittel des Monats ausgezogen wären. Aber die Worte Hdts. schließen zunächst nur den 9. bis 15. Tag aus. Vgl. Paus. I, 28, 4 und Schol. Aristoph. Acharn. 84; E. Curtius, Gr. Gesch. II<sup>5</sup>, 26; Duncker VII<sup>5</sup>, 122 u. A. nehmen den Ausführungen Böckhs (De pugnae Marathoniae tempore, Ind. Lect. Berol. 1816 = Kl. Schrift. IV, 85 ff.) folgend, als Thatsache an, dass die attische Botschaft am 9. Tage des dem attischen Metageitnion entsprechenden Monats Karnejos nach Sparta gekommen wäre und dass also jenes Gesetz sich auf das neuntägige, vom 7. bis zum 15. geseierte Fest der Karneien bezogen hätte (vgl. über die Festzeit der Karneien Unger, Philol. XXXIII [1874], 231), während dessen sich die Dorier des Waffenhandwerkes enthielten. Hdt. VII, 206; Thuk. V, 54; 75, 5. Indesset bei Hdt. ist von den Karneien gar nicht die Rede, es heisst VI, 107: ovrou uiv στιν την παναέληνον έμενον ztl. vgl. 120, 1, withrend doch in dem analogen Falle VII, 206 Herodotos bestimmt sagt: μετά θέ, Κάονεια γάρ σφι ήν έμποδών, ξιείλοι όρτασαντές ... κατά τάχος βοηθέειν πανόημεί. Vgl. IX, 7. Es ist demnach segat annunehmen, dass die Botschaft der Athener nicht in die Zeit der Karneien fiel-Vgl. Westermann, Jahrb. f. kl. Philol. XXXVI, 148; K. Fr. Hermann, Altgriech. Monatsk. (Göttingen 1844) 27 ff.; Grote, Gesch. Gr. II<sup>2</sup>, 591.

4) Wie u. A. E. Curtius, Gr. Gesch. II<sup>a</sup>, 26 annimmt. Grote II<sup>2</sup>, 576 sagt : "Es war blosse Zähigkeit, mit welcher sie blindlings an alten Gebräuf.

Die Athener müssen schon bei der Absendung der Eilboten nach Sparta den Beschluß gefast haben 1, sich nicht auf die Verteidigung

chen festhielten." Vgl. Hdt. IX, 7. A. Kiigi, Krit. Gesch. d. spart. St. a. a. O. 450 stellt eine Anzahl analoger Fälle zusammen, um die Richtigkeit der Ansicht Grotes nachzuweisen. Auch Beloch, Gr. Gesch. I, 356 ist der Ansicht, daß wirklich religiöse Bedenken die Absendung des Hilfscorps verzögerten. H. Welzhofer, Maurenbrechers Hist. Taschenbuch XI (1891), 103. A. Weiske, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXLV (1892), 593 rechtfertigt das Verhalten der Lakedaimonier durch die Bedeutung des Karneien-Festes. Vgl. übrigens auch Ad. Holm, Gr. Gesch. II, 29, Anm. 9. In der Erzählung Hdts. (vgl. namentlich VI, 120) erscheint jedenfalls die spartanische Politik als ehrlich, und thatsächlich rückte nach wenigen Tagen ein lakedaimonisches Hilfscorps in Eilmärschen nach Attika aus. Die Phrasen des Isokrates, Paneg. 85 über den Eifer der Lakedaimonier, den Athenern Beistand zu leisten, haben freilich keine Bedeutung, immerhin ist es bemerkenswert, dass auch in der attischen Überlieferung des 4. Jahrhunderts ein Zweifel an ibrem guten Willen nicht hervortritt. Vgl. Plat. Menex., p. 240; Iustin II. 9, 10 (Ephoros). Auch die geringe Stärke des lakedaimonischen Hilfscorps beweist nichts dagegen, denn Eile that Not, und ein kleines, erlesenes Corps marschierte rascher als ein großes Heer. - Nach Plat. Nom. III, 692. 698 hätte ein messenischer Krieg die Lakedaimonier verhindert καὶ εἰ δή τι διεκώλυεν άλλο αύτους, ου γάρ ίσμεν λεγόμενον.

1) Die Angaben, dass das Volk auf den Antrag des Miltiades den Ausmarsch des Heeres beschlofs, gehen doch wohl auf die Atthis zurück und sind nicht unglaubwürdig. Aischines verlas noch das Psephisma des Miltiades. Demosth. d. f. leg. 303. Vgl. Aristot. Rhet. III, 10, p. 1411a, v. 10: (δεῖν ἐξιέναι τὸ Μιλτιάδου ψήφισμα). Das Psephisma gefasst τῆς Αλαντίδος φυλῆς πουτανενούσης nach Plut. Quaest. conviv. I, 10, 3, p. 628f. Jedoch schwächt Müller-Strübing, Jahrb. f. kl. Philol. CXIX (1879), 441 den Wert dieses Zeugnisses dadurch ab, dass er auf den schalkhaft persiflierenden Ton aufmerksam macht, in welchem Plutarchos die Sympoten sich über die Verdienste des Aiantis unterhalten läßt. - Nach Nep. Milt. 4 hätte in der Stadt zwischen den Strategen ein lebhafter Streit darüber stattgefunden, utrum moenibus se defenderent, an obviam irent hostibus acieque decernerent. Aber nach Iustin II, 9 und Suid. s. v. Inniac, Art. 1 handelte es sich bei diesem Kriegsrate vielmehr um die Frage, ob man sofort ausrücken oder erst die Ankunft der Lakedaimonier abwarten sollte; Miltiades war auctor non expectandi auxilii. Dieser Bericht ist jedenfalls der richtigere und auch sachlich begründetere. Man mußte sich jedenfalls bereits in der Stadt darüber klar sein, ob man etwa die Pässe des Pentelikon verteidigen oder eine andere Stellung wählen und ob man es unter Umständen auf eine Schlacht ankommen lassen sollte, aber der entscheidende Beschluss über die Annahme einer Schlacht konnte erst dann gefasst werden, wenn man dem Feinde gegenüberstand und dessen Stellung kannte. Ephoros hat freilich offenbar nur den berühmten Kriegsrat im Sinne, den Hdt. VI, 109 nach Marathon verlegt. Aber es lassen sich für seinen Bericht so schwerwiegende Wahrscheinlichkeitsgründe geltend machen (vgl. Grote II2, 576; N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 36 ff.; Duncker VII5, 125; Delbrück, Die der Stadt zu beschränken, sondern es mit den Persern im Felde aufzunehmen, denn es konnte kein Zweifel darüber obwalten, daß die spartanischen Hilfstruppen sich nicht mit ihnen in der Stadt einschließen lassen würden. Auch erfolgte der Ausmarsch des athenischen Heeres, das in der Erwartung des persischen Angriffes natürlich schon längst in der Stadt vereinigt war, nach dem Berichte Herodots gleich auf die Kunde von der Landung der Perser 1.

Der Oberbefehl über den gesamten Heerbann stand nur der Form nach dem Polemarchos Kallimachos aus Aphidna (Aiantis) <sup>2</sup> zu. Der "Kriegsherr" hatte freilich damals noch nicht blofs Opfer und Gelübde darzubringen und den Ehrenplatz an der Spitze des rechten Flügels einzunehmen <sup>3</sup>, vielmehr war er im Kriegsrate der Strategen

Perserkriege, S. 72. 79), dals man denselben trotz seines geringen Quellenwertes der doch auch nur auf mündlicher Überlieferung beruhenden Erzählung Hdts. voruiehen muß. Die Angabe, daß allein von allen Strategen Miltiades für den Ausmaruch war (nach Suid. s. v. Innies unterstützte ihn Kallimachos. - Vgl. Hdt. VI, 110), ist schwertich richtig (vgl. Hdt. VI, 109). Auch die Plataier stießen nicht schon wie Ephoros (Iustin — Nepos) angah, in der Stadt zu den Athenem, sondern erst im Lager bei Marathon. Hdt. VI, 108.

<sup>1)</sup> Holt. VI, 103: Maquaille de dic énvideurs ravine (die Landung der Perser) (Noiston and arted & row Mapadaira. Ebenso (etwas übertreibend) Isokr. Paneg. 87. Vgl. auch. Ps. Lys. Epituph. 23 und die Bemerkungen H. Delbrücks, Die Personkringe, S. 70. Nach Instin II, 9, 9 wäre freilich der Beschlufs, auszurücken, cest nach dem Eintreden des Philippides gefalst worden, doch handelt es sich gewith new use cone bloke Kombination des Ephores oder um eine andere willkürliche Ungestaltung der Überlieferung. Philippides war am neunten des Monats in Sparts, words also am siedenten abgeschickt, und am seehsten dürfte die Landung der Person begonnen haben. Du der Brite frilhestens am elften abends zurück sein konoto, so hätten die Perser bis dubin Athen erreichen können, denn mehr als otwa drei Tage wird die Ausschiffung nicht in Anspruch genommen haben. Delbrück, Die Perstrkniege, S. 63 weist durauf hin, daß die Ausschiffung des 60 000 Mana stacken Bleeres der Alliferten in der Krim bei meist gutem Wetter fünf Tage dauerin, obwehl aur 1000 Reiter und 138 Geschütze dadei waren. Allein die modecuen Vurbältnisse mit der Ausschiffung aus greisen Schiffen durch Böte sind weit komplinieren. Die Verteilung der Trappen auf eine große Annahl von Fahrsougen, die bis dicht an die Küste berankommen kounten, ermöglichte eine raschert handling-

<sup>2)</sup> Bills VI, 108; Pink Quassa sourie. L. 10; 3, p. 628. Vigit CLA. IV, 3, p. 100.

<sup>3)</sup> Über die Shrouvechte des Polemarches, die in späterer Zeit an seine elemalige thatsdebliebe Stellung als Kriegsberr crimserien, rgl. S. 167. Annu. 3. Die von H. Müller-Strübing, Jahrb. 6 ki. Philol. CXIX (1879), 441 mit Recht bekimpflu Amicht Ingebile, Jahrb. 6 ki. Philol. Suppliel. V (1871), 645 ff., das der Polemarches thatsdeblieb noch den Operbeiebil führen, bat auch durch Aristst.

stimmberechtigt, und es ist sogar wahrscheinlich, daß er als Vorsitzender desselben zuletzt seine Stimme abgab <sup>1</sup>. Indessen thatsächlich lag das Kommando bereits in den Händen der zehn vom Volke aus den einzelnen Phylen gewählten Obersten der Phylenregimenter, d. h. der Strategen, unter denen die Stelle des Obmannes täglich der Reihe nach abwechselte <sup>2</sup>. Zu den damaligen Strategen gehörten Aristeides, Stesilaos und Miltiades <sup>3</sup>, der zwar der Partei der Tyrannen-

'Aθπ. 22, 2 (vgl. S. 167, Anm. 2) nur eine die Form betreffende Bestätigung erhalten. Was die Stellung des Polemarchen auf dem rechten Flügel betrifft, so sagt Hdt. VI, 111: του μέν δεξιού κέρεος ήγέετο ὁ πολέμαρχος Καλλίμαχος · ὁ γάρ νόμος τότε είχε οδτω τοίσι 'Αθηναίοισι, τον πολέμαρχον έχειν πέρας το δεξιον' ήγεομένου δε τούτου έξεδέχοντο ώς αριθμέοντο αξ φυλαί εχόμεναι αλληλέων, τελευταῖοι δὲ ἐτάσσοντο ἔχοντες τὸ εὐώννμον χέρας Πλαταιέες. Diese Stelle besagt nach dem gewöhnlichen Sprachgebrauch, dass der Polemarchos den rechten Flügel als Befehlshaber desselben führte (vgl. Ad. Bauer, Themistokles 2), indessen sachliche Gründe und der weitere Zusammenhang sprechen dafür, dass er den Ehrenplatz als Flügelmann an der Spitze desselben einnahm, und dass sich unmittelbar an ihn die nach Stämmen geordneten anderen Krieger anschlossen (ἐξεδέχοντο). Vgl. Stein zu Hdt. VI, 111, 4 (4. Aufl. 1882) und Burs., Jahresb. 1879, I, 96; Noethe, De pugn. Marath. 67. An dieser Stelle ist nicht vom Kommando, sondern von der taktischen Ordnung und Aufeinanderfolge die Rede. Und der (von rechts gezählt) zuerst stehende Polemarchos "hat" ebenso den rechten Flügel "inne", wie die zuletzt aufgestellten Plataier den linken innehaben. Lugebil a. a. O., S. 601 betrachtet auch dieses Ehrenrecht des Polemarchos als ein Zeichen, dass er thatsächlich den Oberbefehl führte. Indessen, wenn die Stelle auf dem rechten Flügel voralters Ehrenrecht des Königs war (Hdt. IX, 26, 28; Euripid. Hiket. 657), so folgt daraus nicht, dass der Polemarchos damals noch mit dem Platze auch die Rechte desselben hatte. Die Ansicht Lugebils ist widerlegt worden von B. Arnold, De Atheniensium saeculi a. Chr. quinti praetoribus (Leipzig, Diss. 1873), 1 sqq. und Schömann, Jahrb, f. kl. Philol. CXII (1872), 152 ff.

1) Hdt. VI, 109: ως δὲ δίχα τε ἐγίνοντο καὶ ἐνίκα ἡ χείρων τῶν γνωμέων, ἐνθαῦτα, ἡν γὰρ ἐνδέκατος ψηφιδοφόρος ὁ τῷ κτάμφ λαχων [vgl. über diesen Irrtum
S. 276] ᾿Αθηναίων πολεμαρχέειν. (τὸ παλαιὸν γὰρ Ἡθηναῖοι ὁμόψηφον [vgl. Lugebil
a. a. O. 597]τὸν πολέμαρχον ἐποιεῦντο τοῖοι στρατηγοῖοι κτλ. Vgl. dazu die Ausführungen Lugebils a. a. O. 599 ff. und Müller-Strübings a. a. O. 440 ff. Der Polemarch gab als letzter Stimmführer bei Stimmengleichheit den Ausschlag.

2) Über die Strategen vgl. S. 425. Hdt. VI, 103: ἦγον δέ σφεας στρατηγοί δέχα χτλ. 110, 2: μετά δὲ οἱ στρατηγοὶ τῶν ἡ γνώμη ἔφερε συμβάλλειν, ὡς ἐχάστου αὐτῶν ἐγίνετο πρυτανηίη τῆς ἡμέρης, Μιλτιάδη παρεδίδοσαν. ὁ δὲ δεχόμενος οὕχω συμβολὴν ἐποιέετο, πρίν γε δὴ αὐτοῦ πρυτανηίη ἐγένετο. Über die Bedeutung der Prytanie und den täglichen Wechsel des Oberbefehls vgl. noch Diod. XIII, 97 und 106 und dazu Lugebil a. a. O. 626, der freilich von irrigen Voraussetzungen ausgeht, Arnold a. a. O.; U. v. Wilamowitz, Philol. Unters. I, 57 ff.

3) Hdt. VI, 103, 3; 114, 2. Uber Aristeides vgl. Plut. Arist. 5. Was Plutarchos in diesem Abschnitte mehr als Herodotos bietet, ist zwar im allgemeinen höchst unzuverlässig, doch ist die Nachricht über die Strategie des Aristeides an

freunde nahe stand, aber als Perserfeind auch Gegner einer Wiedereinsetzung der Peisistratiden als persischer Vasallenfürsten war. Das
athenische Heer soll in der Stärke von neun- oder zehntausend Mann
ausgezogen sein, doch beruht diese Angabe nur auf späterer Schätzung
und einer unzuverlässigen Überlieferung 1. Ebenso wenig liegt eine
brauchbare Nachricht darüber vor, was die Athener bestimmte, sich
nicht hinter den Mauern ihrer Stadt 2 zu verteidigen, son-

sich wahrscheinlich und scheint zu den Überresten einer Quelle zu gehören, die sich dadurch als gut unterrichtet zeigt, das sie weis, das die Strategen damals Oberste ihrer Phylen waren. Dass jedoch Themistokles Stratege der Leontis war, ist weder bei Plut. ausdrücklich gesagt, noch wahrscheinlich. Es ist bloss rhetorische, auf den Effekt berechnete Erfindung, dass Aristeides und Themistokles, die Antiochis und die Leontis, nebeneinander in der Schlachtreihe gestanden und im Kampse miteinander gewetteisert hätten. Vgl. K. W. Krüger, Phil.-Hist. Stud. I, 32; Bauer, Themistokles 2. Plutarchos benutzte in diesem Abschnitte unmittelbar eine Quelle, die jünger und noch unzuverlässiger als Ephoros war. Vgl. S. 588, Anm. 1 und S. 594, Anm. 2.

- 1) Herodotos nennt weder die Zahl der Athener, noch die der Plataier, er hatte also wahrscheinlich keine zuverlässigen Nachrichten darüber, denn sonst pflegt er die Stärke der Heere genau anzugeben. Nepos Milt. 5 zählt 9000 Athener, wozu noch 1000 Plataier kommen, so daß gerade eine Myriade voll wurde (X milia armatorum completa sunt). Die Zahlenbehandlung trägt deutlich das Gepräge des Ephoros. Vgl. Busolt, Rhein. Mus. XXXVIII (1883), 629. Auf dieselbe Quelle geht Schol. Aristoph. Ritt. 781 zurück (καὶ οὖτω πληρωθέντος τοῦ άριθμοῦ). Die gleichen Zahlen finden sich noch bei Paus. X, 20, 2: (Αθηναΐοι σύν ήλικία τε τη άρχείω και δούλοις ένακισχιλίων άφικοντο ού πλείους) vgl. IV, 25, 5; dann bei (Plut.) Parall. I, p. 305; Suid. v. Innias. Bei Iustius (II, 9) Zahlen (10000 Athener, 1000 Plataier) handelt es sich nur um eine kleine Abänderung der Angabe des Ephoros. Die Zahl der Plataier ist wohl zu hoch gegriffen. Bei Plataiai kämpften sie 600 Mann stark, im Jahre 429 gab es 400 waffenfähige Plataier, die in ihrer Stadt belagert wurden; die ältesten Männer waren nach Athen gebracht worden, eine kleine Minderheit hielt es außerdem mit den Thebanern. Vgl. Thuk. II, 78, 3. Der attische Hoplitenheerbann wird dagen stärker gewesen sein. Es gab damals gewifs ebenso viele wehrfähige, zum Hoplitendienst im Felde verpflichtete attische Bürger als nach den vielen verlustreichen Kriegen im Jahre 431, wo Thuk. II, 13 nicht weniger als 13000 felddienstpflichtige Hopliten zählt. Ephoros hat offenbar die Stärke des attischen Heeres nach den Verhältnissen seiner Zeit veranschlagt.
- 2) U. v. Wilamowitz, Philol. Unters. I, 97 ff. sucht nachzuweisen, daß die Peisistratiden die alte Stadtmauer Athens beseitigt hätten. Marathon und Salamis wären bei einem befestigten Athen undenkbar. Indessen selbst, wenn die Mauer in leidlich verteidigungsfähigem Zustande gewesen wäre, so hätten doch strategische und politische Gründe für einen Kampf im offenen Felde gesprochen. Freilich hat die Angabe bei Nep. Milt. 4, daß die Strategen beraten hätten, utrum moenibus defenderent an obviam irent hostibus, keine Beweiskraft (vgl. S. 581, Anm. 1) und auch aus Hdt. VIII, 52; V, 77 geht nur hervor, daß die

dern es im Felde mit einem Feinde aufzunehmen, der an Zahl weit überlegen und seit dem Sturze des lydischen Reiches auch in Hellas gefürchtet war <sup>1</sup>.

Welche Erwägungen aber auch entscheidend ins Gewicht gefallen sein mögen, jedenfalls zeigt der Entschluß der Athener nicht nur Mut, sondern auch strategische Einsicht. Die Eroberung der sich tapfer verteidigenden ionischen Städte durch die Perser und der Fall Eretrias konnten sie darüber belehren, daß für eine belagerte Stadt, zumal wenn Verräter auf eine günstige Gelegenheit lauern, die Gefahr des Unterliegens sehr groß ist, und daß sie bei genügenden Kräften und genügender Ausdauer des Belagerers unter gewöhnlichen Umständen früher oder später fallen muß, sofern sie keinen Entsatz erhält 2. Man hatte aber alle Ursache, den zahlreichen Anhängern der Peisistratiden nicht zu trauen 3, und durfte anderseits auf Entsatz nicht rechnen, da die Lakedaimonier schwerlich allein die Perser angegriffen hätten. Unter diesen Umständen mußte man, selbst wenn die Stadtmauer — was immerhin fraglich ist — sich in einem verteidigungsfähigen Zustande befand, den Kampf im offenen Felde wagen. Entschloß man

Burg befestigt war, aber dass nur diese eine Maner hatte, folgt keineswegs aus den Erzählungen von den Burgbelagerungen bei Hdt. V, 64 und 72. Dagegen scheint Hdt. IX, 13 nicht bloss an Burgmauern gedacht zu haben, wenn er sagt: 'πεξεχώφεε (Mardonios) έμπρήσας τε τὰς Αθήνας, καὶ εἴ κοῦ τι ὁρθοῦν ἦν τῶν τει-χέων ἢ τῶν οἰκημάτων ἢ τῶν ἰρῶν, πάντα καταβαλῶν καὶ συγχώσας. Dazu kommt Thuk. I, 89, 3: καὶ τὴν πόλιν ἀνοικοδομεῖν παφεσκενάζοντο καὶ τὰ τείχη τοῦ τε γὰφ περιβολον βραχέα εἰστήκει καὶ οἰκίαι αὶ μὲν πολλαὶ πεπτώκεσαν, ὀλίγαι δὲ περιῆσαν. Der περίβολος bezeichnet ohne Zweifel eine die Stadt umgebende Mauer, wie auch aus I, 93, 2 hervorgeht, wo es bei der Schilderung des themistokleischen Mauerbaues heißt: μείζων γὰφ περίβολος πανταχῷ ἐξήχθη τῆς πόλεως. Die Ansicht von Wilamowitz ist widerlegt worden von A. Bauer, Themistokles, S. 5, Anm. 2 und H. Delbrück, Die Perserkriege, S. 81 ff. Vgl. auch über den wahrscheinlichen Zug der ältern Stadtmauer E. Curtius, Stadtgeschichte Atheus, S. 105.

<sup>1)</sup> Was die Furcht vor den Medern betrifft, so liegt freilich eine starke Übertreibung in den Worten: πρῶτοι δὲ ἀνέσχοντο ἐσθῆτά τε Μηδικήν ὁρέοντες καὶ τοὺς ἄνόσρας ταὐτην ἡσθημένους. τέως δὲ ἦν τοῖσι Ελλησι καὶ τὸ οὔνομα τὸ Μήδων φόρος ἀκοῦσαι (Hdt. VI, 112), und Herodotos übersieht dabei das, was er selbst früher über tapfere Kämpfe von Hellenen gegen Meder erzählt hat. Vgl. I, 169; V, 2; 102; 110; 113; 120; VI, 29. Daß aber der Name der Meder in Hellas gefürchtet war, kann keinem Zweifel unterliegen. Vgl. Theognis 763; 775 ff. b. Bergk, PLGr. II\*, 186. Was Nepos Milt. 4 über den Grund des Auszuges sagt, ist eine wertlose Phrase im Stile des Ephoros.

<sup>2)</sup> H. Delbrück, Die Perserkriege, S. 71.

<sup>3)</sup> Vgl. die Äußerungen, die Hdt. VI, 109 dem Miltiades in den Mund legt. Über den Anhang der Peisistratiden vgl. S. 565 und 567.

sich aber zu einem solchen, so empfahl es sich, um das Gebiet gegen Verwüstungen zu schützen, dem Feinde schon in der Nähe seiner Landungsstelle entgegenzutreten, falls es daselbst ein gedecktes Terrain gab, denn in eine Schlacht auf einer Ebene, wo die Perser ihre Überzahl und ihre auf dem Zusammenwirken von Bogenschützen und Reitern beruhende militärische Kraft zur Geltung bringen konnten, durfte man sich nicht einlassen 1.

Ein derartiges für eine Defensivschlacht günstiges Terrain boten nun in der That die länglichen Seitenthäler, welche sich an die marathonische Ebene anschließen. Die meisten Vorteile gewährte das Thal von Vrana2. Dort nahm das athenische Heer beim heiligen Bezirke des Herakles eine Stellung ein 3, in der es den Angriff der Perser, der sich möglicherweise bis zum Eintreffen der Lakedaimonier verzögerte, ruhig abwarten konnte. Die Flanken waren durch Abhänge gedeckt und vor Überflügelung gesichert 4, während die mäßige Breite der Thalöffnung die Perser verhinderte, bei einem Angriffe die ganze Masse des Fußvolkes einzusetzen und die Reiterei wirkungsvoll zu verwenden. Wollten sie an dem athenischen Heere vorüberziehen, so boten sich zum Marsche gegen Athen zwei Wege dar. Der eine führte über Marathona auf Kephisia, der andere zwischen den Vorbergen des Pentelikon und dem Meere nach Pallene und der Mesogaia. Aber nur diese letztere Strasse war für Wagen und ein Heer mit Reiterei und Gepäck passierbar 5. Beim Abmarsche in jeder der beiden Richtungen mussten die Perser dem Feinde ihre Flanke blossstellen. Schifften sie sich dagegen ein, um direkt nach dem Phaleron zu fahren, so waren

<sup>1)</sup> H. Delbrück, Die Perserkriege, S. 70 und 73.

<sup>2)</sup> H. Lolling, Mitt. d. arch. Inst. I (1876), 89; Duncker, Ber. d. Berl. Akad. 1886, S. 403 ff.; Delbrück a. a. O. 75 und Eschenburg, Auf dem Schlachtfelde von Marathon, Berlin 1887 verlegen die Stellung der Athener in ein Seitenthal des Vrana-Thales, nämlich in das von Avlona (Duncker schob sie freilich bereits bis in das Vrana-Thal vor, da nach ihm Vrana im Rücken der Stellung gelegen hätte). Auf Grund von Bd. XIX der Karten von Attika nahm dann aber Delbrück, Hist. Zeitschr. N. F. XXIX (1890), 467 an, dass die Athener 200—300 Schritte vom Ausgange entfernt im Vrana-Thal standen, das dort nur etwa 1000 Meter breit ist.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 108; 116. Über die Lage Herakleions vgl. Lolling, Mitt. d. arch. Inst. I (1876), 69 ff.

<sup>4)</sup> Aus Nepos Miltiad. 5 hat man mit Unrecht herausgelesen, daß die Flanken noch durch Verhaue geschützt worden wären, denn arborum tractus bezeichnet einfach die sich daselbst hinziehenden Baumreihen. Vgl. Lolling a. a. O., S. 90; Fr. Lohr, Jahrb. f. kl. Philol. CXXVII (1883), 523.

Das war die Strasse, auf der einst Peisistratos gegen Athen marschiert war. Hdt. I, 62.

sie einem Vorstoße des athenischen Heeres mitten im Abzuge ausgesetzt 1.

Als die Athener schon beim Herakleion standen, vereinigte sich mit ihnen der gesamte Heerbann der Plataier <sup>2</sup>. Es geht daraus hervor, dass die Heere mehrere Tage einander 'gegenüberlagerten, denn die Plataier konnten doch erst nach Marathon aufbrechen, nachdem sie von dem Beschlusse der Athener, dort dem Feinde entgegenzutreten, gehört hatten <sup>3</sup>. Nach Herodotos drang Miltiades auf eine Schlacht, weil er befürchtete, dass der Ausbruch eines Parteizwistes die Athener verwirren und mit medischer Gesinnung erfüllen möchte <sup>4</sup>. Mit andern Worten, Miltiades wollte zum Angriste schreiten und eine Offensivschlacht liefern, um den Anhängern der Peisistratiden keine Zeit zu landesverräterischen Umtrieben zu lassen. Fünf seiner Amtsgenossen sprachen sich mit Rücksicht auf die numerische Schwäche des Heeres dagegen aus, aber die Stimme des Polemarchos Kallimachos, den Miltiades auf seine Seite gezogen hatte, gab im Kriegsrate die Entscheidung für die Schlacht <sup>5</sup>. Darauf trat ein jeder von den Strategen,

Lolling a. a. O.; Delbrück a. a. O. 75, der aufserdem mit Recht bemerkt, daß sein Abzug, ohne zu schlagen, auch moralisch nachteilig gewesen wäre.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 108, 2. Vgl. S. 581, Anm. 1 auf S. 582. Nach Paus. IX, 4, 2 soll Arimnestos die Plataier ausgeführt haben. Er war ihr Stratege in der Schlacht bei Plataiai. Vgl. Plut. Arist. 11 und Hdt. IX, 72, 8 mit der Note Steins.

<sup>3)</sup> Nach Ephoros brannten die Athener mirabili pugnandi cupiditate, und daher wird denn auch die Schlacht schon am Tage nach der Ankunft des athenischen Heeres bei Marathon geschlagen (Nep. Miltiad. 5). Isokrates Paneg. 87 läſst gar die Athener noch am Tage ihres Ausmarsches siegen. Ähnlich Lys. Epitaph. 26; Plut. de glor. Ath. 8, p. 350; Suid. s. v. Ἰππίας. Allein Hdt. VI, 110, 6 sagt ausdrücklich, daſs Miltiades mehrere Tage mit dem Angriffe wartete. Vgl. Swoboda, Wien. Stud. VI (1884), 13. Damit fallen die Hypothesen, welche von der Annahme ausgehen, daſs die Athener durch einen sofortigen Angriff die Perser (noch bei der Landung oder vor der Ausschiffung der Reiterei) überrascht hätten. Vgl. Campe, De pugna Marath. 33; P. Devaux, Mém. sur les guerres médiques 31; N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 38. Vgl. auch gegen diese Hypothese, im besondern gegen Devaux, die Bemerkungen Delbrücks, Die Perserkriege, S. 66.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 109: ຖືν μέν νυν μὴ συμβάλωμεν, ἔλπομαί τινα στάσιν μεγάλην διασείσειν ἐμπεσοῦσαν τὰ 'Αθηναίων φρονήματα ώστε μηδίσαι. ຖືν δὲ συμβάλωμεν πρίν τι καὶ σαθρὸν 'Αθηναίοισιν μετεξετέφοισι ἐγγενέσθαι κτλ.

<sup>5)</sup> Wenn wir in dem Berichte Herodots über den Kriegsrat etwas mehr als eine bloße dramatische Einkleidung erblicken dürften (Müller-Strübing, Jahrb. f. klass. Philol. CXIX [1879], 441), so würde Miltiades, bevor er im Kriegsrate mit einem bestimmten Vorschlage hervortrat, zunächst sich über die Ansicht seiner Amtsgenossen privatim informiert haben, und dann als er sah, daß er die Hälfte derselben gegen sich hätte, mit Kallimachos verhandelt haben. Vgl. Lugebil a. a. O. 596.

welche für die Schlacht gestimmt hatten, das Kommando für den Tag, an dem es ihm nach dem täglichen Wechsel zufallen sollte, an Miltiades ab. Dieser nahm es zwar an, schritt aber nicht eher zum Angriffe, als bis der Tag herankam, an dem er ohnehin den Oberbefehlt hatte <sup>1</sup>.

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 110. Nach Plut. Aristeid. 5 soll Aristeides zuerst den Oberbefehl an Miltiades abgetreten und die übrigen Strategen veranlast haben, seinem Beispiele zu folgen. Da Nepos in seiner Vita des Aristeides, für die er auch Ephoros benutzte, kein Wort über dieses angebliche große Verdienst sagt, so dürfte die Erfindung jünger als Ephoros sein. Mit dieser Erzählung Herodots ist die Angabe unvereinbar, dass Miltiades zum Angriffe schritt, als er die Nachricht erhielt, dass die Perser sich einschifften und dass ihre Reiterei bereits an Bord wäre. Wurde dadurch der Schlachttag bestimmt, so hätte ja Miltiades nicht auf seinen Tag warten können. Jene Angabe findet sich bei Suid. s. v. χωρίς ίππεῖς. Δάτιδος έμβαλόντος είς την 'Αττικήν τους "Ιωνάς φασιν ἀναχωρήσαντος αὐτοῦ α΄νελθόντας ἐπὶ τὰ θένθρα σημαίνειν τοῖς Αθηναίοις, ώς είεν χωρίς οί Ιππείς, και Μιλιιαδην συνιέντα την αποχώρησιν αυτών συμβαλείν ούτω και νικήσαι. όθεν και την παροιμίαν λεχθήναι έπι την τάξιν διαλυόντων. Was den sachlichen Inhalt betrifft, so brauchten die Ionier nicht auf die Bäume zu steigen, denn von der Höhe des Kotroni konnten die Athener die ganze Ebene und jede Bewegung der Perser übersehen. Vgl. Lohr, Jahrb. f. kl. Philol. CXXVII (1883), 524. Die ganze Herleitung des Sprichwortes ist ungereimt: χωρίς έππεις bedeutet nur die Absonderung der Reiter (Hdt. IX, 32: οὐτοι οἱ παραταχθέντες πεζοί ήσαν, ή δε ίππος χωρίς έτέτακτο) und nicht die Auflösung der Schlachtreihe, sondern unter Umständen sogar deren Ordnung. Die Notiz geht vermutlich auf Ephoros zurück (vgl. S. 558, Anm. 2), ist aber wahrscheinlich unmittelbar aus der Sprichwörtersammlung des Atthidographen Demon entnommen, eines "Anekdotenjägers und Kuriositätenkrämers, dem es auf ernsthafte Erforschung der Wahrheit durchaus nicht ankam". Sie hat keinen historischen Wert. O. Crusius, Rhein. Mus. XL (1885), 316ff.; vgl. Noethe, De pugn. Marath. (Leipzig 1881, Diss.), 58. 61; Duncker, Sybels Hist, Zeitschrift XLVI (1881), 233 ff.; Swoboda, Wien. Stud. VI, 17. Darum sind auch die Hypothesen über die Schlacht hinfällig, welche sich hauptsächlich auf diese mehr als zweifelhafte Überlieferung stützen. C. Curtins, Gött. Gelehrt. Anz. 1859 III, 2013 ff.; Gr. Gesch. II5, 24. 824; N. Wecklein, Tradition der Perserkriege 36 ff.; Eschenburg, Topographische, archäologische und militärische Betrachtungen auf dem Schlachtfelde von Marathon, Berlin 1887. Vgl. das Referat über Eschenburgs Vortrag in der Berliner arch. Gesellschaft in der Berl, philol. Wochenschr. 1887, Nr. 3 und in der Wochenschr. f. kl. Philol., Nr. 5 und 6. E. vertritt mit Rücksicht auf das Terrain, auf dem kein großes persisches Heer gekämpft haben könnte und auf die (von ihm angenommene) Unmöglichkeit, während der Schlacht die Reiterei einzuschiffen, die Ansicht von E. Curtius, dass das Gros des persischen Heeres, namentlich die Reiterei, bereits wieder eingeschifft war, als die Athener angriffen. Diese Hypothese vertritt der Hauptsache nach auch Arth. Milchhöfer, Erläut. Text zu d. Karten von Attika Heft 3-6, S. 51 f. Gegen die Curtius-Eschenburgsche Hypothese spricht auch die Lage des Soros, sofern derselbe - wofür die große Wahrscheinlichkeit spricht - der Grabhügel der Marathonkämpfer ist. Vgl. H. Delbrück, Hist. Zeitschr. N. E.

In dieser Darstellung Herodots erscheint das Verhalten des Miltiades ganz unverständlich. Er hält eine möglichst rasche Entscheidung für notwendig und schiebt dann dieselbe aus ganz untergeordneten, persönlichen Gründen auf. Offenbar sollte die Geschichte nur die Thatsache erklären, dass sich die Entscheidung mehrere Tage hinzögerte 1, obwohl doch, wie die Gewährsmänner Herodots annahmen, Miltiades sie herbeiführen konnte, da er ja der angreifende Teil war. Allein eine Offensivschlacht gegen das gesamte persische Heer durfte Miltiades nicht wagen, denn die Athener hätten dabei in die Ebene vorgehen müssen und wären dort sofort von der persischen Reiterei auf den Flanken umgangen und vermutlich überwältigt worden 2. Es lag also nicht an den Athenern, sondern an den Persern, wenn sich die Entscheidung verzögerte. Nach Nepos war es Datis, der angriff. Der persische Heerführer erkannte wohl, dass das Terrain ungünstig war, aber er wollte schlagen, bevor die Lakedaimonier zuhilfe gekommen wären. Allerdings ist der Quellenwert des Nepos nicht groß und weit geringer als der Herodots, aber wenn es sich auch bloß um eine Kombination des von ihm benutzten Autors handeln sollte, so ist dieselbe doch in diesem Falle höchst wahrscheinlich zutreffend 3.

Als die Perser sich zum Angriffe gegen die Stellung der Athener anschickten, traten diese in der offiziellen Reihenfolge ihrer Phylen zur Schlachtordnung an. An der Spitze derselben stand als rechter Flügelmann der Polemarch Kallimachos mit der Phyle Aiantis, der er selbst als Aphidnaier angehörte. Den äußersten linken Flügel erhielten die Plataier 4.

XXIX (1890), 465 ff. — Über die Erklärung der Thatsache, daß die Reiterei an der Schlacht keinen Anteil nahm, vgl. weiter unten S. 592, Anm. 2.

<sup>1)</sup> H. Delbrück, Die Perserkriege, S. 55. 80.

H. Delbrück a. a. O. 70. — Wilamowitz, Aristoteles I, 112 hält freilich die Anwesenheit persischer Reiterei überhaupt für eine Fabel.

<sup>3)</sup> Nepos, Miltiad. 5. Vgl. dazu H. Delbrück a. a. O. 55 ff. 75. 77.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 111: ἡγεομένου δε τούτου ἐξεθέκοντο ως ἀριθμέοντο αὶ φυλαὶ ἐχόμεναι ἀλληλέων. Vgl. über die Stellung des Polemarchen S. 582, Anm. 2. Obwohl der Ausdruck Herodots auch die Möglichkeit zuläßt, daß die Phylen in der alljährlich durch das Los festgestellten Reihenfolge standen (vgl. Steins Anm.), so war doch zweifellos für ihre Aufstellung die feststehende, offizielle Reihenfolge (vgl. S. 422) maßgebend, denn auf den Listen der im Kampfe gefallenen Bürger erscheinen die Phylen stets in offizieller Reihenfolge. Vgl. CIA. I, 443. 446. 447. Nach Phylen geordnet waren auf den Stelen auch die Namen der bei Marathon Gefallenen. Paus. I, 32, 3. Vgl. noch Lugebil, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. V (1871), 631 ff.; Bauer, Themistokles 2. Auf die Nachricht bei Plut. Arist. 5, daß die Phylen des Themistokles und Aristeides auf der am meisten gefährdeten Stelle, im Zentrum gestanden hätten, ist gar nichts zu geben. Vgl. S. 583, Anm. 3.

Das Terrain gestattete es dem Miltiades, die Schlachtreihe der des Feindes gleich lang zu machen und sich gegen eine Überflügelung zu schützen. Das Zentrum stellte er nur wenige Glieder tief auf und verstärkte dafür die Flügel, damit sie sowohl den gegenüberstehenden Feind werfen, als auch Flankenangriffe zurückzuweisen vermöchten 1. In der Mitte der persischen Schlachtordnung standen außer den Persern selbst noch die Saken 2, hinter dem Fußvolke hielt wahrscheinlich die Reiterei. Die athenische Hoplitenphalanx ließ das feindliche Fußvolk bis auf Bogenschußweite herankommen und warf sich dann auf dasselbe im Sturmlauf 3, um einerseits möglichst rasch den

Dass die Aiantis auf dem rechten Flügel stand, sagt der Rhetor Glaukias bei Plut. Symp. Probl. I, 10, 3, p. 628 E, indem er sich auf die Elegie des Aischylos beruft. Vgl. Bergk, PLGr. II4, 240. Dieses Zeugnis ist trotz der Ausführungen Müller-Strübings, Jahrb. f. kl. Philol. CXIX (1879), 434 ff. (vgl. auch A. Mommsen, Philol. N. F. I, S. 458, Anm. 18) und der "guten Laune der plutarchischen Sympoten" nicht zu beseitigen. Vgl. Bauer, Themistokles 2. Über den Grund dieser Aufstellung der Aiantis herrschen verschiedene Ansichten. Grotes (Gesch. Gr. II2, 590) Vermutung, dafs die Aiantis den Ehrenplatz erhalten hätte, weil die Schlacht auf ihrem Gebiete - der Demos Marathon gehört zu dieser Phyle geschlagen worden wäre, verdient namentlich mit Rücksicht auf Thuk. V, 67 Beachtung. Böckh, Mondeyklen, S. 68 ff. nahm an, dass die Phylen nach der für die Prytanien des Jahres 490/89 erlosten Ordnung aufgestellt waren, und dass die Aiantis auf dem äußersten rechten Flügel stand, weil sie nach Plut. Symp. Probl. I, 10, 3, p. 628 E damals die Prytanie hatte. Dagegen wenden sich mit Recht Lugebil a. a. O. £33 und A. Mommsen, Philol. N. F. I, 462 ff., deren eigene Vermutungen aber auch nicht befriedigen (Mommsen denkt mit Rücksicht auf Paus, X, 10, 1 an eine dem durch Losung festgestellten Turnus, nach dem das Kommando unter den Strategen wechselte, entsprechende Reihenfolge der Phylen). E. Curtius, Gr. Gesch. II5, 824, 13; Duncker VII5, 132; Bauer, Themistokles 2 erklären die Stellung der Aiantis durch den Umstand, daß aus ihr der Polemarch stammte.

Duncker, Ber. d. Berl. Akad. 1886, S. 405. Vgl. dazu Delbrück, Die Perserkriege, S. 76. 85.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 113, 2; vgl. Lolling a. a. O. 92.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 112: ως δέ σφι διετέταπτο καὶ τὰ σφάγια ἐγίνετο καλά, ἐνθαϊτα ως ἀπείθησαν οἱ ἀθηναῖοι, δφόμω ἵεντο ἐς τοὺς βαρβάφους ἡσαν δὲ στάδιοι οὐκ ἐλάσσονες τὸ μεταίχμιον αὐτῶν ἢ ὀκτώ κτλ. Delbrück, Die Perserkriege, S. 56 ff. weist nach, daſs ein groſse geschlossene Masse von Schwerbewaffneten, wie sie bei Marathon focht, nicht mehr als 100 bis 150 Schritt im Dauerlauf (den Oberst Leake und Hauptmann Eschenburg als einen Schnellschritt deuten) zurücklegen kann, ohne in Erschöpfung und Unordnung zu geraten. Ein weiterer Lauf war auch gar nicht nötig. Die Athener brauchten nur den Raum des wirksamen Pfeïl-

s der Perser im Laufe zu nehmen. Die acht Stadien (2400 Schritt), welche mlich als die L\u00e4nge des Dauerlaufes betrachtete, sind ohne Zweifel auf hnung der Schlacht und die unmittelbare Verfolgung zu beziehen. Der

Raum des wirksamen Pfeilschusses zu durchmessen, anderseits durch die Schnelligkeit der Fortbewegung den Stoß zu verstärken. Sobald es zum Nahkampfe kam, mußten die Athener die Oberhand gewinnen. Mit ihren für den Fernkampf berechneten leichten Schutzwaffen, ihren kurzen Spießen und Säbeln oder Dolchen, welche die Perser neben dem Bogen führten, konnten sie den langen Speeren der ganz in Erz gewappneten Griechen nicht widerstehen 1. Aber sie hielten sich tapfer, und das Gefecht dauerte lange Zeit 2. Während die Athener und Plataier auf beiden Flügeln siegten, wurde das athenische Zentrum von den Persern und Saken durchbrochen und landeinwärts verfolgt 3. In-

Soros oder der wahrscheinliche Grabhügel der Marathonkämpfer ist vom Ausgange des Vranathales acht Stadien entfernt. Die Schlacht begann im Vranathale und zog sich infolge des Zurückweichens der Perser in der Ebene bis zum Soros hin. Hdt. ließ sich wohl sagen, daß die Athener vom Ausgange des Thales bis zum Grabhügel vorstürmten. Vgl. Delbrück, Perserkriege 56. 76; Sybels Histor. Zeitschr. N. F. XXIX (1890), 467.

- 1) Hdt. V, 49 läst den Aristagoras sagen: ἥ τε μάχη αὐτῶν ἐστὶ τοιήδε, τόξα καὶ αἰχμὴ βραχέα· ἀναξυρίδας δὲ ἔχοντες ἔρχονται ἐς τὰς μάχας καὶ κυρβασίας ἐπὶ τῷσι κεφαλῆσι· κτλ. Vgl. über die Bewaffnung der Perser namentlich Hdt. VII, 61. Gegenüber den griechischen Hopliten nennt Hdt. IX, 62. 63 die Perser geradezu ungerüstet ἄνοπλοι, γυμνῆτες. Schuppenpanzer-Röcke trug nur ein Teil (VII, 61; VIII, 113), und diese konnten wohl gegen einen Pfeilschuſs, aber nicht gegen einen Speerstoſs schützen. Wie der Perserkönig auf den Denkmälern mit dem Bogen, der nationalen Kampfwaffe, abgebildet ist (vgl. das Bild des Dareios auf den Münzen: S. 516, Anm. 5), so redet auch Aischyl. Pers. 83; 134 von dem Kampfe des Bogens mit der Lanze. Näheres über die Ausrüstung der Perser und Griechen und die Überlegenheit der letztern im Nahkampfe bei Delbrück, Perserkriege, S. 1 ff. 8 ff.; vgl. auch Fleischmann, Die Schlacht bei Marathon, Blätter f. bayer. Gymnasialw. XIX, S. 233 ff., Abschnitt 5.
- 2) Hdt. VI, 113: μαχομένων δὲ ἐν τῷ Μαραθῶνι χρόνος ἐγίνετο πολλός. Mit dieser Angabe Herodots, die durch seine ungeschminkte Darstellung des Verlaufs der Schlacht bestätigt wird, steht die Ansicht derer im Widerspruch, die da meinten, die Schlacht wäre ein πρόσερονσμα βραχὺ τοῖς βαρβάροις ἀποβάσιν (ἀπόβασις = Landung, Isokr. Paneg. 87, Panath. 195; Ps. Lys. Epitaph. 21 u. s. w.), also ein kurzes Landungsgefecht gewesen. Dazu gehörte sicherlich auch Theopompos. Vgl. Frgm. 167 Müller I, 306. Da die Athener bei jeder Gelegenheit auf ihre Grofsthat bei Marathon zurückkamen und sie über Gebühr verherrlichten, so war eine Reaktion ihrer Gegner gegen ihre Darstellung natürlich und die Zurückweisung der Übertreibungen, wie sie im 4. Jahrhundert üblich waren, berechtigt. Im Verhältnis zu Theopompos ist aber Herodot die ältere und auch zuverläßigere Quelle, denn ersterer schrieb in heftiger Parteileidenschaft gegen Athen. N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 38 hätte darum nicht der theopompischen Darstellung folgen sollen.
- 3) Hdt. VI, 113: κατά τοῦτο μὲν δη ἐνίχων οἱ βάρβαροι καὶ ἡἡξαντες ἐδίωκον ἐς τὴν μεσόγαιαν κτλ. Über die Bedeutung von ές τὴν μεσόγαιαν vgl. Lolling a. a. O. 93.

folge dessen ließen die siegreichen Flügel die Geschlagenen fliehen, schwenkten ein und schlugen vereinigt auch das persische Zentrum <sup>1</sup>. Die ganze Masse der Fliehenden eilte nach dem Strande zurück. Die Reiterei wurde wahrscheinlich von der Flucht und Verwirrung mitgerissen. Wenn sie in geschlossenen Schwadronen weiter rückwärts in der Ebene gestanden hätte, so würde sie das Treffen wiederherzustellen vermocht haben, aber ihre lose Masse war dazu nicht imstande <sup>2</sup>. Ein Teil der Fliehenden wurde in einen der beiden Strandsümpfe der Ebene gedrängt und dort von den Athenern niedergehauen <sup>3</sup>.

Da der Kampfplatz in einiger Entfernung vom Strande lag, und die Athener durch das Gefecht mit dem Zentrum aufgehalten wurden, sich wohl auch erst sammelten und ordneten, ehe sie weiter bis zum Meere vorgingen, so gewannen die Perser Zeit, sich in die Schiffe zu retten und dieselben flott zu machen. Namentlich gelang es ihnen auch, ihre Reiterei an Bord zu bringen <sup>4</sup>.

Als die Athener am Gestade anlangten, suchten sie die ihnen noch erreichbaren Schiffe zu nehmen oder in Brand zu stecken. Es entwickelte sich dabei ein hitziges Gefecht, in dem manche namhafte Männer fielen, so der Polemarch Kallimachos, der Stratege Stesilaos und

<sup>1)</sup> Dieser Kampf wird in der Thalschlucht von Vrana stattgefunden haben. Die Tumuli von Vrana rühren möglicherweise von den gefallenen Persern her. Pausanias (I, 32, 5) sah dieselben nicht, weil sein Führer ihn nach dem Grabe der Athener führte. Lolling a. a. O. S. 94.

<sup>2)</sup> Delbrück, Perserkriege, S. 77. Vgl. über die Nichtbeteiligung der Reiterei am Kampfe auch Duncker, Ber. d. Berl. Akad. 1886, S. 409.

<sup>3)</sup> Das Gemälde in der Poikile (Paus. I, 15, 3) stellte u. a. dar: το δὲ ἔσω τῆς μάχης φεύγοντές εἰσιν οἱ βάρβαροι καὶ ἐς το ἔλος ωβοῦντες ἀλλήλους κτλ. Vgl. (Demosth.) g. Neaira 1377. In der marathonischen Ebene befinden sich zwei Sümpfe, ein großer, der von Kato Suli, im Norden und ein kleiner, der von Vrexisa, im Süden. Auf den erstern bezieht sich die auch jetzt noch zutreffende Beschreibung bei Paus. I, 32, 7, doch könnte das Gefecht auch am südlichen Sumpfe stattgefunden haben. Vgl. H. Delbrück, Hist. Zeitschr. N. F. XXIX (1890), 468.

<sup>4)</sup> Duncker, Ber. d. Berl. Akad. 1886, S. 410 weist darauf hin, dass die Pferdeschiffe flach gebaute Fahrzeuge waren und dass darum die Einschiffung der Reiterei nicht allzu lange Zeit in Anspruch genommen haben kann. Über die verschiedenen Gründe, die das Vorgehen der Athener bis zum Strande aufgehalten haben müssen, vgl. Delbrück, Perserkriege, S. 69 und 77. Letzterer bemerkt, dass die Perser, nachdem erst wieder Schussweite zwischen ihnen und den Feinden lag, auch mit ihren vortrefflichen Pfeilen die Frist zum Entkommen verlängert haben werden. Er hält es ferner für möglich, dass sich die Athener überhaupt nicht in die Ebene vorwagten, so lange die feindliche Reiterei noch im Felde war.

Duncker, Ber. d. Berl. Akad. 1886, S. 410.

Kynegeiros, der Bruder des Dichters Aischylos<sup>1</sup>. Nur sieben Schiffe vermochten die Athener zu erobern, mit den übrigen kamen die Perser vom Lande ab und fuhren zunächst nach dem Inselchen Aigileia, um die dort zurückgelassenen Eretrier an Bord zu nehmen<sup>2</sup>.

œ.

Wahrscheinlich am Morgen nach der Schlacht verließ die persische Flotte Aigileia und nahm den Kurs auf Sunion. Die athenischen Strategen waren überzeugt, daß die Perser einen Handstreich gegen die Stadt führen wollten 3. Zur Zeit Herodots beschuldigte man in Athen die Alkmeoniden, daß sie die Perser auf den Gedanken des Überfalles gebracht und ihnen, als sie sich bereits in den Schiffen befanden, ein verabredetes Schildzeichen gegeben hätten. Herodotos weist diesen Vorwurf entschieden zurück, stellt aber die Erhebung des Schildes (etwa auf dem Pentelikon) als Thatsache hin 4. Es scheint

Hdt. VI, 114. Die spätere Überlieferung bietet über das Ende des Kallimachos und Kynegeiros allerlei übertriebene Geschichten. Vgl. z. B. die zwei Deklamationen des Sophisten Polemon εἰς Κυναίγειρον καὶ Καλλίμαχον ed. Hinck, Leipzig 1873, p. 3-39, (Plut.) Parall. I, p. 305; Iustin II, 9; Suid. Inniaς.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 115; vgl. Plut. Arist. 5.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 115. Delbrück, Perserkriege, S. 57 bringt beachtenswerte Gründe dafür vor, daß die den Persern zugeschriebene Absicht, vor der Rückkehr des athenischen Heeres die Stadt zu überrumpeln (βουλόμενοι φθηναι τους Αθηναίους ἀπικόμενοι εξ τὸ ἄστυ) auf bloßer Vermutung der athenischen Strategen beruhte und thatsächlich gar nicht gehegt wurde. Vermutlich hätten die Perser nur einen Versuch auf den phalerischen Hafen im Sinne gehabt.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 115; 121ff.; 124. Da der Alkmeonide Megakles zu der Partei der Tyrannenfreunde gehörte und im Jahre 487/6 als Anhänger derselben verbannt wurde (vgl. S. 567, Anm. 2), so erklärt sich die Möglichkeit der Anschuldigung, die namentlich von den Gegnern des Perikles verbreitet wurde, dessen Mutter eine Schwester des Megakles war. Hdt. VI, 131. Vgl. Thuk. I, 121; A. Kirchhoff, Eutstehungszeit des herod. Geschichtsw. 57 ff.; Stein, Burs. Jahresber. 1878, I, 188. Es ist allerdings wahrscheinlich, dass die Anschuldigung nicht erst von den Gegnern des Perikles, sondern bereits aus der Zeit der Perserkriege stammt und später wieder aufgenommen wurde. Vgl. Pind. Pyth. VII, 15: ω Μεγάκλεες, υμαί τε και προγόνων. | νέα δ' εύπραγία χαίρω τι το δ' ἄχνυμαι, | φθόνον άμειβόμενον τὰ καλὰ ἔργα. Vgl. Tycho Mommsen, Pindaros 40 ff.; Leop. Schmidt, Pindars Leben 83 ff.; Mezger, Pindars Siegeslieder 316. Das Gedicht ist höchst wahrscheinlich bald nach dem Ostrakismos und den darauf folgenden Pythien, d. h. nach August 486 verfast. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles und Athen II, 323 ff. — N. Wecklein, Tradition der Perserkriege, S. 37 sucht nachzuweisen, dass der Schild vor der Schlacht aufgesteckt worden sei. Das persische Heer hätte, während die Athener sich auf dem Marsche nach Marathon befanden, sich einschiffen und die wehrlose Stadt überfallen sollen. Allein Hdt. sagt sehr bestimmt, dass der Schild

jedoch auch dieses Zeichen nur in der erregten Phantasie einiger Krieger existiert zu haben 1.

Um den Persern zuvorzukommen, brach das athenische Heer unverzüglich von Marathon auf und erreichte nach einem starken Eilmarsche noch vor der Ankunft des Feindes Athen, wo es beim Herakleion im Kynosarges am Südfuße des Lykabettos ein Lager aufschlug. Die persische Flotte zeigte sich bald auf der Höhe von Phaleron, unternahm aber keinen Angriff, sondern ankerte nur einige Zeit und fuhr dann nach Asien zurück<sup>2</sup>.

nach der Sclacht, als die Perser sich bereits eingeschifft hatten (ἐοῦσι ἢδη ἐν τῆσι νηνσί) gezeigt worden sei. Nach Duncker, Gesch. d. Altert. VII<sup>5</sup>, 140 könnte die Erhebung des Schildes den Zweck gehabt haben, anzuzeigen, daß in Athen alle Vorbereitungen zum Anschlage getroffen wären, und ein solches Zeichen hätte auch nach der Schlacht noch Bedeutung gehabt. Grote, Gesch. Griech. II<sup>‡</sup>, 584 meint, das Zeichen habe den Persern vor der Schlacht zu Gesicht kommen sollen. Vermutlich hätte es im Plane gelegen, einen Teil der Flotte nach dem Phaleron zu entsenden, während die übrigen Streitkräfte das athenische Heer bei Marathon festhielten. Ad. Holm, Gr. Gesch. II, 24: "Wir wissen nicht, von wem und zu welchem Zwecke das Zeichen gemacht war." Ed. Meyer, Forsch. zur alten Gesch. I, 198, Anm. 2 hält die Beschuldigung der Alkmeoniden für begründet. Sie hätten seit dem Falle Milets in Athen allen Einfluß verloren und es wäre durchaus natürlich, daß sie mit Hilfe der Emigranten und der Perser wieder in die Höhe zu kommen suchten.

- 1) Delbrück, Die Perserkriege, S. 60ff., der an einigen Beispielen erläutert, wie sehr die Menge stets geneigt ist, in erregten Augenblicken Gespenster zu sehen. Wilamowitz, Aristoteles und Athen II, S. 85, Anm. 24 erklärt die Geschichte vom Schildzeichen ebenfalls für eine Fabel. Er bemerkt: "Wenn sich dann (bei dem Rückmarsche) die Sorge um die Heimat und der Unwillen über den Gewaltmarsch und die Wut wider die Verräter, deren Treiben sie befürchteten, zu dem Glauben verdichtet hat, den Persern hätte ein abscheulicher Mensch die Fahrt eingegeben, und der oder der hätte da oder da einen erhobenen Schild gesehen, gewiß hätte das etwas zu bedeuten u. s. w., so ist das ganz der Situation gemäß.
- 2) Hdt. VI, 116. Plut. Arist. 3 berichtet, daß Aristeides mit seiner Phyle auf dem Schlachtfelde zur Bewachung der Beute zurückgelassen worden sei. Daran knüpft Plutarchos die Geschichte über die Entstehung des Reichtums des Kallias Lakkoplutos, die sich auch bei Aristodem. 13 (Müller F. H. Gr. V. 15), Schol. Aristoph. Wolk. 64; Suid.; Hesych. v. Λαικόπλοντος findet. Sie ist eine bloße Fabel ohne historischen Wert. W. Petersen, Quaest. de hist. gent. attic. (Kiel, Diss. 1880), 40. Der Beiname Λαικόπλοντος geht wohl in Wahrheit darauf zurück, daß Kallias bei der Bearbeitung der Silbergruben gute Geschäfte machte. Vgl. Xen. περὶ πόρ. IV, 15; Duncker VII<sup>5</sup>, 144, 2. Die übrigen neun Phylen hätten nach Plutarch (vgl. auch de glor. Ath. 8, p. 350e) noch am Tage der Schlacht den Weg nach Athen zurückgelegt. Müller-Strübing, Jahrb. f. klass.

  X (1879), 444 ff. zeigt, daß ein solcher Marsch unmittelbar nach der

Nach der bei Marathon gemachten Erfahrung wagte Datis vermutlich keine Landung im Angesichte des athenischen Heeres. Die Niederlage war zwar keine vernichtende, aber immerhin eine recht empfindliche gewesen, denn die Perser hatten 6400 Tote verloren 1. Von den Athenern waren 192 Bürger in der Schlacht gefallen. Die Stadt erwies ihnen die besondere Ehre einer allgemeinen Bestattung auf dem Schlachtfelde selbst 2. Daneben wurde ein Tropaion aus weißem Marmor und ein Denkmal für Miltiades errichtet 3. Aus dem Zehnten der Beute stifteten die Athener eine Gruppe von Erzbildern nach Delphi, wo sie wahrscheinlich bereits eine kleine Halle für ihre Weihgeschenke errichtet hatten 4. Den Sieg verherrlichte ferner ein Gemälde in der Poikile, auf dem Kallimachos und Miltiades unter den Kämpfern hervortraten 5. In Erfüllung des Gelübdes des Polemarchos brachten die

Schlacht physisch unmöglich gewesen wäre (der Weg beträgt für einen Fußgänger mindestens acht Stunden), und daß ebenso wenig die persische Flotte noch an demselben Abend Phaleron hätte erreichen können. Vgl. auch Duncker, Sybels Hist. Zeitschr. XLVI, 250.

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 117. Die Leichen werden sicherlich gezählt worden sein. Vgl. Xen. Anab. III, 2, 12. Wenn die Niederlage nicht empfindlich gewesen wäre und den Persern einen bedeutenden Respekt vor der militärischen Leistungsfähigkeit der Hellenen eingeflößt hätte, so würden die großen Rüstungen des Dareios und Xerxes unerklärlich sein. Duncker VII<sup>5</sup>, 141. Nach Iustin II, 9 (sicherlich Ephoros, vgl. Cic. Attic. IX, 9) soll Hippias bei Marathon gefallen sein, "dis patriae ultoribus poenas repetentibus". Das ist bloße rhetorische Ausschmückung. Herodotos sagt nichts davon, ebenso wenig Thuk. VI, 59. Nach Suidas v. Innlag starb Hippias auf der Heimfahrt nach Sigeion auf Lemnos. Auch Datis soll nach Ktes. Pers. 18 in der Schlacht umgekommen sein. Diese Angabe steht im Widerspruche mit Hdt. VI, 118.

<sup>2)</sup> Thuk. II, 34, 5. Über den Grabhügel und die Stelen mit den Namen der Gefallenen vgl. Paus. I, 32, 3; I, 29, 4. Epigramm des Simonides bei Bergk, PLGr. III<sup>4</sup>, 449, 90. Zwischen dem Ausgange des Vrana-Thales und dem Strande nur etwa 800 Meter von letzterm entfernt, erhebt sich ein kegelförmiger Hügel (Soros) in einer Höhe von etwa 11 Metern. Die neuern Ausgrabungen der griech arch. Gesellschaft haben die Ansicht Leakes, Transact. of the R. Soc. of Lit. II (1829), 171 so ziemlich gesichert, daß der Soros der Grabhügel der gefallenen 192 Athener war. Δελτίον ἀρχ. 1890, Nr. 4, p. 65 ff.; Β Στάης, Ὁ ἕν Μαραθώνι τύμβος, Mitt. d. arch. Inst. XVIII (1893), 48 ff.

<sup>3)</sup> Kritias Eleg. I, 605, Bergk, PLGr. II<sup>4</sup>, 280; Paus. I, 32, 5. Die Überreste eines aus pentelischem Marmor errichteten Denkmals könnten auch vom μνημα des Miltiades (Paus. I, 32, 4; vgl. I, 18, 3) herrühren. Lolling a. a. O. 79.

<sup>4)</sup> Paus. X, 10, 1. Über das Schatzhaus vgl. U. Köhler, Rhein. Mus. XLVI (1891), 1 ff., der die Erbauung in die Zeit des nachmarathonischen Aiginetenkrieges setzt, und dagegen Wilamowitz, Aristoteles II, 287, der sie wohl richtiger mit dem Siege über die Chalkidier (um 506) in Verbindung bringt.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 592, Anm. 3.

Athener alljährlich der Artemis Agrotera am 6. Boedromion, dem Festtage dieser Göttin, ein großes Ziegenopfer dar <sup>1</sup>. Pan, der den Barbaren
seinen Schrecken eingejagt hatte, erhielt ein Heiligtum in der Grotte an
der nordwestlichen Seite des Burgfelsens. Auch ihm wurde jährlich ein
Opfer dargebracht und ein Fackellauf veranstaltet <sup>2</sup>. Die Erinnerung an
den Sieg, den die Athener als Vorkämpfer der Hellenen errungen hatten,
erfüllte sie stets mit besonderem Stolze, und nicht oft genug konnten
Dichter und Redner darauf zurückkommen <sup>3</sup>.

Der Schlachttag läßt sich nicht mit Sicherheit bestimmen. Nur so viel ist gewiß, daß die Schlacht um die Zeit des Vollmondes, entweder um den 9. September oder — und das ist wahrscheinlicher — um den 10. August des Jahres 490 stattfand. Denn nach dem Vollmonde rückten eilends 2000 Lakedaimonier aus Sparta aus und gaben sich alle Mühe, noch rechtzeitig Athen zu erreichen. Am dritten Tage langten sie in Attika an, aber die Schlacht war bereits geschlagen worden 4. Nachdem sie sich das Schlachtfeld und die gefallenen Perser

<sup>1)</sup> Vgl. S. 167, Anm. 3.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 105. Sammlung der bezüglichen Stellen bei Otto Jahn, Pausandescript. arcis Ath. ed. altera recogn. Ad. Michaelis (1880) I, 28, 19 (S. 37). Vgl. E. Curtius, Stadtgesch. Athens, S. 134 und p. XXXVII. Miltiades weihte dem Pan ein Standbild mit einem von Simonides verfasten Epigramm. Bergk, PLGr. III<sup>4</sup>, 479, 133.

<sup>3)</sup> Ruhm der Μαραθωνομάχαι(οι) u. a. bei Aristoph. Acharn. 181; 695; Wolk. 986; Wesp. 711; Thesmoph. 806 u. s. w.; Eupolis Demoi Frgm. 90 Kock; Thuk. I, 73, 4; Andok. Myst. 107; Isokr. Paneg. 87; v. Frdn. 38; v. Umt. 306; Plat. Menex. 240; Nom. III, 698; IV, 707; Demosth. Symm. 30; vom Kr. 208; von d. Trugges. 312 u. s. w. Aisch. v. d. Trugges. 75; g. Ktes. 181; 186; 259 u. s. w. vgl. noch Cic. de off. I, 18; Paus. I, 14, 5. Opposition gegen die athenische Ruhmredigkeit bei Theopomp. Frgm. 167 (Müller I, 306); Plut. περλ Ήρ. κακ. 27, p. 862.

<sup>4)</sup> Die Schlacht wurde geschlagen im Archontenjahre des Phainippos = Ol. 72, 3 = 490/89 nach der von Aristot. 19π. 22, 3 benutzten attischen Chronik, ferner nach dem Marm. Par. 48 und Plut. Arist. 5. Der Versuch Ungers, Jahrb. f. kl. Philol. CXXVII (1883), 388 auf Grund von Dion. Hal. V, 17 und Gellius N. A. XVII, 21 die Schlacht in das letzte Viertel (Thargelion) 491/90 zu verlegen, ist mißlungen. Vgl. Toepffer, Quaest. Pisistrateae (Dorpat 1886) 138. Thuk. I, 18: δεκάτφ δὲ ἔτει μετ' αὐτὴν (τὴν ἐν Μαραθῶνι μάχην) αὐθις ὁ βάρβαρος τῷ μεγάλφ στόλφ ἐπὶ τὴν Ἑλλάδα δονλωσόμενος ἦλθε, d. h. 481/0. Vgl. Plat. Nom. III, 698 C. Über anderweitige chronologische Angaben vgl. Clinton, Fast. Hell. II<sup>a</sup>, 28; Append. V, 300. — Nach Plut. Camill. 19 und περί Ἡροδ. κακ. 26, p. 861 siegten die Athener bei Marathon am 6. Boedromion und feierten den Sieg an diesem Tage noch zu Plutarchs Zeit, vgl. de glor. Athen. 7 (Eth. 349 E). Allein auf den 6. Boedromion fiel das Fest der Artemis Agrotera, und an ihm wurden der Göttin die Ziegen geopfert, welche ihr für jeden erlegten Feind vor der Schlacht

angesehen hatten, traten sie unter Lobsprüchen auf die Athener und ihre That den Rückmarsch an.

## h.

Miltiades erwarb sich durch den Sieg in Athen ein so hohes Ansehen und solchen Einfluß, daß ihm auf sein Ansuchen die Bürgerschaft die Flotte nebst Landheer und Geld, zu einer Kriegsunternehmung zur Verfügung stellte, von der er wahrscheinlich nur im allgemeinen große Vorteile versprach, ohne sich über ihr Ziel bestimmter auszulassen 1. Über seine Absichten lassen sich nur Vermutungen aus-

gelobt worden waren. Vgl. S. 596, Anm. 1. Plutarchos hat dieses jährliche Opfer und Dankfest für den Sieg irrtümlich mit dem Schlachttage identifiziert. Böckh, Ind. lect. univers. Berol. 1816; Mondeyklen 66 ff. Fest steht, dass der attische Eilbote am 9. eines Monats in Sparta war (Hdt. VI, 106) und daß die Spartaner erklärten, sie könnten vor dem Vollmonde nicht ausrücken. Der fünfzehnte Tag des Monats galt als Vollmondstag. A. Mommsen, Chronologie 101. Nach dem Vollmonde rückte ein spartanisches Corps eilends aus und war bereits am dritten Tage (rorraios) in Attika (Hdt. VI, 120; vgl. Isokr. Paneg. 87), aber die Schlacht war bereits geschlagen. Die Leichen der Perser waren noch nicht bestattet, als die Spartaner auf dem Schachtfelde erschienen. Nach Plat. Nom. III, 698E und Menex., p. 240C kamen die Spartaner am Tage nach der Schlacht an, aber Hdt. sagt nur, dass sie υστεροι της συμβολής anlangten und hat schwerlich gewusst, dass sie gerade nur um einen Tag zu spät kamen. Die Angabe Platons erregt stark den Verdacht, spätere Zuspitzung zu sein (vgl. Toepffer, Quaest. Pisistr. 138). Böckh, Mondcyklen, S. 72 hat unter Berücksichtigung dieser Angabe und unter der Voraussetzung, dass die Spartaner durch das Fest der Karneien am Ausrücken verhindert wurden, die Schlacht auf den 17. Metageitnion (Karneios) oder den 12. September gesetzt. Allein auch letztere Voraussetzung ist sehr zweifelhaft (vgl. S. 580, Anm. 3). Vollmond war am 12. Juli abends, 10. August abends, 9. September morgens (5 Uhr Greenwich); 8. Oktober Nachmittag (2 Uhr Greenwich). Das attische Amtsjahr 490/89 begann nach der freilich ebenfalls nicht genügend gesicherten Berechnung B. Keils, Hermes XXIX, S. 358, Tab. IV, am 14. Juli (1. Hekatombaion am 26. Juli). Demnach würde die Schlacht nicht früher als nach dem August-Vollmonde stattgefunden haben. Sie ist aber auch kaum später anzusetzen. Denn im Frühjahre wird die persische Flotte von Kilikien aufgebrochen sein (vgl. Hdt. VI, 43. 48. 95) und wenn sie sich auch einige Zeit bei den Inseln aufhielt (VI, 69), so dürfte sie doch schwerlich etwa vier Monate oder fast die ganze gute Jahreszeit zu der Fahrt durch das aigaeische Meer bis Euboia gebraucht haben.

1) Hdt. VI, 132: οὐ φράσας σφι ἐπ' ἢν ἐπιστρατεύεται χώρην, άλλὰ φὰς αὐτούς καταπλουτιεῖν, ἢν οἱ ἔπωνται· ἐπὶ γὰρ χώρην τοιαύτην δή τινα ἄξ <sup>ε</sup>ιν, ὅθεν χρυσόν εὐπετέως ἄφθονον οἴσονται. Nach Hdt. zählte die Flotte 70 Schiffe. Diese Angabe scheint aber nur aus VI, 89 (dem Aiginetenkriege) übertragen zu sein. Vgl. U. Köhler, Rhein. Mus. XLVI (1891), 6. Nep. Milt. 7 sagt nach Ephoros, daſs Miltiades den bestimmten Auftrag erhalten hatte, die Inseln, quae barbaros adiuverant, zu bekriegen. Der Bericht Herodots trägt freilich den Stempel des Partei-

sprechen 1, doch bot sich den Athenern jedenfalls eine günstige Gelegenheit, von den Nesioten Kontributionen einzutreiben und sie womöglich unter ihre Herrschaft zu bringen, da sie sich dem Könige unterworfen und zum Zuge gegen Attika Heeresfolge geleistet hatten.

Miltiades wandte sich gegen Paros 2 und verlangte von den Pariern Zahlung von 100 Talerten, weil sie den Persern Schiffe gegen Athen gestellt hätten 3. Als die Kontribution verweigert wurde, schritt Miltiades zur Belagerung. Die Parier leisteten jedoch erfolgreichen Widerstand, so dass Miltiades sich mit der Verwüstung der Insel begnügen und nach sechsundzwanzigtägiger Belagerung unverrichteter Sache abziehen muste 4.

hasses, denn Miltiades verspricht geheimnisvoll goldene Berge, benutzt dann aber die Streitkräfte Athens zur Befriedigung kleinlich persönlicher Rache. Trotzdem verdient er mehr Glauben als der des Ephoros. Es bliebe sonst ganz unklar, wie Miltiades verurteilt werden und nur mit knapper Not der Todesstrafe entgehen konnte, wenn er beauftragt worden wäre, die Inseln zu unterwerfen, aber es trotz aller Anstrengungen nicht vermocht hätte, Paros zu erobern. Darum sieht sich Ephoros zu der Ausflucht genötigt, daß Miltiades wegen Hochverrat angeklagt worden wäre, quod eum Parum expugnare posset, a rege corruptus infectis rebus discessisset. Miltiades wäre unschuldig verurteilt worden, weil die Athener gefürchtet hätten, daß sein übermäßiges Ansehen zur Tyrannis führen könnte (Nep. Milt. 8).

- 1) Nach Hdt. VI, 133 wäre das eigentliche Motiv des Angriffes auf Paros Privatscindschaft des Miltiades gegen den Parier Lysagoras gewesen, der ihn beim Perser Hydarnes (vgl. VII, 83. 135. 211) verleumdet hätte. Über die geringe Glaubwürdigkeit dieser Nachricht vgl. Duncker VII<sup>5</sup>, 149, der die Unternehmung des Miltiades als "eine aus allen Gründen gerechtsertigte Offensive gegen Persien" betrachtet, welche eine neue Invasion in Attika erschweren sollte, entweder durch Vorschiebung des attischen Machtbereiches gegen Persien oder durch Vermehrung der attischen Machtmittel (Geld und Schiffe). E. Curtius II<sup>5</sup>, 28: "Miltiades wollte die Verbündeten des Großkönigs brandschatzen, und zunächst sollten die reichen Parier dafür büßen" u. s. w. Grote, Gesch. Gr. II<sup>3</sup>, 592 folgt der Überlieferung Herodots. Vgl. auch Ad. Holm, Gr. Gesch. II, 25.
- 2) Wenn Ephoros Frgm. 107 (Steph. Byz. v. Πάρος) Müller I, 263 zu der Angabe Hdts. παραλαβών δε ὁ Μελτιάδης τὴν στρατιὴν ἔπλεε ἐπὶ Πάρον hinzufügt: ὁ δε Μελτιάδης τῶν μὲν ἄλλων νήσων τινὰς ἀποβάσεις ποιησάμενος ἐπόρθησε, so ist diese Angabe bei der großen Unzuverlässigkeit dieses Autors nicht genügend beglaubigt. Nepos Milt. 7 macht daraus: Quo imperio plerasque (insulas) ad officium redire coegit, nonnullas vi expugnavit.
- 3) Hdt. VI, 133. Die Forderung war im Verhältnisse zum Wohlstande der Insel nicht übermäßig hoch. Vgl. Ephoros, Frgm. 107: Πάφον δε εὐδαιμονεστάτην και μεγίστην οὖσαν τότε τῶν Κυκλάδων. Naxos war von Datis verheert worden. Als Mitglied des attischen Reiches hatte Paros jährlich über 16 Talente Phoros zu zahlen, seit 425/4 sogar 30 Talente.
  - 4) Hdt. VI, 133-135. Ephoros a. a. O. (vgl. Nep. Milt. 7) erzählte, daß die

Die Athener waren über den kläglichen Ausgang des großen Unternehmens stark enttäuscht und erbittert. Diese Stimmung benutzte der alte Gegner des Miltiades, Xanthippos, des Ariphron Sohn 1, um ihn auf Leben und Tod anzuklagen, weil er das Volk betrogen hätte 2. Bei der Belagerung hatte Miltiades eine Wunde erhalten, die in Fäulnis überzugehen begann 3, so daß er außerstande war, sich selbst zu verteidigen. Auf einer Bahre liegend, hörte er die Prozessverhandlungen mit an. Es sprachen für ihn seine Freunde, indem sie viel an die Schlacht bei Marathon und die Eroberung von Lemnos erinnerten 4.

Mauern der belagerten Stadt bereits einstürzten und Vereinbarungen zur Übergabe getroffen waren, als zufällig bei Mykonos ein Waldbrand entstand. Die Parier hätten geglaubt, daß ihnen Datis ein Zeichen gäbe und sieh daher geweigert, die Übergabe zu vollziehen. Das Feuer wäre auch von den Athenern als ein solches Zeichen aufgefast worden, und Miltiades hätte das Nahen einer feindlichen Flotte befürchtet. Er hätte darum die Belagerungswerke in Brand gesteckt und wäre nach Athen zurückgefahren. Diese Geschichte gehört augenscheinlich zu den von Ephoros zur Erläuterung eines Sprichwortes, in diesem Falle des Wortes αναπαριάζειν, erfundenen Erzählungen. Vgl. S. 558, Anm. 2. Sie sollte außerdem nach dem Geschmacke des rationalisierenden Ephoros die von Hdt. aufgenommene romantische Überlieferung der Parier ersetzen, die das Missgeschick des Miltiades mit einem religiösen Frevel begründete. Nach Hdt. VI, 116 fuhr Datis von Phaleron direkt nach Asien zurück, hielt sich aber πορενόμενος αμα τῷ στρατῷ ές τήν 'Ασίην vorübergehend in Mykonos auf. VI, 118-119. Es entspricht ganz der Mache des Ephoros, dass er infolge dieser Angabe Mykonos zum Orte des Waldbrandes machte. Natürlich verzögerte Datis die Überfahrt nicht bis zum Eintritte des stürmischen Herbstwetters, und ebenso wenig werden die Athener noch gegen Herbst eine See-Expedition unternommen haben. Die Ausrüstung der Expedition erforderte doch einige Zeit. Gehört aber die Belagerung von Paros in das Frühjahr 489, so musten die Parier wissen, dass sich damals Datis nicht mehr bei Mykonos befinden konnte.

1) Vgl. S. 566, Anm. 5.

2) Hdt. VI, 136: θανάτου ὑπαγαγών ὑπὸ τὸν δῆμου Μιλτιάδεα ἐδίωπε τῆς Αθηναίων ἀπάτης είνεπεν. Vgl. über die Klage ἀπατήσεως τοῦ δήμου, S. 439, Anm. 1. Was Nep. Milt. 7 (Ephoros) über den Gegenstand der Anklage berichtet, verdient keinen Glauben (vgl. S. 597, Anm. 1), erst recht nicht, was der späte Rhetor Choricius in seiner Deklamation Μιλτιάδης (von R. Förster aus dem codex Matrit. N. 101 abgeschrieben) vorträgt.

3) Nach der parischen Überlieferung bei Hdt. VI, 134 hätte er sich beim Sprunge über die Umfriedung des Tempelhofes die Hüfte verrenkt, nach andern das Knie gestoßen. Nach Nep. Milt. 7 (Ephoros) wäre er bei der Belagerung

verwundet worden. Vgl. Schol. Aristeid. 218 Frommel.

4) Hdt. VI, 136. Grote, Gesch. Gr. II<sup>2</sup>, 599 weist darauf hin, daß Herodotos nur erwähnt, daß die Verteidiger die frühern Verdienste des Miltiades hervorgehoben hätten, aber nichts darüber sagt, daß sie Anschuldigungen der Ankläger zu widerlegen versucht hätten. das Volk bejahte die Schuldfrage, verurteilte ihn aber nicht zum Tode, sondern dem Antrage der Verteidiger gemäß zu der hohen Geldbuße von fünfzig Talenten <sup>1</sup>. Bald darauf starb Miltiades, da der Brand zu seiner Wunde hinzutrat. Die Strafe erlegte später sein Sohn Kimon <sup>2</sup>.

## \$ 21.

## Der Kriegszug des Xerxes.

a.

## Übersicht über die Quellen.

Inschriften. Unter den wenigen historisch wichtigen Inschriften nimmt die erste Stelle ein die Inschrift auf dem zum delphischen Weihgeschenk der Eidgenossen gehörenden ehernen Schlangengewinde, das unter Konstantin nach Byzantion gebracht wurde, und gegenwärtig die Mitte des ehemaligen Hippodroms (Atmeidan) ziert 3. Die In-

<sup>1)</sup> Die neuern Darsteller vertreten sehr verschiedene Auffassungen über den Prozess des Miltiades. Duncker VII<sup>5</sup>, 156: "Es war das Stärkste, was Familienund Parteihas eingeben konnte." Es war "eine Schmach für Athen" (160). E. Curtius II<sup>5</sup>, 29: "Um aber nicht ungerecht zu urteilen, mus man bedenken wie ein trotziger Eigenwille den Athenern mit Recht für den schlimmsten Feind ihres Gemeinwesens galt u. s. w. Seine Schuld war unleugbar". Grote, Gesch. Gr. II<sup>2</sup>, 598 hält Miltiades für schuldig und führt aus, das Dankbarkeit für frühere Verdienste nicht eine vollständige Straflosigkeit für spätere Vergehen sichern, sondern nur das Strafmas mildern könne. Holm, Gr. Gesch. II, 35: "In wie weit die Strafe gerecht war, wissen wir nicht." Parteihas habe zur Anklage beigetragen, aber bei der Unternehmung sei auch sehr gefehlt worden. Es habe im Interesse des athenischen Staates gelegen, das des Miltiades Versuch nicht nur scheiterte, sondern auch bestraft wurde. Denn, wenn es gebräuchlich geworden wäre, einem Feldherrn in der Weise, wie dem Miltiades, Heer und Flotte anzuvertrauen, so hätte das zur Tyrannis geführt.

<sup>2)</sup> Hdt. VI, 136. Miltiades soll nach Ephoros (Nep. Milt. 7) ins Gefängnis geworfen worden sein, weil er die Summe nicht gleich hätte auftreiben können. Vgl. Nep. Cim. 1; Diod. X, 29; Plut. Kim. 4. Ephoros wußte auch zu berichten, daß sein Bruder Stesagoras, der längst tot war (Hdt. VI, 38 ff.), ihn verteidigt hätte, und daß die 50 Talente den Kosten der Expedition gleichgekommen wären. Unter diesen Umständen ist auf die Nachricht von der Verhaftung, die an und für sich richtig sein könnte, nichts zu geben. Auch was Plat. Gorg. 516 über die Intervention des Epistates der Prytanen zugunsten des Miltiades berichtet, dürfte nur eine auf den Effekt berechnete Erfindung sein. Vgl. Duncker VII<sup>5</sup>, 519.

<sup>3)</sup> Röhl, IGA. Nr. 70 (daselbst Nachrichten und neuere Litteratur über das Denkmal); Dittenberger, Sylloge inscr. gr., Nr. 1. Neueste Untersuchung und Rekonstruktion des Denkmals von Fabricius, Jahrb. d. arch. Inst. I (1886), 175 ff. Vgl. Hdt. IX, 81; VIII, 82; Thuk. I, 132; III, 57; Ps. Demosth. g. Neaira 97; Diod. XI, 33; Paus. X, 13, 9; V, 23, 1 ff.; III, 8, 2.

schrift enthält ein Verzeichnis von 31 Staaten, welche "zusammen den Barbaren niedergeworfen hatten". Die Lakedaimonier ließen dieses Verzeichnis einmeißeln, nachdem sie die eigenmächtige Weihinschrift des Pausanias, die wahrscheinlich auf der niedrigen, aus Quadern bestehenden Basis des Denkmals stand, entfernt hatten. Über der Liste der Eidgenossen z standen nach der Untersuchung von Fabricius die Worte: το(ίδε τὸν) πόλεμον (ἐ)πολ(έ)μεον. Die eigentliche Weihinschrift, welche auf der Basis stand, ist bei Diod. XI, 33 erhalten.

Zu erwähnen ist noch das von Helladios im 4. oder 5. Jahrhundert n. Chr. wiederhergestellte Epigramm auf die im Kriege gefallenen Megarier <sup>3</sup>.

Litterarische Quellen. Eine Übersicht bei Hanow, Die Lakedaemonier und Athener in den Perserkriegen, Anklam Progr. 1885. Über den Charakter der Überlieferung im allgemeinen vgl. N. Wecklein, Über die Tradition der Perserkriege, Ber. d. bayer. Akad. Phil. Kl. 1876 I, 235—314.

a) Primäre Quellen. Den Ereignissen am nächsten stehen außer den Epigrammen des Simonides (Bergk, PLGr. III<sup>4</sup>, 422 ff.), die im Jahre 472 aufgeführten Πέρσαι des Aischylos. In diesem Drama werden die Verdienste des Aristeides und des Landheeres an dem Siege hervorgehoben und zwar vermutlich im Gegensatz zu den Phoinissen des Phrynichos, der die Schlacht bei Salamis und die Thaten des Themistokles gefeiert zu haben scheint 4. In einem historischen Epos

<sup>1)</sup> ξυνχαθελούσαι τον βάρβαρον: Thuk. I, 32; Hdt. VIII, 82.

<sup>2)</sup> Über die Anordnung der Namen auf der Liste und die Abweichungen von dem Verzeichnisse auf dem olympischen Weihgeschenke der Eidgenossen bei Paus. V, 23, 1—3 vgl. Ad. Bauer, Die Inschriften auf der Schlangensäule und auf der Basis der Zeus-Statue in Olympia, Wiener Stud. IX (1887), 223 ff.; Alfr. v. Domaszewski, Beitr. zur Gesch. d. Perserkriege I, Der panhellenische Bund auf der delphischen Schlangensäule, Heidelberger Jahrbücher I (1891), 181 ff.

<sup>3)</sup> CIGr. Nr. 1051; Kaibel, Epigr. gr., Nr. 461. Vgl. Röhl, Jahr. f. kl. Philol. CXIII (1876), 401; CXVII (1878), 600. In die Zeit der Perserkriege setzt Röhl IGA., Nr. 69 (CIGr., Nr. 1511; Dittenberger, Sylloge inser. gr. I, Nr. 34) auch das Bruchstück eines Verzeichnisses von Geldbeiträgen (darunter Dareiken, aeginaeische Statere) und Getreidespenden, welche den Lakedaimoniern von Staaten und einzelnen Bürgern "zum Kriege" (einmal ausdrücklieh zum Sold für die Trieren) von Staaten und einzelnen Bürgern übergeben waren. Sicher ist von ersteren nur der Name der Malier zu lesen. v. 6 liest Dittenberger ("Oπ)ον(τ)ίον τοι φίλοι τοι τον (Λακεδαιμονίον). Das würde auf den ersten peloponnesischattischen Krieg hinweisen. Col. b, v. 10 ist ein Μόλο(β)φος genannt. Ein Sohn des Molobros kommt Thuk. IV, 8 vor.

<sup>4)</sup> H. Brentano, Über die Perser des Äschylos mit Vergleichung der Phoenissen des Phrynichos, München 1832; Fr. Jacobs, Verm. Schriften V, 545 ff.

(Perseis oder Persika) verherrlichte Choirilos von Samos, ein jüngerer Zeitgenosse Herodots den Sieg der Athener über Xerxes. Es sind von demselben nur spärliche Fragmente erhalten <sup>1</sup>.

Die ältern geschichtlichen Erzählungen der Perserkriege, wie die unter Artaxerxes I. verfasten Persika des Charon von Lampsakos, sind verloren gegangen<sup>2</sup>. Nur spärliche Bruchstücke haben sich auch von den Persika und den Chroniken des Mytilenaiers Hellanikos eines ältern Zeitgenossen des Thukydides, erhalten<sup>3</sup>. Die älteste Darstellung der Perserkriege und zugleich die Hauptquelle für dieselbe liegt uns in den Erzählungen Herodots vor.

Herodotos, Sohn des Lyxes, war aus Halikarnassos gebürtig und stammte aus einer altadeligen Familie 4. Er war ein näherer

F. G. Welcker, Rhein. Mus. V (1837), 204 ff. = Kl. Schrift. IV, 145—179; Harnack, Das Historische in den Persern des Äschylos, Wien 1865, Progr.; Fr. van Hoffs, De rerum historicarum in Aesch. Pers. tractatione poetica, Münster 1866, Diss.; Lundmann, Pers. Aesch. fab. quo consilio scripta videatur, Upsala 1869; Hamacher, Die Schlacht bei Salamis nach den Persern des Äschylos, Trier 1870; Ernest G. Sitzler, On Herodotus and Aeschylus accounts of the battle of Salamis, Transactions of the American philol. Association 1877; Aeschylos Perser, erklärt von W. S. Teuffel, 3. Aufl. bearb. von N. Wecklein, Leipzig 1886. Vgl. auch noch Phil. Keiper, Die Perser des Aschylos als Quelle für altpersische Altertumskunde betrachtet, nebst Erklärung der darin vorkommenden altpersischen Eigennamen. Acta semin. philol. Erlangensis I (1878), 175 ff. Dazu einige Zusätze in den Jahrb. f. kl. Philol. 1879, S. 93 ff.; Phil. Keiper, Atossa nach Äschylos' Persern und Herodot, Blätter f. d. bayr. Gymnasial - und Real-Schulw. XV (1879), 6 ff.

<sup>1)</sup> A. F. Naeke, Choerili Samii quae supersunt coll. et illustr. Leipzig 1817; Dübner, Choerili fragmenta, Paris 1840; Kinkel, Fragmenta epicorum graec. I, 265 ff.; Th. Bergk, Griech. Litteraturgesch. herausgegeb. von G. Hinrichs II, 480 Vortrag des Epos an den Panathenaien auf Grund eines Volksbeschlusses: Hesych. s. v. Χωρίλος; Suid. s. v. Vgl. A. Bauer, Ber. d. Wiener Akad., Bd. LXXXIX. (1878), 394; Entsteh. d. herod. Geschichtswerkes 158.

Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 150, Ann. 1. Thuk. I, 97, 2 erwähnt Autoren, die η τὰ πρὸ τῶν Μηθικῶν Ἑλληνικὰ ξυνετίθεσαν η αὐτὰ τὰ Μηθικά.

<sup>3)</sup> Vgl. Frgm. 81. 161. 162. 167 Müller und Bd. I2, S. 151 f.

<sup>4)</sup> Herodots Procemion: Ἡροδότον Αλικαρνησσέος ἱστορίης ἀπόδεξις ῆδε (O. Nitzsch, De procemio Herodoteo, Greifswald 1860). Aristoteles Rhet. III, 9, p. 1409a las jedoch: Ἡροδότον Θονρίον ῆδ' ἱστορίης ἀπόδειξις. Ebenso muſs Duris gelesen haben, da er nach Suid. s. v. Πανύασις den Herodotos als Thurier bezeichnete. Θουρίον hat, wie Ed. Meyer, Forsch. zur alten Gesch. I, 196 f. mit Recht bemerkt, ohne Zweifel ursprünglich im Texte gestanden, d. h. Hdt. nannte sich nach seiner Adoptivheimat Thurier, worin zugleich ein Kompliment für Perikles lag. Freilich sagt Strab. XIV, 656: Aus Halikarnassos stammt der Historiker Herodotos, ὅν ὅτερον Θούριον ἐκάλεσαν διὰ τὸ κοινωνῆσαι τῆς εἰς Θουρίονς ἀποικίας, und Plut. de exil. 13, p. 605: τὸ δὲ "Ἡροδότον Ἡλικαρνασσέως Ιστορίης ἀπόδειξις ῆδε" πολλοί

Verwandter des Dichters Panyasis, der ein großes Epos Herakleia verfaßte <sup>1</sup>. Die Angaben über sein Geburtsjahr beruhen nur auf den

μεταγράφουσι , 'Ηροδότου Θουρίου". μετώχησε γάρ ές Θουρίους και της αποιχίης έχείνης μετέσχε. Aber, wenn Hdt. sich selbst als Halikarnassier bezeichnet hätte, so würde es unerklärlich sein, wie die Variante in den Text kommen konnte und warum ihn Duris und viele andere Govorov nannten. Plut. de malign. Hdt. 35, p. 868 a: Έδει μέν οὖν μηθὲ τοῖς μηθίσασιν Έλληνων ἄγαν ἐπεμβαίνειν, καὶ ταῦτα Θούριον μεν ύπο των άλλων νομιζόμενον αυτόν δε Άλικαρνασέων περιεχόμενον. Wahrscheinlich wußte man nur aus der eigenen Angabe Hdts., daß er an der Kolonisation Thuriois teilnahm, während es in seiner Heimat, zumal er zum Adel gehörte, stets im Gedächtnisse geblieben sein wird, dass er von Geburt Halikarnassier war Als sich in hellenistischer Zeit der Stolz der einzelnen Städte auf ihre litterarischen Größen entwickelte, haben gewiß die Halikarnassier ihre Ansprüche auf Herodotos geltend gemacht, und dieselben wurden von der litterarischen Kritik anerkannt. So ist es begreiflich, wie die kritisch für richtig geltende Lesart 'Αλικαρνησσέος in den Text eindringen und das ältere Θουρίου verdrängen konnte. - Dass Hdt. von altem Adel war, ist mit Ed. Meyer, Philol. N. F. II, 270, Anm. 5 = Forsch. zur alten Gesch. I, 193, Anm. 1, aus Hdt. II, 143 (καὶ έμοὶ οὐ γενεηλογήσαντι έμεωυτόν) zu schließen. Herodots Lokalpatriotismus zeigt sich in der Hervorhebung und unverholenen Bewunderung der halikarnassischen Fürstin Artemisia. Vgl. VII, 99; VIII, 68 ff. 87 ff. 101 ff. — Sohn des Lyxes nach Suid. s. v. Ἡρόδοτος und Πανύασις; Lukian περὶ τοῦ οἴκου 20; Themist. II, 27; Steph. Byz. s. v. Θούφιοι. Der Name Δύξης ist bisher nur in Halikarnassos nachweisbar. Vgl. Bull. d. corresp. hell. VI, 192; Dittenberger, Syll. inscr. gr. I, 6 v. 29. Über die Verschreibungen des Namens bei Tzetzes (Anecd. Oxon. III, 350, Chil. I, 19; III, 388. 543; VIII, 7) vgl. Harder, De Ioannis Tzetzae Hist. fontibus (Kiel 1886, Diss.) 9. - Litteratur: F. C. Dahlmann, Herodot, Aus seinem Buche sein Leben. Forschungen auf dem Gebiete der Geschichte II, 1, Altona 1823; K. W. L. Heyse, De Herodoti vita et itineribus, Breslau 1826; A. Schoell, Philol. IX (1854), 193 ff.; X (1855), 25 ff. und 410 ff.; Ad. Bauer, Herodots Biographie, Berichte d. Wien. Akad., Bd. LXXXIX (1878), 391 ff.; Stein, Herodotos. Sein Leben und sein Geschichtswerk, Berlin 1883. (Aus der kommentierten Handausgabe.) A. Wiedemann, Herodots zweites Buch mit sachlichen Erläuterungen, Leipzig 1890 (in der Einleitung spricht W. eingehend über Hdts. Leben und Werk, über die Handschriften, Ausgaben und Erläuterungssehriften sachlicher und sprachlicher Natur); V. Costanzi, Ricerche su alcune punti controversi intorno alla vita e all' opera storica di Erodoto. Memoria letta al R. Istituto Lombardo 30 aprile 1891; Ed. Meyer, Forschungen zur alten Geschichte I (Halle 1892), 151 ff. Vgl. noch die Jahresberichte über Hdt. von Stein und Sitzler in Bursians Jahresber über die Fortschritte d. klass. Altertumswissenschaft.

1) Verwandtschaft mit Panyasis: Suid. s. v. Havvaas. A. Bauer, Herodots Biographie, S. 401 betrachtet die Angaben darüber mit Unrecht als Erfindung. Vgl. Stein, Bursians Jahresb. 1878 I, 179; F. Rühl, Philol. XLI (1882), 71 ff.; V. Constanzi a. a. O., p. 185; Ed. Meyer a. a. O. 197. — Es ist nicht unwahrscheinlich, das Hdts. besonderes Interesse für Herakles mit den Beziehungen zu Panyasis zusammenhängt. Vgl. namentlich II, 44 und dazu Stein, Einl. zur

üblichen chronologischen Kombinationen 1. Es heißt, daß er vor dem Tyrannen Lygdamis, dem Sohne des Pisindelis und Enkel der Artemisia, nach Samos flüchtete, aber zurückkehrte und den Tyrannen vertrieb. Infolge der Mißgunst seiner Mitbürger habe er dann Halikarnassos verlassen und sich an der Kolonisation Thuriois beteiligt 2. Diese Überlieferung darf im großen und ganzen als geschichtlich gelten. Herodots genaue Bekanntschaft mit Örtlichkeiten, den Denkmälern und der Geschichte von Samos, sowie sein unverkennbares Interesse an einer möglichst günstigen Beleuchtung der Samier erklärt sich nur durch einen längern Aufenthalt auf der Insel 3. Auch Panyasis hat samisches Bürgerrecht erlangt 4. Es ist um so weniger zu bezweifeln, daß Herodotos wahrscheinlich zwischen 460 und 456 5, vor

Herodot.-Ausg.<sup>8</sup>, p. VII. Möglicherweise ist Panyasis, der τερατοσχόπος, auch von Einflus auf Herodots Interesse für Vorzeichen und Sehersprüche gewesen. Vgl. Schoell, Philol. X (1855), 39 ff., der jedoch zu weit geht.

1) Nach Pamphila b. Gell. N. A. XV, 23 war Herodotos beim Ausbruche des peloponnesischen Krieges 53 Jahre alt. Diese Angabe beruht nur auf dem hypothetischen Ansatze Apollodors, der die Blüte Herodots nach seiner Teilnahme an der Kolonisation Thuriois berechnete und ihn deshalb in üblicher Weise im Jahre 444 vierzig Jahre alt sein liefs. Diels, Rhein. Mus. XXXI (1876), 49. Also Geburt 484 oder δλίγψ πρότερον τῶν Περσικῶν (Dion. Hal. Thuk. 5, p. 820) oder κατὰ Ξέρξην γεγονῶς τοῖς χρόνοις (Diod. II, 32). Die Datierung bei Euseb. Vers. Arm. Abr. 1549 = 468: Ἡράδοτος ἀλικαρνασσευς ἱστοριογράφος ἐγνωρίζετο (vgl. Hieron. Abr. 1548 Schoene, F. Abr. 1549) hängt schwerlich mit dem Eintritte der Mündigkeit zusammen, sondern wahrscheinlich mit seinem Verhältnisse zu Panyasis, denn bei Suid. s. v. Πανύασις heißt es von diesem: γέγονε κατὰ τῆν οη ολυμπιάδα = 468/5.

2) Suid. s. v. Ἡρόδοτος und Πανύασις. Bedenken gegen diese Überlieferung bei A. Bauer, Herodots Biographie, S. 402. Vgl. dagegen V. Costanzi a. a. O., p. 187 und Ed. Meyer, Forsch. zur alten Gesch. I, 197.

3) I, 70; II, 168. 182; III, 39-48. 54-60. 113. 120 ff. 139; IV. 43. 88. 152; V, 112; VI, 13 ff. (vgl. dazu S. 552, Anm. 2) 22 ff.; VIII, 85; IX, 106. Die ionische Mundart brauchte er freilich nicht erst in Samos zu lernen (Suid. s. v. Ἡρόδοτος), denn die Inschriften zeigen, daß sie schon zu seiner Zeit in Halikarnassos vorherrschte und sogar im amtlichen Gebrauche war.

4) Nach Suid. s. v. Πανύασις nannte ihn Duris Σάμιος.

5) Artemisia führte im Jahre 480 noch die Regentschaft für ihren jugendlichen Sohn, der aber doch bereits das für einen Kriegszug erforderliche Alter hatte (vgl. Hdt. VII, 99: ἥτις — Artemisia — ἀποθανοντος τοῦ ἀνδρὸς αὐτή τε ἔχουσα τὴν τύραννίδα καὶ παιδὸς ὑπάρχοντος νεηνίεω ὑπὸ λήματὸς τε καὶ ἀνδρηίης ἐστρατεύετο, οὐδεμιῆς οἱ ἐούσης ἀναγκαίης). Ihr Enkel Lygdamis II. kann demnach nicht vor 460 die Regierung übernommen haben. Seine Herrschaft dauerte nur kurze Zeit, denn nach den attischen Tributlisten ist anzunehmen, daſs im Jahre 454/3 Halikarnassos eine freie Stadt war. Vgl. A. Kirchhoff, Stud. zur Gesch. d. gr. Alphabets<sup>4</sup>, S. 9. In der Urkunde des ohne Zweiſel nach dem Sturze des

dem Tyrannen weichen und in Samos Zuflucht suchen mußte, als seine wiederholte, eindringliche Darlegung, daß eine Tyrannis das Allerschlimmste wäre, auf bestimmte persönliche Erlebnisse und Erfahrungen hinweist. Die Herrschaft des Lygdamis II. war wohl schon im Jahre 454/3 beseitigt, ob aber Herodotos bei seinem jugendlichen Alter an dem Sturze derselben einen wesentlichen Anteil nahm, mag dahin gestellt bleiben. Panyasis soll in die Hände des Tyrannen gefallen und von ihm getötet worden sein? Von Halikarnassos oder Samos ist dann Herodotos, vielleicht weil in seiner Vaterstadt die Gegner der athenischen Reichspolitik die Oberhand gewannen, nach Athen übergesiedelt.

Über die Zeit seiner einzelnen Reisen 4 läßt sich wenig Sicheres ausmachen. Nur so viel steht fest, daß, als er Ägypten bis Elephantine bereiste, geraume Zeit seit der Schlacht bei Papremis (459) verflossen und das ganze Land wieder in der Gewalt der Perser war 5 Sein Aufenthalt in Ägypten ist jedenfalls nach dem Jahre 445 anzusetzen 6. Ehe er das Nilland kennen lernte, hatte er bereits seine

Lygdamis zwischen diesem und den Gemeinden Halikarnassos — Salmakis abgeschlossenen Vertrages (Bd. I², S. 363, Anm. 1) kommt unter den Beamten (Mnemones) von Halikarnassos ein Apollonides, Sohn des Lygdamis, und unter denen von Salmakis ein Phormion, Sohn des Panyassis, vor. Da die Namen Lygdamis und Panyassis in Halikarnassos keine seltenen waren, so ist es nicht sicher, ob die beiden Persönlichkeiten mit den aus Hdts. Biographie bekannten Männern verwandt waren (vgl. Rühl, Philol. XLI (1882), 69; Dittenberger, Sylloge inscr. gr., Nr. 6), immerhin läßt sich vermuten, daß Apollonides etwa ein Sohn des Lygdamis I., des Vaters der Artemisia, und Phormion ein Sohn des Dichters war. Vgl. Kirchhoff a. a. O.

<sup>1)</sup> Hdt. III, 80; V, 92ff. Vgl. V, 78.

<sup>2)</sup> Suid. s. v. Harvagis.

<sup>3)</sup> Vgl. V. Costanzi a. a. O. 188.

<sup>4)</sup> K. W. Heyse, De Herodoti vita et itineribus, Berlin 1826, Diss.; Matzat, Hermes VI (1872), 392 ff.; K. W. Hachez, De Herodoti itineribus et scriptis, Göttingen 1878, Diss.; R. F. Hildebrandt, De itineribus Herodoti europaeis et africanis, Leipzig 1883, Diss.; V. Costanzi a. a. O. 189.

<sup>5)</sup> Hdt. II, 30. 98. 99; III, 12.

<sup>6)</sup> Amyrtaios, der sich im Jahre 449 im Delta hielt (Thuk. I, 110) und infolge der Empörung des Megabyzos gegen den König mindestens bis 446 behauptete (Duncker IX, 97), muß sich bereits unterworfen haben. Hdt. II, 92 ff. 140; III, 15. Zusammenstellung der verschiedenen Ansätze der ägyptischen Reise bei Ad. Bauer, Entstehung des herodot. Geschichtswerkes, S. 29 (B. setzt dieselbe zwischen 449 und 445). Büdinger, Ber. d. Wien. Akad. 72 (1872), 573 ff. bemerkt sehr richtig, daß Herodots Reise in eine Friedensepoche fallen müsse. Ed. Meyer, Forschungen zur alten Gesch. I, 155 weist darauf hin, daß Hdt. als Bürger einer athenischen Reichsstadt die Reisen auf persischem Gebiete erst ausführen konnte,

große asiatische Reise vollendet <sup>1</sup>, die ihn über Babylon hinaus mindestens bis in die Nähe von Susa und nach Agbatana führte <sup>2</sup>. Außerdem ist Herodotos noch einmal zu Schiffe nach Tyros gefahren und hat anscheinend bei dieser Gelegenheit das syrische Küstenland bis zur ägyptischen Grenze bereist <sup>3</sup>. Nach Kyrene begab er sich wahrscheinlich von Samos aus, da eine alte, rege Handelsverbindung zwischen diesen beiden Orten bestand <sup>4</sup>. Ferner machte Herodotos eine Reise nach dem Pontos. Das Kolcherland an der Ostküste und das Küstengebiet vom Istros bis zur taurischen Cherronesos kannte er aus eigener Anschauung <sup>5</sup>. Er besuchte auch die thrakischen Küsten <sup>6</sup> und Hellas selbst durchkreuzte er nach allen Richtungen. Wir finden ihn in Dodona, Akarnanien, Delphi, Theben und Athen, dann in Tegea, Sparta und Olympia <sup>7</sup>.

als zwischen dem attischen und persischen Reiche Friede war, d. h. erst nach 448/7. M. hält es für höchst wahrscheinlich, daß Hdts. große Reisen, mit Ausnahme der skythischen, zwischen 440 und 430, in die Zeit seiner dauernden Übersiedelung von Thurioi nach Athen, fallen. Auch Sittl, Gr. Litteraturgesch. II, 370 setzt Hdts. ägyptische Reise nach 445, V. Costanzi a. a. O., S. 190 längere Zeit nach 449. — Gegen die Ansicht von A. H. Sayce, Journ. of Philology, Bd. XIV, 257—286, daß Hdt. nicht über Fayum hinausgekommen sei vgl. die überzeugenden Einwendungen von D. Heath, Herodotus in Egypt, Journ. of Philology, Bd. XV, 215—240. Vgl. ferner W. Rudkowski, Landeskunde von Ägypten nach Hdt., Halle 1888, Diss.; E. Sparig, Herodots Angaben über die Nilländer oberhalb Syenes, Halle 1889, Diss.; L. Hugues, L'Africa secondo Erodoto, Turin 1890; A. Wiedemann, Hdts. zweites Buch mit sachlichen Erläuterungen, Leipzig 1891.

- 1) Vgl. Hdt. II, 150.
- 2) Babylon: I, 178 ff.; Arderikka bei Susa: VI, 119; Agbatana: I, 98. Hdt. trat diese Reise wahrscheinlich von einem syrischen Hafen an. Die Königsstraße kannte er anscheinend nur bis Kelainai. Vgl. VIII, 98 und mehr bei Matzat a. a. O. 393 ff. 407 ff. 454. Die Reise wird mit Rücksicht auf Hdt. I, 192 (Tritantaichmes, Sohn des aus dem Kriege von 480/79 bekannten Heerführers Artabazos, Satrap von Babylon) und Ktesias 38 (um 446 Artarios Satrap) von Constanzi a. a. O. 189 vor 449 angesetzt. Ähnlich C. F. Lehmann, Berl. philol. Wochenschr. 1894, Nr. 9, Sp. 271 Anm. (nicht nach oder nicht lange nach 450).
  - 3) II, 44; III, 6-7. Vgl. Matzat a. a. O. 421 ff.
- II, 96. 181; IV, 199. Vgl. Hachez a. a. O. 62; Hildebrandt a. a. O., S. 53 ff.
- 5) Herodotos war in Prokonnesos und Kyzikos (IV, 14), in Sinope (I, 76), am Thermodon und Parthenios, im Kolcherlande (II, 104). Über seine persönliche Kenntnis des nordpontischen Küstengebiets vgl. namentlich IV, 48. 53. 78. 81. 99. 103 und dazu die S. 452, Anm. 5 angeführten Schriften.
  - Thasos: VI, 47. Vgl. ferner VII, 111. 115. 123. 126. 127.
- Dodona: II, 52: Acheloosmündung: II, 10: Theben: V, 59; Tegea: I, 66;
   To; Sparta: III, 50. Weiteres bei Hildebrandt a. a. O. 18ff.

Auf diesen Reisen sammelte Herodotos ein höchst umfassendes historisches und ethnographisches Material. Obwohl er der ägyptischen, persischen und skythischen Sprache unkundig und auf Dollmetscher, sowie auf seine in der Fremde ansessigen Landsleute angewiesen war 1, so verstand er doch trefflich, Land und Leute zu beobachten und wahrheitsgetreu zu schildern. Er gewann zugleich einen weiten politischen Blick und die über nationale Beschränktheit erhabene Objektivität des Urteils, mit der er an die Verarbeitung seines Materials heranging.

Einen Markstein in Herodots Leben und damit auch den Ausgangspunkt für die Hypothesen über die Entstehung seines Werkes bildet seine Beteiligung an der Begründung der panhellenischen Kolonie Thurioi<sup>2</sup>, zu der ihn wohl seine Verbindung mit Perikles wesentlich mit veranlaßte. Apollodoros setzte danach seine Blüte in das Jahr 444/3<sup>3</sup>. Ein Jahr vor der Auswanderung soll er sein Werk in Athen öffentlich vorgelesen haben und dafür vom Rate geehrt worden sein<sup>4</sup>. Gewiß hat Herodotos, wie es die Logographen zu thun pflegen, aus seinem Werke oder aus Vorarbeiten zu demselben vorgelesen<sup>5</sup>, und auch das Ehrendekret dürfte Thatsache sein. Der attische Historiker Diyllos, der gegen Ende des 4. Jahrhunderts schrieb, erzählte wohl nach einer Urkunde, daß Herodotos durch einen von Anytos beantragten Volksbeschluß ein Geschenk von zehn Talenten erhalten hätte<sup>6</sup>. Aber daß Herodotos das Geschenk für seine Vorlesung erhielt, ist von Diyllos nicht bezeugt, und es ist sehr möglich, daß ihm jene Summe

<sup>1)</sup> Ed. Meyer, Forsch. zur alten Gesch. I, 192 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 602, Anm. 4.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 604, Anm. 1. Vgl. Plin. H. N. XII, 4, 18: urbis nostrae CCCX anno (444) auctor ille historiam eam condidit Thuriis in Italia.

<sup>4)</sup> Euseb. Vers. Arm. Abr. 1570 = 447; Hieron. Abr. 1572 = 445 R. 1573 = 444. Es ist das Jahr vor der Begründung Thuriois gemeint. Vgl. Rühl, Philol. XLI (1882), 71. Nach Diod. XII, 10 erfolgte der erste Auszug athenischer Kolonisten nach Thurioi im Jahre 446/5.

<sup>5)</sup> Thuk. I, 21, 1; 22, 4. Über Lukians (Ἡρόδοτος ἢ Δετίων) Erfindung einer Vorlesung in Olympia vgl. Schöll, Philol. X (1855), 410 ff. Angebliche Vorlesung in Theben nach dem boiotischen Lokalhistoriker Aristophanes (Müller, Fr. Hist. Gr. IV, 338) bei Plut. de Herod. malign. 31. Vorlesung in Korinth: Ps. Dio Chrysost. 37, 7; Marcellin. Vit. Thuc. 27. Anekdote von der Begeisterung des Thukydides bei der Vorlesung Herodots: Marcellin. Vit. Thuc. 54; Suid. s. v. Θουκυδίδης und δργῶν; Phot. Cod. 60, p. 19 b. 38 ff. Bei Hdt. I, 193; III, 80; VI, 43 könnte man Hinweise auf Vorlesungen finden. Vgl. jedoch B. Zeitz, Bemerkungen zu den Vorlesungen Herodots, Marienburg 1882, Progr.

<sup>6)</sup> Plut. de Herod. malign. 26, p. 862 B. Über Diyllos vgl. F. Rühl, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXXXVII, S. 123 ff.

für andere, mit Ausgaben verbundene Verdienste, etwa bei Verhandlungen mit Persien, überwiesen wurde 1. Anytos ist wahrscheinlich identisch mit dem bekannten Staatsmanne und Ankläger des Sokrates 1. Dann könnte aber der Volksbeschluß erst in die Zeit des peloponnesischen Krieges fallen. In dieser Zeit, wo die öffentliche Meinung in Hellas gegen Athen eingenommen war, würde auch eine hohe Belohnung des Geschichtschreibers, der die Verdienste um Hellas in einer höchst anziehenden Darstellung mit aller Entschiedenheit hervortreten liefs, am ehesten verständlich sein. So viel ist jedenfalls gewiß, daß, wenn Herodotos überhaupt für sein Werk einen Ehrenlohn erhielt, derselbe ihm nur für seine Darstellung der Perserkriege in den letzten Büchern zu teil geworden sein kann. Hält man an dem überlieferten Datum der Vorlesung fest, so ergiebt sich daraus, dass die letzten Bücher des Werkes schon vor der Auswanderung nach Thurioi oder früher als die ersten abgefasst wurden. In der That ist diese Absicht wiederholt ausgesprochen worden und zwar von Anhängern der von Schöll und Büdinger angebahnten, besonders von Ad Bauer durchgeführten Hypothese 5, dass Herodots Werk aus einer Anzahl von Einzelarbeiten (λόγοι) hervorgegangen wäre, die der Geschichtschreiber zu verschiedenen Zeiten abgefast und in einer Schlusredaktion nach bestimmten Gesichtspunkten vereinigt und nochmals überarbeitet hätte. Die Hinweise auf gleichzeitige Ereignisse wären nicht für die Bestimmung der ersten Abfassung der betreffenden Partie, sondern der Schlußredaktion zu verwerten.

Den Vertretern dieser Ansicht wird man zugeben müssen, daß namentlich in den ersten vier Büchern die größeren Episoden sich als

<sup>1)</sup> Ed. Meyer, Forsch. zur alten Gesch. I, 200.

<sup>2)</sup> Vgl. Ed. Meyer a. a. O., der darauf hinweist, das Anytos bei Platon (Menon, p. 90 ff. 93 A) als eifriger Verehrer der guten alten Zeit erscheint und das dazu die Bewunderung für Hdt. vortrefflich past.

<sup>3)</sup> A. Schoell, Philol IX, 193 ff.; X, 25 ff. 410 ff.; M. Büdinger, Zur ägyptischen Forschung Herodots, Ber. d. Wiener Akademie, Bd. LXXII, S. 561 ff., Wien 1872 (die ägypt. Gesch. und die Gesch. des Xerxeszuges ursprünglich für sich bestehende Einzeldarstellungen); Bauer, Die Entstehung des herodotischen Geschichtswerkes, Wien 1878; Hachez, De Herodoti itineribus et scriptis, Göttingen 1878, Diss. (Die Entstehung der Einzelschriften wird in engen Zusammenhang mit den Reisen Hdts. gesetzt. Die frühere Abfassung der Geschichte des Xerxeszuges dagegen bestritten); Chr. Röse, Hat Herodot ein Werk selbst herausgegeben? Gießen 1879, Progr. Vgl. Bauer, Zeitschrift f. österr. Gymnas. 1879, 642 ff.; Christ, Gr. Litteraturgesch. in Müllers Handb. d. kl. Altertumswissensch. VIII, 254 ff.

besondere Erzählungen 1 ausscheiden lassen, und dass Herodotos nicht überall die Fugen der Zusammensetzung seines Materials verwischt hat. Wenn aber Herodotos, als er an die Ausarbeitung seines Gesamtwerkes heranging, einzelne Erzählungen bereits mehr oder weniger ausgearbeitet und vielleicht zu Vorträgen benutzt hatte, so ist damit noch lange nicht erwiesen, dass dieselben je als selbständige Einzelschriften ohne Rücksicht auf ihre künftige Verbindung existiert hätten. Die häufigen Wiederholungen, Unebenheiten und einzelne kleine Widersprüche erklären sich leicht durch die Fülle des zu ordnenden Stoffes und durch die Annahme, dass Herodotos zur Anlegung einer letzten Feile nicht gekommen ist. Man würde die Wiederholungen nur dann zum Beweise der ursprünglichen Selbständigkeit gewisser Abschnitte verwerten können, wenn sie nur in verschiedenen derartigen Stücken vorkämen, sie finden sich aber auch in ganz enge verbundenen Partieen 2. Die vielfachen, gewifs nicht nachträglich eingeschobenen Hinweise auf spätere Ausführungen und die Rückweise auf bereits Erzähltes zeigen, daß der Autor vor der Abfassung seines Werkes den Plan für dasselbe im großen und ganzen bereits entworfen hatte 3. Als unhaltbar hat sich die Annahme einer früheren Abfassung der Geschichte des Xerxeszuges erwiesen 4.

Eine andere Hypothese über die Entstehung des herodoteischen Werkes hat A. Kirchhoff aufgestellt <sup>5</sup>. Herodotos hätte von vornherein sein Werk nach einem festen Plane angelegt und nach einer sorgfältigen Disposition seines Materials ausgearbeitet. Die ersten Bücher bis III, 119 einschliefslich wären von ihm während seines

Über die Bedeutung von λόγος als "Erzählung" vgl. Ed. Meyer, Philol.
 N. F. II, 269 = Forsch. zur alten Gesch. I, 128.

<sup>2)</sup> E. Bachof, Quaestiuncula Herodotea, Eisenach 1880, Progr. Die Ausführungen Bachofs erschüttern überhaupt die Schöll-Bauersche Hypothese in ihren Grundpfeilern. Ihre Unhaltbarkeit weist auch Costanzi a. a. O. 205 ff. nach.

<sup>3)</sup> Sammlung der bezüglichen Stellen bei Ammer, Herodotus quo ordine libros suos conscripserit, Würzburg 1881, Diss. und Über die Reihenfolge und Zeit der Abfassung des herodotischen Geschichtswerkes, Straubing 1889, Progr. (Herodotos hat schon auf seinen Reisen die Grundlinien seines ganzen Werkes skizziert. Die Bücher wurden in der uns vorliegenden Reihenfolge abgefast.)

<sup>4)</sup> Weil, Rev. critique 1878, p. 26sqq.: Czwiklinski, Zeitschr. f. österr. Gymn. 1878, S. 283 ff.; Hachez a. a. O. 66ff.; E. Bachof, Quaest. Herodotea 14sqq.

<sup>5)</sup> A. Kirchhoff, Über die Abfassungszeit des herodotischen Geschichtswerkes, Abhandl. d. Berl. Akad. 1868, S. 1ff.; 1871, S. 47 ff.; Ber. d. Akad. 1878, S. 1-8. Zusammen abgedruckt unter dem Titel, Über die Entstehungszeit des herodotischen Geschichtswerkes, Berlin 1878. Vgl. dazu noch Bericht d. Akad. 1885, S. 301 ff.

ersten athenischen Aufenthaltes zwischen 447 und 442 abgefaßt worden. In Thurioi hätte er die Arbeit eine Zeit lang liegen gelassen und das Werk erst gegen Ende des dortigen Aufenthaltes bis zum Ende des viertes Buches weitergeführt. Um den Beginn des peloponnesischen Krieges nach Athen zurückgekehrt, hätte Herodotos daselbst vom Winter 431,0 bis 4287 den zweiten Teil seines Werkes bis zu dem uns vorliegenden Schluss abgefaßt. Die trüben Erfahrungen in den ersten Kriegsjahren und der Tod des Perikles hätten ihn veranlaßt, die Arbeit vor dem von ihm beabsichtigten Schlusse abzubrechen.

Die Gründe für diese Hypothese sind keineswegs zwingend. Es treten schon in den ersten Büchern Anzeichen einer

Es ist indessen recht unwahrscheinlich, dass Hdt. die Janeigen kijne vergessen haben sollte, denn er hatte, wie die nahlreichen Verweise auf frühere oder spätere Stellen beweisen, ein gutes Godiichtnis für das, was er emilblt harte (vgl. z. B. II, 161 den Hinweis auf die IV., 130 ernählten Ebyschen Geschichten). Um so weniger kann er um Ende des 3. Buches die assyrischen Erzählungen vergessen haben, als er IV, I auf I, 106 verweist. Man hat daher angenommen, dass Het. neben seinem Hamptwerke eine selbständige assyrische Geschichte zu schreiben beabsichtigte (vgl. Stein, Enleitung zur Hit-Ausgabe, p. XLV und in Bursians Juhoesber. 1878 I., 182; Huchen, De Hernd. script. et itinerils., p. 45-sqq.; E. Buchof, Judeb. f. El. Philol. 1877, Bd. CXV, S. 577f.). Alterdings painten Anengem kiron nicht recht in den Bahmen der Historien, denn der durchlungende Paten, an den sich die spisodischen Schilderungen von Ländern und Völkern anknippien, sind die Eroberungen der Perser, Ninivelt wurde aber bereits von den Modern erobert. Indessen nach Analogie der andern Verweise dieser Art ist es walescheinliche, das Eitz ursprünglich wohl duran duchte, unch Jourgen leye annean Historien einzugweisilben, dass er alter dann keine geeignette Stelle fand und die Tilgung der betreffenden Verweise unterließ, weil er nicht die letzte Hand an soin Werk anlegen brunte (vgl. Costanni a. a. O. S. 202: Hitt. wurde durch den That werhinders, die sommen in een am georgentuer Shelle, etwa much III. 150 einamseltieber".

Auch jane Verse in der Antigene können nicht als sichnese Beieg dafür geben, dash das Work his MI, 119 sehen wer GI abgefüllst und weröffentlicht werdt, dem sie sind, wenigenes für meser Gefühl, so unpassend, daß über Echt-

<sup>1)</sup> Die Annahme, daß rwischen III, 119 und dem folgenden Stücke eine längere Zwischenzeit liege, stützt sich hanptsüchlich darauf, daß Hdt. I, 106 die Erzählung von der Eroberung Ninivehs ér érégous köpnen und I, 184 die von den assyrischen Königen ér voin 'Antonoma köpnen zu geben verspricht. Diese assyrischen köpne hätten spätestens hinter III, 150 (Aufstand Bahylons gegen Dareins) eingeschoben werden müssen. Da das nicht geschehen wäre, so hätte Hdt. offenhar seine ursprüngliche Absicht vergessen, und zwischen I, 184 und III, 150 wäre eine längere Zeit verstrichen. Aus der Benutzung der III, 119 erzählten Geschichte bei Sophokl. Antig. 200 ff. ginge herver, daß die ersten Bücher his III, 119, wo ein Einselnitt hervorträte, vor 441 abgefaßt und veröffentlicht wurden wären.

Abfassung nach 443 ¹ und wiederholt Beziehungen zu Italien hervor, welche auf eine nähere Bekanntschaft mit dem Lande schließen lassen ². Das Ende des dritten Buches und das vierte Buch können nur in Thurioi ³ oder nach Herodots Rückkehr von dort in Athen verfaßt worden sein, denn der Geschichtschreiber zeigt nicht nur deutlich eine persönliche Kenntnis Attikas und Italiens, sondern er berücksichtigt auch unter den Lesern, welche Attika nicht kannten, in erster Linie Italioten ⁴. Da nun aber Herodotos sicherlich nach 445 Ägypten be-

heit recht zweifelbaft ist. Schon Goethe hat die Verse als einen Flecken bezeichnet und den Nachweis einer Interpolation gewünscht. Die Litteratur über die Streitfrage bei Nieberding, Sophokles und Herodotos, Neustadt in Schlesien 1875, Progr., S. 18 ff. N. tritt für die Echtheit ein, dagegen namentlich Fr. Kern, Zeitschr. f. d. Gymnasialw., Bd. XXXVI, S. 1 ff., ebenso F. Rühl, Philol. XLI (1882), 71 ff., dafür wiederum E. Bruhn, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XV (1886), 311. Aber selbst wenn die Verse echt wären, so würde daraus noch nicht notwendig eine Benutzung Hdts. durch Sophokles folgen, denn der gemeinsame Grundgedanke stammt aus einer eranischen, auch in Indien verbreiteten Fabel, die Sophokles anderswoher kennen gelernt haben könnte. Vgl. R. Pischel, Hermes 28 (1893), 465 ff.; Noeldeke, ebenda 29 (1894), 155. Endlich besteht noch die Möglichkeit, daß Sophokles die Fabel im persönlichen Verkehr von dem ihm näher bekannten Historiker (vgl. Plut., An seni 3, p. 785 B = Sophokles, Frgm. 5 Bergk, PLGr. II<sup>4</sup>, 245) hörte.

- 1) Im Procemium nennt sich Hdt. selbst Θούριος. Vgl. S. 602, Anm. 4. Dann sagt Hdt. II, 13, dass nach Mitteilungen der Priester zur Zeit des Moiris eine Anschwellung des Nils um acht Ellen genügt hätte, um Unterägypten zu überschwemmen, während zu seiner Zeit der Fluss bei einer Anschwellung von 15 bis 16 Ellen noch nicht über die Ufer getreten wäre. Dazu bemerkt er: καὶ Μοίρι οὔκω ἦν ἔτεα εἰνακόσια τειελεντηκότι, ὅτε τῶν ἱρέων ταῦτα ἐγω ἦκονον. Ed. Meyer, Forsch. zur alten Gesch. I, 156 erklärt diese Äußerung mit Recht in dem Sinne, das, als Hdt. die Stelle schrieb, die 900 Jahre voll geworden waren. Zwischen der Abfassung dieser Stelle und dem Gespräche Hdts. mit den Priestern waren jedenfalls mehrere Jahre verflossen. Hdt. besuchte aber Agypten sicherlich nach 445.
  - 2) Hdt. I, 94, 167, 145.
- Plin. H. N. XII, 4, 18: historiam eam condidit Thuriis in Italia. Vgl. dazu
   602, Anm. 4.
- 4) Hdt. vergleicht I, 98 eine Ringmauer Egbatanas mit der Stadtmauer Athens, II, 7 den Weg vom Meere nach Heliopolis in Ägypten mit der Entfernung vom Altar der zwölf Götter in Athen nach Olympia. Anderseits wird IV, 99 einem Vergleiche mit der Südspitze Attikas für diejenigen Leser, welche Attika nicht umschifft haben sollten, ein Vergleich mit Iapygien zugefügt. Vgl. auch die Geschichte des Demokedes aus Kroton III, 129—139. Wenn er dann II, 177 sagt: Σόλων δὲ ὁ Ἀθηναῖος λαβων ἐξ Αἰγύπτον τούτον τὸν νόμον Ἀθηναίοις ἔθειο. τῷ ἐκεῖνοι ἐς αἰεὶ χρέωνται κιλ., so hat er (wie auch an der doch sicher in Athen geschriebenen Stelle VII, 139) nicht-attische Leser im Auge, aber in Thurioi braucht darum dieser Satz nicht geschrieben zu sein.

reiste, im Jahre 443 aber an der Kolonisation Thuriois teilnahm, so spricht alle Wahrscheinlichkeit dafür, daß er nach wenigen Jahren Thurioi, vermutlich infolge der dort ausgebrochenen politischen Wirren, wieder verließ, auß neue Reisen, u. a. auch nach Ägypten, machte, und zu Beginn des peloponnesischen Krieges in Athen auf Grund des gesammelten Materials sein Werk abzufassen und in einem Zuge niederzuschreiben begann! Als er das fünfte Buch schrieb, kannte er die im Jahre 432 vollendeten Propylaien<sup>2</sup>.

Die letzten Bücher sind nur unter der Voraussetzung verständlich, daß sie während der ersten Jahre des peloponnesischen Krieges geschrieben wurden. Entgegen der in Hellas damals gegen Athen vorherrschenden ungünstigen Stimmung hob Herodotos energisch hervor³, daß die Athener in den Perserkriegen die Freiheit von Hellas gerettet hätten. Dann kann er nicht umhin, die Alkmeoniden gegen die Beschuldigung landesverräterischer Umtriebe zur Zeit der Schlacht bei Marathon so lebhaft wie möglich zu verteidigen. Am Schlusse der dieses Geschlecht verherrlichenden Episode erscheint Perikles wie ein

<sup>1)</sup> Das ist auch die Ansicht Ed. Meyers, Forsch. zur alten Gesch. I, 156 und 199, nachdem bereits Costanzi a. a. O. 217 den Beginn der Abfassung des Werkes bis auf 435/4 herabgerückt hatte. Nach dem Vorgange H. Steins zu Hdt. II, 145, 15 bestimmt Ed. Meyer die Epoche Hdts. ές έμέ auf 430. Das fünfte Buch ist in Athen nach 432 verfast (vgl. die folgende Anm.), die vielfachen Wechselbeziehungen, die Vor- und Rückverweisungen in dem Werke machen es aber höchst unwahrscheinlich, dass zwischen der Abfassung einzelner Teile eine längere Zeit verfloß. III, 160 kann mit Rücksicht auf Ktes. Pers. Excerpt. Phot. 41, 43 nicht vor 438 geschrieben sein. Vgl. Kirchhoff, Entstehungszeit des herodot-Geschichtsw., S. 14f. (Duncker, Gesch. d. Altert. IX5, 97). Allem Anscheine nach hat Hdt. 1, 17 den Krieg zwischen den Lydern und Milesiern unter dem Eindrucke der peloponnesischen Kriegführung erzählt. Die Lyder verfuhren bei hren jährlichen Einfällen ins Milesische (mit denen sie wenig erreichten vis ynd θαλάσσης οἱ Μιλήσιοι ἐπεχράτεον, ώστε ἐπέδοης μὲν είναι ἔργον τῆ στρατιῆ) mit kluger Berechnung, sie fielen ein, wenn das Getreide reif war, verwüsteten dann nur die Baumpflanzungen und das Getreide, oixipata pèr ta êni tur a'your οὖτε κατέβαλλε οὖτε ένεπίμποη οὖτε θύρας ἀπέσπα, ἔα δε κατά χώρην έστάναι τάς δὲ οίχίας οὐ κατέβαλλε ὁ Αυδός, damit von diesen aus die Milesier ihr Land besäen und bebauen könnten, er selbst aber etwas zum Zerstören vorfünde, so oft er einfiele. Die starke Betonung, dass die Lyder die Häuser verschonten und das zu ihrem eigenen Vorteile thaten, steht doch kaum außer Beziehung zu dem Verfahren der Pelopounesier, die bei ihren Einfällen auch die Häuser zerstörten (Thuk. II, 13. 65) und schliesslich in Attika nur noch zu verwüsten hatten, εξ τι έβεβλοστήκει και όσα έν ταϊς πρίν έσβολαϊς παρελέλειπτο (Thuk. III, 26).

<sup>2)</sup> Vgl. S. 443, Anm. 4.

<sup>3)</sup> VII, 139.

Gott <sup>1</sup>. Das letzte Ereignis, auf das Herodotos, soweit es sich mit Sicherheit feststellen läßt, in seinem Werke hinweist, ist die Hinrichtung der an den Perserkönig geschickten spartanischen Gesandten Ende Sommer 430 <sup>2</sup>. Da er sich dabei auf ein Zeugnis der Lakedaimonier beruft, so steht es keineswegs fest, daß er sich seit dem Ausbruche des Krieges dauernd in Athen aufhielt <sup>3</sup>. Vielleicht starb er schon vor 424 <sup>4</sup>, jedenfalls erlebte er nicht mehr die große sizilische Expedition der Athener und den dekeleischen Krieg <sup>5</sup>.

Herodotos kam nicht dazu, an sein Werk die letzte Hand anzulegen, denn es fehlt sichtlich an einer abschließenden Redaktion <sup>6</sup>. Den eigentlichen Gegenstand desselben bildet die Offensive der Asiaten gegen

1) VI, 121-131. Vgl. S. 593, Anm. 4.

 Hdt. VII, 137. Er erwähnt feiner VII, 233 den Überfall Plataiais im Frühjahre 431 und IX, 73 sagt er, das Dekeleia verschont wurde σινομένων την αλλην 'Αιτικήν Λακεδαιμονίων.

3) Stein, Burs. Jahresb. 1878 I, 186. Dass anderseits Herodotos nicht als ferner Beobachter in Thurioi schrieb, sondern mitten in den Bewegungen stand, welche zu Beginn des peloponnesischen Krieges Athen und Hellas erfüllten, ergiebt sich doch wohl aus VII, 139; VI, 121 ff. und aus den Beziehungen auf den perikleischen Kriegsplan und die Gegner des Perikles VII, 8 ff.

 Ygl. VII, 235 (Phuk. IV, 55) und A. Kirchhoff, Abfassungsz. d. herodot. Geschichtsw., S. 26.

5) Hdt. VII, 170 (vgl. Thuk. VII, 85); 1X, 73. Auf dem Markte von Thurioi wurde sein Grab gezeigt (Suid. s. v. Ἡρόδοτος). Eine spät abgefaſste Inschrift chrte sein Andenken. Vgl. Steph. Byz. s. v. Θούριοι; Tzetzes b. Cramer, Anecd. Oxon. III, p. 350. Andere lieſsen ihn am makedonischen Hoſe zu Pella sterben. Suid. s. v. Ἡρόδοτος und Ἑλλάνιχος. Vgl. darüber Bauer, Herodots Biogr. 402. 414.

6) Darin stimmt man überein, dass an das Werk die letzte Feile nicht angelegt worden ist. Gegenüber der von Dahlmann, Bähr, Stein, Kirchhoff u. a. vertretenen Ansicht, daß Hdt. die Darstellung der Ereignisse nicht bis zu dem Punkte herabgeführt hätte, wo er seinem Plane gemäß zu schließen beabsichtigte, betrachten das Werk als abgeschlossen u. a.: O. Nitzsch, Abhdl. über Herodot, Bielefeld, Progr. 1873 und krit. Bemerkungen zu Herodot, ebend. 1882; Th. Gom. perz, Herodotische Studien, Ber. d. Wiener Akad., Bd. CIII (1883), 141 ff., dagegen A. Kirchhoff, Ber. d. Berl. Akad. 1885, S. 301 ff. und gegen Kirchhoff wiederum Gomperz, Ber. d. Wiener Akad. CXII (1886), 507 ff.; Anhalt, Quaestio, Herodotea, Festschrift zur 37. Philol Versamml., Köthen 1884; Ed. Meyer, Rhein. Mus. XLII (1887), 146f. = Forsch. zur alten Gesch. I, 189 f. [größtenteils sich an die Gründe von O. Nitzsch anschließend]; V. Costanzi a. a. O. 217 ff. vertritt die von ihm nicht gekannte Meinung Rawlinsons (Einl. zur engl. Übers. Hdts.), daß Hdt. sein Werk zu dem von ihm ins Auge gefasten geschichtlichen Abschlusse gebracht habe, dass aber der künstlerische Abschlus fehle. [Es ist jedenfalls Geschmackssache, über die sich streiten läfst, ob Hdt. mit einer Rekapitulation oder Schlußphrasen hätte schließen sollen. Dem Charakter Herodots entspricht zweifellos der episodische Schlufs.]

die Hellenen und ihre siegreiche Abwehr. Es gipfelt in der Darstellung des Kriegszuges des Xerxes und seiner furchtbaren Niederlage. Die Erzählung von der Einnahme der Stadt Sestos und der Heimkehr der siegreichen Flottenmannschaften ist insofern ein passender Schluß, als damit das Kriegsjahr 479/8 endigte und zugleich nach griechischer Auffassung die Epoche der Medika 1. Weiter hat auch Herodotos schwerlich sein Werk zu führen beabsichtigt, denn bei allen Hinweisen auf Ereignisse nach 479/8 sagt er: "das geschah späterhin", aber nicht, wie bei Dingen, die er noch behandeln wollte: "das werde ich in den spätern Logoi erzählen" 2.

<sup>1)</sup> Thukydides falst als τα Μηθικά oder "die Perserkriege" im eigentlichen Sinne den großen Krieg vom Jahre 480 und 479 auf. Vgl. I, 23, 1: Two de προτέρων έργων μέγιστον έπράχθη το Μηδικόν, και τουτο όμως συοίν ναυμαχίαν καὶ πεζομαχίαιν ταχείαν την κρίσιν έσχε. Nach I, 18, 3 gehören die Ereignisse zwischen 479 und 431 nicht zu den Mydizá. I, 97, 2 sagt er von seinen Vorgängern, daß sie die Zeit zwischen dem medischen und peloponnesischen Kriege nicht behandelt hätten και ή τα πρό των Μηδικών Έλληνικά ξυνετίθεσαν ή αυτά τα Μηδικά. Zu letztern gehörte Herodotos. Er bezeichnet IX, 64 ein Ereignis aus dem messenischen Aufstande als χούνω ὕστερον μετά τὰ Μηθικά, obwohl damals die Athener mit den Persern Krieg führten. VIII, 3 bemerkt er inbezug auf den Hegemonie-Wechsel, ώς γάρ δη ώσωμενοι τον Πέρσην περί της έχείνου ήδη τον άγωνα έποιεύντο, πρόφασιν την Παυσανίεω ύβριν προϊσχόμενοι άπείλοντο την ηγεμονίην τούς Λακεθαιμονίους, αλλά ταθτα μεν θστερον έγένετο, nicht etwa έν τοῖσι ὅπισθε λόγοισι ἀπηγήσομαι (vgl. dazu die folgende Anm.), denn die Abwehr des persischen Angriffes (18 Mndiza) bildet den Gegenstand seiner Geschichtserzählung.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 3; VI, 72; VII, 106. 137. 151. 233; IX, 64. 73. 75. 105. Schwerlich würde Hdt. VII, 107 die Verteidigung Eïons durch Boges ausführlich erzählt haben, wenn er das Ereignis im historischen Zusammenhange zu behandeln beabsichtigt hätte. O. Nitzsch und Ed. Meyer a. a. O. Ein Hauptargument für die Annahme, dass Hdt. sein Werk nicht sehon mit der Einnahme von Sestos hätte abschließen wollen, bietet VII, 213, wo es heißt, daß Epialtes вотедом aus Furcht vor den Lakedaimoniern nach Thessalien flüchtete, und die Pylagoren in der Pylaia (also nicht vor Frühjahr 478) einen Preis auf seinen Kopf setzten. γρόνω θε υστερον (also jedenfalls mehrere Jahre nach 478) kehrte er nach Antikyra zurück und wurde er von dem Trachinier Athenades getötet di' ἄλλην αίτίην, την έγω έν τοισι όπισθε λόγοισι σημανέω. Hdt. hat. dieses Versprechen nicht erfüllt. A. Kirchhoff, Ber. d. Berl. Akad. 1885, S. 301 ff. vermutet, Epialtes wäre zur Zeit des Kriegszuges des Leotychidas nach Thessalien (im Jahre 476/5 oder 469) umgekommen, den Hdt. noch hätte erzählen wollen. Allein Hdt. VI, 72 schliesst den kurzen Bericht über diesen Zug und den Tod des Leotychidas mit den Worten: ταὐτα μίν δή ἐγένττο χούνφ ϋστερον. Es lag also nicht in seiner Absicht, an einer spätern Stelle seines Werkes davon zu erzählen. Die Episode kann anderseits, wie Kirchhoff a. a. O. 319 zeigt, auch nicht etwa in der Lücke VIII, 120 gestanden haben. Es ist zu beachten, daß Hdt.

Herodots Werk machte großen Eindruck. Sophokles hat es mehrfach berücksichtigt ¹, Aristophanes benutzte und parodierte herodotische Erzählungen ², und auch bei Euripides sind Beziehungen zu Herodot erkennbar ³. Thukydides trat in ausgesprochenen grundsätzlichen Gegensatz zu seiner Art der Geschichtschreibung und bekämpfte wiederholt Angaben Herodots, ohne seinen Namen zu nennen ⁴. Eine scharfe Polemik gegen Herodotos richtete Ktesias in seiner persischen Geschichte ⁵. Ephoros legte ihn in freier, rhetorischer Bearbeitung seiner Erzählung der Perserkriege zugrunde ⁶, und sein Mitschüler Theopompos verfaſste sogar eine Epitome Herodots ⁷. Aristoteles benutzte ihn stark in dem geschichtlichen Teile der Schrift vom Staat der Atlener, während er ihn wegen einiger naturwissenschaftlichen Angaben einen "Fabelerzähler" nannte §. Manetho wies ihm viele Irrtümer in der ägyptischen Geschichte nach §. Unter den mancherlei Angriffen begann Herodots Ansehen zu leiden, bei dem phrasen-

nicht von dem Tode des Epialtes, sondern von der Ursache der Feindschaft zwischen ihm und Athenades erzählen will. Nichts steht der Annahme entgegen, daß die Verfeindung noch in das Jahr 479 fiel. Den Bericht darüber konnte Hdt. trotz seines guten Gedächtnisses leicht vergessen, denn es handelte sich ja um eine bloße Episode, nicht um eine ganze Reihe von λόγοι (wie bei den Ασσύριοι λόγοι). Vielleicht fand er auch keinen passenden Platz zur Einfügung der Geschichte und keine Zeit, bei einer letzten Redaktion den Hinweis darauf zu tilgen.

1) Vgl. Sophokl. Elektr. 417 und Hdt. I, 108; Oid. Kol. 337 und Hdt. II, 35; Frgm. 429 Nauck und Hdt. IV, 64. Über Antig. 905 ff. und Hdt. III, 119 vgl. S. 610, Anm. 1. Elegie des Sophokles an Herodotos: Plut. an seni ger. 3, p. 785 (Sittl, Gr. Litteraturg. II, 370, Anm. 2 meint freilich, sie sei an einen schönen Knaben gerichtet). Nieberding, Sophokles und Herodotos, Neustadt in Schlesien 1875, Progr. hat mehr Beziehungen als wirklich vorhanden sind, herausgefunden. Vgl. Rühl, Philol XLI (1882), 73 ff. Besonnener ist Fr. Hanna, Die Beziehungen des Sophokles zu Herodot, Progr. von Straznic, Brünn 1875.

2) Aristoph. Vög. 552. 1124 (Hdt. I, 179); 1130 (Hdt. II, 127); 1142 (Hdt. 126); 488 (Hdt. VIII 14); red. Ashers, 592 ff (Hdt. II. 4)

II, 136); 488 (Hdt. VII, 14); vgl. Acharn. 523 ff. (Hdt. I, 4).

 Euripid. Frgm. 452 N. und Hdt. V , 4; Zerdik , Quaest. Appian. (Kiel 1886, Diss.), 45; Bruhn , Lucubrat. Euripid. Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XV (1886), 311.

- 4) Vgl. Bd. I2, S. 551, Anm. 1; Bd. II2, S. 204, Anm. 5.
- 5) Phot. bibl. cod. 72, p. 35 b. 43 b; Diod. II, 15.
- 6) Vgl. weiter unten S. 622 ff.

7) Suid. s. v. Θεόπομπος. Vgl. Strab. I, 43.

8) Über Hdt. als Quelle der Αθπ. vgl. S. 49. — ὁ μυθολόγος: de an. gener. III, 5, p. 756 b, v. 6 (Hdt. II, 93); vgl. II, 2, p. 736 a, v. 10 (Hdt. III, 101); Hist. an. III, p. 523 a, v. 17; VI, p. 679 b, v. 2 (Hdt. III, 108). Vgl. Bauer, Herodots Biographie a. a. O. 396. — Vgl. übrigens Poiet. 9, p. 1451 b, v. 2: τὰ Ἡροδότον ἐστορία, οὐ ποίησις. Eth. Eud. VIII, p. 1236 b, v. 7.

9) Joseph. g. Apion. I, 14.

bedürftigen Publikum wurde er von Ephoros verdrängt. Auch die alexandrinische Philologie scheint ihm keine besondere Aufmerksamkeit geschenkt zu haben. Erst als sich der Roman herausbildete und man am Naiven einen besonderen Geschmack zu finden begann, kam Herodotos wieder zu Ehren. Er wurde in der Kaiserzeit viel gelesen, und herodotische Gedanken und Phrasen begegnen uns bei den verschiedensten Autoren 1. Einen heftigen Angriff richtete damals gegen ihn Plutarchos in seiner Schrift negi viz Hoodotov zazon seinez 2. Er suchte ihm namentlich in den hellenischen Geschichten gehässige Schmähsucht, böswillige Verkleinerung und Entstellung der Wahrheit nachzuweisen. Dieser Versuch ist völlig misslungen. Plutarchos bringt meist nur leere Phrasen vor und verkennt völlig den Charakter herodotischer Geschichtschreibung. Das Wenige, was einige Beachtung verdient, richtet sich nicht sowohl gegen Herodotos selbst, als gegen die von ihm erzählte Überlieferung 3.

Herodotos beabsichtigt keineswegs, wie Plutarchos, bei seinen Lesern Begeisterung für die Helden der Vergangenheit zu erwecken und sie zur Nacheiferung der großen Thaten anzuspornen 4, er verfolgt vielmehr wesentlich historische Zwecke und will, wie er selbst sagt, das, was er erforscht und erkundet hätte, darlegen, damit weder die Tha-

Ygl. Grundmann, Quid in elocutione Arriani Herodoto debeatur, Berlin 1884, Diss.; C. Wernicke, C. Pausaniae periegetae studiis Herodoteis, Berlin 1884, Diss.; Zerdik, Quaestiones Appianeae, Kiliae 1886, Diss., p. 1sq.; Malchin, De Choricii Gazaei veterum Graecorum studiis, Kiliae 1884, Diss., p. 34 sq.; H. Ball, Die Bekanntschaft römischer Schriftsteller mit Herodot, Berlin 1890, Progr.

<sup>2)</sup> Die Echtheit der Schrift, welche gegen Lahmeyer (De libelli Plutarchei qui de malignitate Herodoti inscribitur et auctoritate et auctore, Göttingen 1848) nochmals von K. Alb. Haebler (Quaestiones Plutarcheae duae, Leipzig 1873) bestritten wurde, ist jetzt so gut wie erwiesen. Sachliche Gründe bei Holzapfel, Philol. 42, 23 ff. (woselbst die neuere Litteratur über die Streitfrage), sprachliche bei Heinze, Bursians Jahresb. 1878 I, 223 und K. Stegmann, Über den Gebrauch der Negation bei Plutarch (Geestemünde 1882, Progr.), S. 33; Majchrowicz, De auctoritate libelli Plutarchei π. Ἡρ. κακ., Lemberg 1881, Progr., wogegen Löwner, Philol. Rundschau II, Nr. 47 die Schrift dem Plutarch wieder absprechen will.

<sup>3)</sup> Über die Grundlosigkeit der Anschuldigungen Plutarchs vgl. Fr. Majchrowicz a. a. O. Der Grund der Abneigung Plutarchs gegen Herodotos ist nicht bloß in gekränktem Lokalpatriotismus, sondern vor allem in der großen Verschiedenheit ihrer Charaktere und des Endzweckes ihrer Geschichtschreibung zu suchen. Vgl. Holzapfel, Philol. 42, 24 ff. nnd Hanske, Plutarch als Böoter, Wurzen 1884, Progr.

Anders, aber zweifellos unrichtig urteilt Gomperz, Herodot. Studien, Ber.
 Wien. Akad., Bd. CIII, 141 ff.

ten der Menschen mit der Zeit aus dem Gedächtnisse schwänden, noch die großen und staunenswerten Werke der Hellenen und Barbaren an Ruf und Ruhm verlören 1. Ausdrücklich bezeichnet er es als seine Aufgabe, das Überlieferte einfach aufzuzeichnen und die Dinge so zu erzählen, wie sie ihm erzählt wurden, selbst dann, wenn sie ihm nicht glaublich erschienen 2. Diesem Grundsatz bleibt er durchaus treu. Nicht selten drückt er zwar aus Gründen der innern Unwahrscheinlichkeit Zweifel an der Richtigkeit des Überlieferten aus oder erklärt es geradezu für unglaubwürdig, bisweilen giebt er auch von einer fabelhaften Erzählung als seine eigene Meinung eine rationalistische Erklärung 3, im allgemeinen beschränkt er sich aber auf getreue Wiedergabe des Gehörten und Überlieferten, und oft stellt er, dem Leser die Entscheidung überlassend, die verschiedenen Traditionen nebeneinander hin 4. Ebenso wenig wie er bei der Auswahl des Stoffes gleichmäßigen Grundsätzen gefolgt ist, hat er an der Überlieferung hinsichtlich ihrer Herkunft und Tendenz Kritik geübt. Seine Darstellung ist daher ganz von seinen Gewährsmännern abhängig.

Herodotos war in der Litteratur wohl bewandert. Er kannte die bedeutendsten Dichter <sup>5</sup> und mancherlei Werke geschichtlichen oder sagengeschichtlichen Inhalts. Namentlich berücksichtigte er den Hekataios und benutzte ihn stark für seine ägyptischen Erzählungen und wahrscheinlich auf für die lydisch-ionische Geschichte. Ferner entnahm er dem Hekataios und einem Nachfolger desselben die orientalische und sagengeschichtliche Chronologie <sup>6</sup>. Herodotos zeigt auch

<sup>1)</sup> Hdt. I, 1. 5.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 152; II, 50. 123. Vgl. Tl. I, S. 22.

<sup>3)</sup> Hdt. II, 56 ff.; IV, 31. 155; VIII, 8.

Ygl. Tl. I, S. 22 und A. Bauer, Die Kyrossage und Verwandtes, Ber. d. Wien. Akad., Bd. 100 (1882), S. 506 ff.

<sup>5)</sup> Homer: II, 23. 53. 116; IV, 29. 32; V, 67; VII, 161. Epigonoi: IV, 32; Kypria: II, 117. Aristeas: IV, 13. Andere Epiker: VI, 52. Hesiodos: II, 53; IV, 32; Alkaios: V, 95; Sappho: II, 135; Solon: V, 113; Simonides: V, 102; VII, 228; Pindaros: III, 38; Aischylos: II, 156. Spruchsammlungen des Bakis, Musaios und anderer Chresmologen: VII, 6; VIII, 20. 77. 96; IX, 43; I, 62; VIII, 96. Vgl. Tonder, Herodot und die älteste Poesie der Griechen, Böhm. Leipa. Progr. 1875; Index fontium Herodoti b. Gutschmid, Kl. Schrift. IV, 145 ff. und Alberto Pirro, Studi Erodotei (Pisa 1893) 57 ff.

<sup>6)</sup> Hekataios angegriffen: II, 21—23; IV, 36 (ohne namentliches Citat. Vgl. Hekataios Frgm. 278 = Diod. I, 37; Schol. Apoll. Rhod. IV, 259); VI, 137 (Citat). Benutzung ohne Citat: Hdt. II, 5 und Hekataios, Frgm. 279 (Arrian Anab. V, 6) Porphyrios b. Euseb. Praep. ev. X. 3, 16 (vgl. 3, 23): Ἡρόδοτος ἐν τῆ δεντέρα πολλά Ἐκαταίον τοῦ Μιλησίον κατὰ λέξιν μετίνεγκεν ἐκ τῆς περιηγήσεως βραχέα παραποιήσας. τὰ τοῦ Φοίνικος ὀρνίον καὶ περὶ τοῦ ποιαμίου ἔππον καὶ τῆς θέρας τῶν

Interesse für Denkmäler und ihre Inschriften <sup>1</sup>. Aber die Hauptmasse seines Stoffes geht weder auf Monumente und Urkunden zurück, noch beruht sie auf Dichtungen und historischen Aufzeichnungen, die den von ihm erzählten Ereignissen selbst nahe standen <sup>2</sup>. Vielmehr schöpfte Herodotos besonders für seine Erzählungen aus der ältern attischen und peloponnesischen Geschichte <sup>3</sup>, sowie für seine Darstellung der Perserkriege im wesentlichen aus der mündlichen Überlieferung <sup>4</sup>.

zροzοδείλων (vgl. Hdt. II, 70. 71. 73 und dagegen die Äußerung II, 99, die aber nicht nach modernen Anschauungen über Quellenbenutzung und Forschung zu benrteilen ist.). Vgl. noch Hekataios Frgm. 295. 298. Über die Benutzung des Hekataios vgl. S. 452 und 458, Anm. 1. — Hinweis auf Vorgänger, welche die Begründung der dorischen Königtümer erzählt hatten: VI, 55.

1) I, 51. 93; II, 106. 125. 136; IV, 88; V, 59. 60. 61. 77; VII, 228; VIII, 82;

IX, 31. Vgl. VII, 224 und Paus. III, 14, 1.

2) Er hat weder die Δυθιακά des Xanthos benutzt (vgl. S. 451) noch die Περσικά und τροι des Charon von Lampsakos. Vgl. B. Heil, Logographis qui dicuntur num Herodotus usus esse videatur, Marburg 1884, Diss.

3) Vgl. Bd. I2, 153, 512; II2, 4.

4) Hdt. II, 123: έμοι δε παρά πάντα τὸν λόγον υποχέται ότι τὰ λεγόμενα, υπ' έχώστων άχοῃ γράφω. VII, 152: έγω δε όφείλω λέγειν τὰ λεγόμενα, πειθεσθαί γε μέν οθ παντάπασι όφείλω, καί μοι τοῦτο τὸ ἔπος έχέτω ές πάντα λόγον. Ιπ zahlreichen Fällen bemerkt Hdt. Αννθάνομαι, έπνθόμην, ως έγω πυνθάνομαι, ως έγω πυνθανόμενος εύρίσεω κτλ. (vgl. I, 22. 92. 105. 170. 214; II, 8. 29. 50; III, 117; IV, 95; V, 9; VII, 114. 153. 224; VIII, 35. 38; IX, 85) oder "zovaa, "zovav, άχου σας ἄλλων λέγω (Ι, 20; Η, 32. 43. 52; Η, 104; ΙV, 14. 81; ΙV, 183; VΠ, 35. 55; IX, 95) oder er braucht ähnliche Wendungen. Vgl. auch Außerungen wie: Εγωγε ούχ Εχω είπαι (ού γάρ ων λέγεται); ούχ έχω φράσαι· ού γάρ ων λέγεται: VII. 60; VIII, 128. 133; IX, 81. Fortwährend heifst es λέγουσι, λέγεται, λέγονται, ώς έλεγον, φασί, έφασαν, ομολογέουσι, συνωμολόγεον, έστι δε ύπο των δείνων όδε ό λόγος λεγόμενος, έστι θε και όθε άλλος λόγος λεγόμενος, λόγος έστι, ως Έλληνων λόγος, κατά τον Έλλίνων λόγον u. s. w. (Nach Panofsky, De historiae Herodoteae fontibus, Berlin 1884, wäre Hdt. freilich ein Lügner und Plagiator, er hätte nicht selbst erkundet und mündliche Mitteilungen benutzt, sondern aus schriftlichen Quellen geschöpft.) Sammlung der Stellen, an denen sich Herodotos auf die Aussagen von Völkerschaften, Stämmen und Bürgerschaften einzelner Städte beruft bei Alberto Pirro, Studi Erodotei (Pisa 1893) p. 71-99. Sammlung der von Hdt. citierten Orakel ebenda, p. 58-68. Einzelne namhaft gemachte Persönlichkeiten als Gewährsmänner: III, 55; IV, 76; VIII, 65; IX, 16. Vielfach schöpfte er gewifs aus der Familientradition, so aus der Tradition der Alkmeoniden (Bd. 12, S. 666, Anm. 3), Philaiden (Bd. II2, S. 557, Anm. 7), der Harpagiden (Bd. II<sup>2</sup>, S. 500, Anm. 2) u. s. w. Vgl. auch R. Adam, De Herodoti ratione historica quaestiones selectae sive de pugna Salaminia atque Plataeensi, Berlin 1890, Diss. Verfehlt ist der Versuch von P. Trautwein, Die Memorien des Dikaios, Hermes XXV (1890), 527-566 nachzuweisen, daß Hdt. Memoiren des Dikaios ausgiebig verwertete. Er hätte aus denselben außer VIII, 65 alle seine Mitteilungen über Demaratos entnommen, dann die Aufzählung der Völkerschaften des großen Heeres (VII, 61 f.) und noch mancherlei

Als Herodotos den Stoff zur Geschichte der Perserkriege sammelte, konnte er zwar noch manche sprechen, welche jene Zeiten mit erlebt hatten 1, indessen eine andere Generation war herangewachsen, und ein halbes Jahrhundert lag zwischen der Abfassungszeit der letzten Bücher seines Werkes und den Tagen von Salamis und Plataiai. Die reiche Phantasie der Griechen, ihre Märchen und Mythen schaffende Erzählungslust, dann das Streben, die ruhmvolle Vergangenheit so glänzend als möglich zu gestalten, hatten auf die im Volke lebende Überlieferung einen großen Einfluß ausgeübt. Herodotos hörte weniger sachlich zusammenhängende Erzählungen der militärischen und politischen Ereignisse, als persönlich zugespitzte Episoden. Da er selbst geringes militärisches Verständnis hatte, so mußte seine Darstellung der militärischen Vorgänge eine im ganzen unzureichende werden. Dazu kamen nun noch mancherlei böswillige Erfindungen, die aus den heftigen Feindschaften zwischen den griechischen Staaten und den innern Parteiungen hervorgingen und in Umlauf gesetzt wurden 2. Obwohl Herodotos selbst von persönlichen Ab- und Zuneigungen nicht frei war, so sind doch die Parteilichkeiten und einseitigen Gesichtspunkte in seiner Darstellung wesentlich durch seine Quellen bestimmt 3. Auf die

Anderes. Diese Memoiren beruhen nur auf einer irrtümlichen Vermutung. Es heißt bei Hdt. VIII, 65: Έφη δὲ Δίχαιος ὁ Θεοχύδεος, ein bei den Medern zu Ansehen gekommener athenischer Verbannter, als Attika von dem Heere des Königs verwüstet wurde, τυχεῖν τότε ἐων ἵμα Δημαφήτω κτλ. Dieses ἔφη bezieht Trautwein unter Hinweis auf IV, 13 auf eine schriftliche Quelle. Aber dort steht: Ἔφη δὲ Ἀριστέης κτλ. ποιέων ἔπεα, ἀπιχέσθαι κτλ. Wie VIII, 65 zu verstehen ist, zeigt IX, 16: τάδε δὲ ἤδη ἐπίλοιπα ἤκουν Θερσάνδρον, ἀνδρός μὲν Ἰοχομενίου κτλ. ἔφη δὲ ἐ Θέφαανδρος κληθήναι κτλ. Ebenso fe h l ge ht E. Maaſs, Herodot und Isokrates Hermes XXII, 581—595, wenn er nachweisen will, daſs die Verhandlungen der sieben Perser über die beste Staatsform (Hdt. III, 80—82) aus einer sophistischen Schrift (wahrscheinlich einer Schrift des Protagoras) entlehnt seien. Vgl. dagegen F. Dümmler, Akademika (Gieſsen 1889), S. 247 f. und namentlich Ed. Meyer, Forsch. zur alten Gesch. I, 201 f.

<sup>1)</sup> IX, 16; vgl. Thuk. II, 21.

N. Wecklein, Über die Tradition der Perserkriege, Ber. der bayer. Akad. 1876, S. 235-314. Vgl. H. Delbrück, Die Perserkriege und Burgunderkriege (Berlin 1887), 255 ff.

<sup>3)</sup> Herodotos war zweifellos für Athen persönlich eingenommen (vgl. die bei Bauer, Entsteh. d. herod. Geschichtsw., S. 148 gesammelten Stellen) und im besondern für Perikles, die Alkmeoniden und das Haus des Kallias. Hdt. VI, 121-131. Von diesen Kreisen wird seine ungünstige Beurteilung des Themistokles (VII, 143; VIII, 4-5. 57-58) und seine Vorliebe für Aristeides (VII, 79. 95) bestimmt worden sein. Die den Thebanern und Korinthiern so ungünstigen Erzählungen verraten attischen Ursprung. Hdt. VII, 233; VIII, 5. 94; IX, 52. 69. Vgl. K. W. Nitzsch, Über Herodots Quellen für die Geschichte der

Überlieferung und die Darstellung Herodots wirkte endlich noch ein religiöses Moment ein.

Herodotos teilte weder den Glauben an eine menschenartige Leiblichkeit der Götter, noch glaubte er an die Mythen von einem unmittelbaren Verkehr zwischen ihnen und den Menschen, vielmehr betrachtete er die Göttergestalten des Volksglaubens als Erzeugnisse dichterischer Phantasie und leitete ihre Namen und viele Kultgebräuche aus Agypten her 1, allein er war tief durchdrungen von dem Glauben an eine die Welt gerecht beherrschende und ordnende, die Geschicke der einzelnen Menschen und Völker zu einem unabänderlichen Verhängnisse bestimmenden Gottheit (θεός, θεῖον). Sie straft jede sittliche Schuld und wacht mit Eifersucht darüber, daß sich der Mensch nicht über die ihm nach unverrückbarer Ordnung gesetzten Schranken an Kraft und Glück überhebe. Das Bevorstehende deutet sie dem Menschen durch außerordentliche Naturerscheinungen, Träume, Sehersprüche und Vorzeichen aller Art an 2. Diese tief ausgeprägte religiöse Überzeugung beeinflusste naturgemäß auch die Auffassung und Behandlung der Geschichte 3. Frühzeitig hatte sich in Hellas die Anschauung Bahn gebrochen, dass die Niederlage des Großkönigs ein göttliches Strafgericht für seine Überhebung gewesen wäre 4. Herodotos schloß

Perserkriege, Rhein. Mus. XXVII (1872), 226 ff.; N. Wecklein a. a. O. 60 ff.; Bauer, Themistokles 15 ff.

<sup>1)</sup> Hdt. II, 4. 49 ff. 53. 57. 146; VII, 189.

<sup>2)</sup> W. Bötticher, De 3slw Herodoteo, Berlin 1829; K. Hoffmeister, Die sittlich-religiöse Lebensansicht des Herodotos, Essen 1832; Baarts, Religiös-sittliche Zustände der alten Welt nach Herodot, Marienwerder 1842; Phil. Ditges, De fati apud H. notione, Coblenz 1842; F. W. Beisert, De H. deorum cultore, Lauban 1846; J. F. Lindemann, Vier Abhdl. über die religiös-sittliche Weltanschauung des H., Berlin 1852; H. Runge, Herodots Verhältnis zum griech. Volksglauben, Hildesheim 1856; H. Steudener, Diss. de divinationis apud H. ratione, Rossleben 1856; F. Bredow, De Herodoti ratione theologica et ethica, Treptow a. R. I, 1862, II, 1872; Joh. Kitt. Quae ac quanta sit inter Aeschylum et Herodotum et consilii operum et religionis similitudo, Breslau 1869; A. Schuler, Über Herodots Vorstellung von den Orakeln, Donaueschingen 1879, Progr.; Gaifser, Über die religiösen Grundideeen in Herodots Weltanschauung, Rottweiler, Progr. 1871; H. Meuss, Der sogenannte Neid der Götter bei Herodot, Liegnitz 1888, Progr.: Rentzsch, Herodots Stellung zu den alten Mythen, Dresden 1892, Progr. (Während Hdt. auf dem Gebiete des Göttermythus von Zweifeln durchdrungen ist, zeigt er sich gegenüber der geschichtlichen Sage durchaus gläubig.)

J. Fechner, Quantum Herodoti religio ac pietas valuerit in historia scribenda, Bromberg 1861.

<sup>4)</sup> Aisch. Pers. 93 ff. 740 ff. 825 ff. 907. Angeblicher Spruch des Bakis bei Hdt. VIII, 77. Vgl. W. Hoffmann, Äschylos und Herodotos über den \$\textit{g}\$-\$\textit{30}\$ for der Gottheit, Philol. XV (1860), 224 ff.; K. Lehrs, Populäre Aufsätze<sup>2</sup> 35 ff.

sich derselben voll und ganz an und nahm alle Wunder, Vorzeichen und Sehersprüche auf, welche das Kommende im voraus verkündet haben sollten.

Ein Gegenstück zu Herodots Darstellung bildete die persische Geschichte des Knidiers Kte sias, welcher im Jahre 415 an den königlichen Hof kam und Leibarzt der Königin Parysatis wurde. In der Umgebung des Königs Artaxerxes II. machte er die Schlacht bei Kunaxa mit und heilte dessen Wunde 1. Seitdem mehrfach zu diplomatischen Sendungen benutzt, kehrte er im Jahre 398, als mit der Ernennung Konons zum königlichen Nauarchen der Bruch zwischen Sparta und Persien besiegelt war, nach Knidos zurück und begab sich von da nach Sparta 2. Er verfaste nun seine Περσικά, die in den ersten sechs Büchern die assyrische und medische Geschichte und in den folgenden siebenzehn die Geschichte des Perserreiches bis zum Jahre 398 behandelten 3. Außer kleinen Fragmenten ist von diesem Werke nur ein höchst dürftiger Auszug aus den letzten siebenzehn Büchern bei Photios erhalten 4. Es gehörte zu den Quellen des Nikolaos von Damaskos und (anscheinend nur mittelbar) des Trogus Pompeius für die persische Geschichte. Ferner ist es von Diodoros (mitteloder unmittelbar) für die assyrische Geschichte und von Plutarchos für die Biographie des Artaxerxes benutzt worden 5.

Ktesias schrieb, soweit er sich mit Herodotos berührte, durchaus im Gegensatze zu ihm und warf ihm Lügen und Fabeleien vor <sup>6</sup>. Für die ältere medisch-persische Geschichte benutzte er offizielle persische Chroniken, dann schrieb er nach mündlichen Erkundigungen, zuletzt nach Autopsie <sup>7</sup>. In den Hofgeschichten ist er gut unterrichtet, doch

<sup>1)</sup> Xen. Anab. I, 8. 26; Plut. Artax. 11; Diod. II, 32; vgl. Phot. bibl. cod. 72, p. 35; Strab. XIV, 656; Galen. XVIII, 1; Tzetzes Chil. I, 82, 85.

<sup>2)</sup> Phot. bibl. cod. 72, p. 44b.

<sup>3)</sup> Phot. bibl. cod. 72, p. 35; Diod. XIV, 46.

<sup>4)</sup> Ctesiae Cnidii operum reliquiae. Fragmenta coll. etc. Joh. Chr. Fel. Bähr, Frankfurt a. M. 1824; Ctesiae Fragm. diss. et not. illustrata a Car. Müllero, Anhang zu Herodot, herausg. von W. Dindorf, Paris, Didot 1858; J. Gilmore, The fragments of the Persika of Ktesias, London 1888 (entspricht nicht dem Stande der Forschung. Vgl. K. Jacoby, Wochenschr. f. kl. Philol. 1889, Nr. 51); Rüter, De Ctesiae fide et auctoritate, Gütersloh 1873. Uber die Abfassungszeit vgl. W. Nitsche, Über die Abfassungszeit von Xenophons Hellenika (Berlin 1871), 44 ff.

Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 159, Anm. 2; II<sup>2</sup>, S. 453. 500, Anm. 2. — Krumbholz, De Ctesia aliisque auctoribus in Plutarchi Artaxerxis vita adhibitis, Eisenach 1888/9, Progr.

<sup>6)</sup> Phot. a. a. O.; Diod. II, 15.

<sup>7)</sup> Phot. a. a. O.; Diod. II, 32 (Κτησίας σίν φησιν έκ τών βασιλικών διαθέρων,

schmeichelte er keineswegs den persischen Königen. Dagegen war er lakonerfreundlich 1. Seine Geschichte des Xerxeszuges scheint hauptsächlich auf mündlichen Mitteilungen zu beruhen, denn es würden sich unter dieser Voraussetzung die groben Irrtümer erklären, die nicht erst durch Photios verschuldet sind, sondern schon bei Ktesias standen 2.

Von Hellanikos und den Atthidographen iliegen für die Perserkriege nur spärliche Fragmente vor, aus denen sich ergiebt, dass sie ihre Darstellungen mit allerlei unzuverlässigem Detail ausgeschmückt hatten i. Es war für die Entwickelung der Überlieferung überhaupt charakteristisch, dass kurz gehaltene Angaben oder Andeutungen der ursprünglichen Quellen von Späteren im einzelnen weiter ausgeführt und vervollständigt wurden.

Abgeleitete Quellen. Zur Verschlechterung der Überlieferung trugen nicht wenig die Redner bei, da sie mit jedem historischen Beispiele eine bestimmte Wirkung beabsichtigten und es danach ohne Rücksicht auf die historische Wahrheit bald so, bald anders gestalteten. Eine erstaunliche Inkonsequenz in der Auffassung historischer Vorgänge tritt namentlich bei Isokrates hervor 5, dessen Schüler Ephoros 6 ein echter Vertreter der aus der Schule der Redner hervorgegangenen, weniger auf die Darstellung des Thatsächlichen, als auf die Erzielung eines möglichst großen Effekts bedachten Historiographie war. Unmittelbar sind von Ephoros nur wenige Fragmente erhalten, aber seine Darstellung liegt namentlich im Auszuge bei Diod. XI, 1—37 vor 7. Außer der Übereinstimmung

έν αίς οι Πέρσαι τὰς παλαιὰς πράξεις κατά τινα νόμον είχον συντεταγμένας, πολυπραγμονήσαι τὰ καθ' ἔκαστον κτλ.); vgl. Spiegel, Ausland 1877, S. 676 ff. 792 ff.

<sup>1)</sup> Plut. Artax. 13.

<sup>2)</sup> Ktesias hatte bereits die Schlacht bei Plataiai vor der bei Salamis erzählt. Das ergiebt sich aus Dion Chrysostomos Or XI, Bd. I, p. 365 Reiske. Vgl. H. R. Pomtow, Jahrb. f. kl. Philol. CXXIX (1884), 232. Eine tendenziöse Entstellung der Thatsachen inbezug auf die Geburt des jüngern Kyros sucht P. Krumbholz, Quaestiunculae Ctesianae, Commentat. Ribbeckianae, p. 197 sqq. nachzuweisen. Über die romanhafte Erzählung des Ktesias vom Emporkommen des Kyros und das Ende des medischen Reiches vgl. S. 500, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 5ff.

<sup>4)</sup> Hellanikos Frgm. 81 (Plut. d. malign. Hdt. 36, p. 869a), 161; 162; 167; Kleidemos Frgm. 13 (Plut. Them. 10); Frgm. 14 (Plut. Arist. 19); Phanodemos Frgm. 16 (Plut. Them. 13) vgl. Bauer, Themistokles 128 ff.

<sup>5)</sup> Bauer, Themistokles 76 ff.

<sup>6)</sup> Vgl. über Ephoros Bd. I2, 155 ff.

<sup>7)</sup> Ed. Cauer, Quaest. de fontibus ad Agesilai historiam etc. (Breslau 1847), p. 46. [In dieser tüchtigen, leider halbvergessenen Schrift sind die Ergebnisse Volquardsens, der sie auch nicht gekannt hat, im wesentlichen bereits enthalten.]

der Fragmente <sup>1</sup> lassen sich bei Diodoros mit Isokrates übereinstimmende Angaben nachweisen <sup>2</sup>. Die Erzählung Diodors zeigt ferner die dem Ephoros eigene, auf rhetorischen Effekt berechnete Überarbeitung und Ausschmückung der ihm vorliegenden Überlieferung <sup>3</sup>, dann sein Streben nach sachlicher Anordnung des Stoffes <sup>4</sup>, seine tendenziöse Färbung der Überlieferung zugunsten Athens <sup>5</sup> und seine Vorliebe für bestimmte Zahlenangaben, die durch eine oft sehr willkürliche und durchsichtige Berechnung gewonnen sind und keinen historischen Wert haben <sup>6</sup>. Es blickt auch gelegentlich sein kymaeischer Lokalpatriotismus durch <sup>7</sup>.

Chr. Aug. Volquardsen, Unters. über die Quellen der griech. und sieil. Geschichten bei Diod. XI-XVI, Kiel 1868; W. Collmann, De Diodori Siculi fontibus, Leipzig 1869, Diss.; Unger, Diodors Quellen im elften Buche, Philol. XL (1880), 62ff. Dass Diodoros gekürzt hat, ergiebt sich für dieses Stück unmittelbar aus einem Vergleiche aus Frgm. 113 (Plut. de Herod. malign. 36) und Diod. XI, 12, 4.

Frgm. 111 (Schol. Pind. Pyth. I, 146) und Diod. XI, 1. 20; Frgm. 112
 (Schol. Pind. Isthm. V, 63) und Diod. XI, 27; Frgm. 114 (Plut. de Herod. malign.
 und Diod. XI, 54.

2) Zahl der persischen Kriegsschiffe, 1200: Diod. XI, 3, 7 und Isokr. Paneg. 93. 118. Bei den Thermopylen 1000 Lakedaimonier, 300 Spartiaten: Diod. XI, 4, 5 und Isokr. Paneg. 90; Archid. 99. Verherrlichung des Themistokles: Diod. XI, 15. 19. 41—43. 53—55. 58 und Isokr. Panath. 51; Paneg. 12; v. Umt. 233. 307.

3) Charakteristisch ist namentlich der bei dem Thermopylenkampfe eingelegte nächtliche Ausfall der Hellenen (Diod. XI, 9), eine reine Erfindung des Ephoros, der solche Nachtgefechte, die besondern Effekt machten, gern nach freier Phantasie hinzufügte. Vgl. Diod. XI, 62 (Tanagra); XI, 80 (Eurymedon). Eine Erfindung anderer Art ist die Angabe XI. 28, 3, daß Mardonios Agenten nach der Peloponnesos schickte, um die Leiter einiger Städte zu bestechen. Den Anlaß dazu bot die von den attischen Rednern öfter erwähnte Sendung des Arthmics von Zeleia in kimonischer Zeit. Vgl. Näheres darüber weiter unten. Aus dem 4. Jahrhundert scheint die Überlieferung von dem Eide zu stammen, den die Hellenen vor der Schlacht bei Plataiai geschworen haben sollen (Diod. XI. 29, 3).

4) So berichtet Diod. XI, 12 über den Sturm an der magnesischen Küste, den Hdt. VII, 188 ff. vor dem Kampfe bei den Thermopylen erzählt, nach demselben im Zusammenhange mit den Seeereignissen.

5) Vgl. die Berichte über die Abstimmungen der Strategen über die Siegespreise bei Diod. XI, 27, 2 und 55, 6. Weiteres bei Holzapfel, Darstellung der griech. Gesch bei Ephoros, Theopomp. u. s. w. (Leipzig 1879), 9 ff.

6) Busolt, Rhein. Mus. XXXVIII (1883), 629; vgl. XXXVII (1882), 312. Echt ephoreisch ist auch die nicht ganz zutreffende Auseinandersetzung über die Örtlichkeit bei Plataiai und die Vorteile, welche das Terrain den Hellenen bot; Diod. XI, 30, 5—6. Vgl. Frgm. 67 (Strab. IX, 614).

7) Ein Kymaier überbringt dem Leonidas die wichtige Nachricht von dem Umgehungsmarsche der Perser. Diod. XI, 8, 5. Hervorbebung der Aiolier und ihrer Freiheitsliebe bei Mykale. Diod. XI, 36. Vgl. noch XI, 27, 1.

Endlich beruht die Chronologie Diodors auf der von Ephoros befolgten makedonischen Jahresrechnung, die das Jahr mit dem Neumonde nach der Herbstnachtgleiche begann <sup>1</sup>.

Ephoros legte seiner Darstellung Herodotos zugrunde. Er lehnte sich öfter an den Wortlaut seiner Hauptquelle an, benutzte sie aber in sachlicher Hinsicht ziemlich frei, indem er nicht nur aus Herodots Angaben seine eigenen Schlüsse zog, sondern auch öfter dessen Erzählung willkürlich teils im Sinne einer bestimmten Tendenz, teils zur Erzielung eines höhern Effekts veränderte oder mit allerlei Zusätzen bereicherte \*. Neben Herodotos benutzte er gelegentlich die "Perser" des Aischylos und Ktesias 3. Was Aristoteles in der Schrift vom Staate der Athener (22-23) aus der Zeit der Perserkriege berichtet, stammt aus einer Atthis und ist teils recht wertvoll, teils böchst zweifelhafter Art 4. Ein Schüler des Aristoteles, Phainias (Phanias) von Eresos 5, verbrämte die Überlieferung, namentlich über Themistokles, mit allerlei Anekdoten. Plutarchos citiert ihn mehrfach in der Biographie des Themistokles, in welchem Umfange er ihn aber benutzt hat, muß aus Mangel an sichern Anzeichen dahin gestellt bleiben . Mit Phainias zeigt einzelne Berührungspunkte die um 300 verfaste hellenische Geschichte des Rhetors Neanthes von Kyzikos 7, eines Schülers des Isokrateers Philiskos, doch hat er die Überlieferung noch durch weitere Zuthaten verschlechtert 8. Unmittelbar aus Herodotos schöpfte Ido-

<sup>1)</sup> So wird Diod. XI, 1 der Auszug des Xerxes in das Archontat des Kalliades gesetzt, d. h. in das attische Archontenjahr 480/79. Dieser anscheinend grobe chronologische Irrtum fällt fort, wenn das makedonische Jahr Herbst 481 bis Herbst 480 gemeint ist, in dem Kalliades Archon wurde. XI, 27 beginnt ferner das Jahr des Archonten Kanthippos = Sommer 479/8 mit der Überwinterung der persischen Flotte, d. h. mit Herbst 480. Es ist das makedonische Jahr 480/79, in dem Kanthippos Archon wurde.

A. Bauer, Die Benutzung Herodots durch Ephoros bei Diodor, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. X (1878/9), 281 ff.; Busolt, Rhein. Mus. XXXVIII (1883), 627 ff.

<sup>3)</sup> Über die Benutzung des Aischylos in der Erzählung der Schlacht bei Salamis vgl. Busolt, Rhein. Mus. XXXVIII (1883), 628. Die Übereinstimmung einzelner Zahlenangaben mit Ktesias weist nach Holzapfel, Philol. Anz. XII, 21. Aus dieser Quelle stammen wohl auch einige Nachrichten bei Diodoros, die richtig sein könnten. Vgl. z. B. Diod. XI, 4, 6 (Verhalten der Lokrer).

<sup>4)</sup> Vgl. S. 53, Anm. 4.

Strab. XIII, 618; Plut. Them. 13; Suid. s. v. Φανίας. Müller Frgm. H. Gr. II, 293.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 62.

Suid. s. v. Νεάνθης. Müller, Frgm. H. Gr. III, 2ff.; Susemihl, Gesch. d. gr. Litteratur in der Alexandrinerzeit I, 617 ff.

<sup>8)</sup> Berührungspunkte mit Phainias: Frgm. 2 (Plut. Them. 1 und Athen.

meneus von Lampsakos, ein Schüler und Freund Epikurs 1 (Anfang des 3. Jahrhunderts), der in seiner Schrift περὶ δημαγωγῶν die Geschichte mit allerlei schlechtem Klatsch, pikanten Anekdoten und gehässigen Nachreden über die hervorragendsten athenischen Staatsmänner bereicherte 2.

Die spätere Überlieferung ging zum großen Teil von Ephoros aus. Wie ihn Diodoros ausschrieb, so hat ihn auch der griechische Autor <sup>3</sup>, den Pompejus Trogus seinen Historiae Philippicae zugrunde legte, als Hauptquelle für die Perserkriege (Iustin II, 10—14) benutzt, daneben jedoch noch Herodotos und eine dritte Quelle herangezogen <sup>4</sup>. Desgleichen schöpfte Polyain Strateg. I, 30—33 aus Ephoros und einer Anekdotensammlung <sup>5</sup>.

Von den Vitae des Nepos kommen hier Aristides, Kap. 1—2 und Themistokles 1—5 in Betracht. Die erstere Vita ist im ganzen so dürftig und allgemein gehalten, daß sich nichts Sicheres über die Quellen ausmachen läßt. Der Bericht über den Hegemonie-Wechsel und die Begründung des delisch attischen Bundes stammt jedoch zweifellos aus Ephoros <sup>6</sup>. In der Vita des Themistokles ist für die Thaten und Schicksale desselben nach den Perserkriegen Ephoros und Thukydides benutzt worden. In den vorhergehenden Abschnitten stimmt Nepos vielfach mit Iustins Epitome des Pompeius Trogus überein, darunter in solchen, in denen Iustin von Diodoros abweicht <sup>7</sup>, daneben

XIII, 575 D) und 3 (Plut. Them. 29; Schol. Aristoph. Ritt. 84). Weitere Zusätze: Frgm. 2.

Strab. XIII, 589; Diog. Laert. II, 22-25; Athen. VII, 279 F; Seneca Ep.
 I, 21. 22; Suid. s. v. Ἰδομενεύς (vgl. dazu Nietzsche, Rhein. Mus. XXV, 229).

<sup>2)</sup> Unmittelbare Benutzung und Bearbeitung Herodots zeigt Frgm. 11 (Plut. Arist. 10). Im übrigen vgl. Müller, Frgm. H. Gr. II, 491; Susemihl a. a. O. I, 593 f.

<sup>3)</sup> Vgl. Bd. I², S. 162, Anm. 2 und dazu M. Schanz, Gesch. d. röm Litteratur, Müllers Handb. d. kl. Altertumsw. VIII. 2, § 329, S. 192.

<sup>4)</sup> Vgl. Wolffgarten, De Ephori et Dinonis historiis a Trogo Pompeio expressis, Bonn 1868, Diss.; Alex. Enmann, Untersuchungen über die Quellen des Pompejus Trogus für die griech. und sicil. Geschichte, Dorpat 1880; Neuhaus, Die Quellen des Trogus P. in der persischen Geschichte III Osterode 1886, Progr.; A. Bibeljé, Welche Quellen hat P. T. in seiner Darstellung des dritten Perserzuges benutzt, Rostock 1888, Diss.; A. v. Gutschmid, Kl. Schrift. V, 32 ff.

<sup>5)</sup> Schirmer, Über die Quellen des Polyän (Eisenberger Progr., Altenburg 1884), S. 6 ff. und Melber, Über die Quellen und den Wert der Strategemensammlung Polyäns, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XIV (1885), 433 ff.

<sup>6)</sup> Vgl. die Quellenübersicht zu § 23.

<sup>7)</sup> Dahin gehören die Angaben über die Stärke des persischen Heeres und die erste Botschaft des Themistokles an den Perserkönig.

finden sich aber Differenzen mit Iustin 1. Nepos hat also mittel- oder unmittelbar aus jener dritten Quelle des Trogus geschöpft. Außerdem muß er Ephoros benutzt haben 2.

Endlich hat Ephoros neben Herodotos oder wohl der theopompischen Epitome desselben und Ktesias, wahrscheinlich durch Vermittelung eines andern Autors, Stoff geliefert für das schlechte Schulkompendium eines unwissenden Byzantiners, des sogenannten Aristodemos (I—III) <sup>3</sup>.

Mit großen Schwierigkeiten ist die Quellenfrage für Plutarchs Biographieen des Themistokles und Aristeides verknüpft. Die zahlreichen Untersuchungen sind meist zu unbefriedigenden Ergebnissen gelangt 4. Was zunächst die Biographie des Themistokles betrifft, so

2) Übereinstimmungen mit Diodoros zeigen sich namentlich Kap. 5. Vgl. die vorhergehende Anm. — M. Mohr, Die Quellen des plut. und nepot. Themistokles u. s. w., Göttinger Diss., Berlin 1879 (Hauptquelle: Ephoros); Goethe, Die Quellen des Cornelius Nepos, Glogau 1879, Progr. (ebenso); Holzapfel, Darstell. d. griech. Gesch. bei Ephoros, Theopompos u. s. w. (Leipzig 1879) 52 fl. 80 ff. (Kap. I—IV: Theopompos — sicher irrig — Kap. V: Ephoros).

<sup>1)</sup> So bei der Angabe über das themistokleische Flottengesetz (Kap. 2), wo Iustin II. 12, 2 mit Hdt. VII, 144 und Thuk. I, 14 (vgl. I, 93) übereinstimmt [200 Schiffe erbaut, die dann gegen die Perser verwandt werden], während Nepos, wie Aristot. Δ9π. 22; Polyain. I. 30, 6 und Plut. Them. 4, von 100 Trieren redet. Wie Plut. spricht er von der Gewohnheit der Athener, die Bergwerksgelder zu verteilen, und sagt (gegen Hdt.), wie Polyain., daß die Schiffe auch im Aiginetenkriege Verwendung fanden. Nepos folgte wahrscheinlich dem Ephoros. Seine Außerungen über die largitio magistratuum und die Reinigung des Meeres von den Seeräubern (vgl. Thuk. I, 13) verraten die Phantasie des Römers.

<sup>3)</sup> Müller, Frgm. H. Gr. V, 1, p. XXIII ff. und 1 ff. Vgl. Wescher, Rev. archéol. 1867 Nov. und 1868 Mars. Gegen die Überschätzung des sogenannten Aristodemos-Fragments durch Wescher mit Recht Arn. Schäfer, Jahrb. f. kl. Philol. 1868, S. 81 ff. C. Wachsmuth, Rhein. Mus. XXIII (1868), 303 ff. und Hiecke, Berl. Zeitschr. f. das Gymnasialw. 1868, S. 721 ff. erklärten das Fragment für eine grobe Fälschung; Bücheler, Jahrb. f. kl. Philol. 1868, S. 93 ff. hält es für ein Bruchstück eines im 5. Jahrhundert von einem Byzantiner verfasten Schulkompendiums. Vgl. Prinz, Jahrb. f. kl. Philol. 1870, S. 192 ff. Die Ansicht Büchelers ist im wesentlichen als richtig erwiesen worden von Emil Matthias. Das Fragment des Aristodemos, Jena 1874, Diss. Über die Quellen vgl. Matthias a. a. O. 3 ff. Auf die theopompische Epitome weisen verschiedene Spuren hin. II, 2 wird der makedonische König Alexandros ausdrücklich als Vorfahr Philipps bezeichnet, und dann heist es III, 1, dass Alexandros die Reste des persischen Heeres vernichtet hätte απολογούμενος ότι άχων έμήδισεν. Der Vorfahr Philipps wird also gegen den Verdacht des Medismos in Schutz genommen; er soll den Persern den letzten Stoß versetzt haben. Diese Geschichte findet sich bei Demosth. g, Aristokr. 200. Bei Demosthenes lassen sich aber auch sonst noch Beziehungen zu Theopompos nachweisen. Cobet, Mnemosyne IV, 7 und 13.

<sup>4)</sup> Haebler, Quaestiones Plutarcheae duae, Il De Plutarchi fontibus in vitis

benutzte Plutarchos für die Jugendgeschichte seines Helden (Kap. I—III), abgesehen von Ion (Frgm. 4) und Stesimbrotos, wesentlich spätere Quellen, weil er bei ihnen die erwünschten kleinen Züge und Anekdoten fand, die er zur Charakterisierung des Helden brauchte. Er citiert u. a. Phainias, Neanthes, und den Peripatetiker Ariston von Keos und benutzt ferner Ephoros, wie aus Übereinstimmungen mit Nepos und Iustin zu schließen ist. Endlich entwickelt er eigene Gedanken im Anschlusse an die Thukydideische Charakteristik des Themistokles und die im Kreise des Sokrates und Platon erörterte Frage, ob Themistokles

Themistoclis et Aristidis, Leipzig 1873, Diss. (In erster Reihe Ephoros benutzt, in zweiter Herodotos, daneben Thukydides, Phainias, Theopompos u. s. w.) Albracht, De Themistoclis Plutarchei fontibus, Göttingen 1873, Diss. (Ephoros Hauptquelle, daneben besonders Neanthes, dann Theopompos, Philochoros u. s. w.; Herodotos und Thukydides nur mittelbar benutzt); Max Mohr, Die Quellen des plutarchischen und nepotischen Themistokles, sowie der entsprechenden Abschnitte bei Diodor und Iustin, Göttinger Diss., Berlin 1879. Mohr betrachtet als Hauptquelle Phainias, durch dessen Vermittelung Ephoros und Theopompos, die in der Biographie eine große Rolle spielten, sowie auch Herodotos, Aristoteles, vielleicht auch Thukydides Stoff geliefert hätten. Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt E. Schmidt, Eine Hauptquelle in Plutarchs Themistokles, Marienburg 1883, Progr. Phainias, der Herodotos überarbeitet und dessen Gehässigkeiten gemildert hätte, wäre eine Hauptquelle Plutarchs. Herodotos, Thukydides, Ephoros lägen nur als mittelbare Quellen bei Plutarch zugrunde. Mohr und E. Schmidt gehen namentlich darin fehl, dass sie eine zu geringe Meinung von der Selbständigkeit Plutarchs in der Bearbeitung seiner Quellen haben. Vgl. Ad. Holm, Bursians Jahresb. 1880 III, 384. Plutarchos kannte Thukydides und Ephoros ebenso gut wie Herodotos. Vgl. O. Siemon, Quo modo Plutarchus Thucydidem legerit, Berlin 1881, Diss. Ganz unhaltbar ist die Ansicht A. Schmidts, Perikleisches Zeitalter II (Jena 1879), II, 112ff., der nachzuweisen sucht, daß Plutarchos unter Hinzufügung von Citaten aus andern Autoren im großen und ganzen einen fortlaufenden Auszug aus Stesimbrotos gäbe. Die Übereinstimmungen mit Herodotos, Thukydides und Ephoros wären aus gemeinsamer Benutzung des Stesimbrotos zu erklären. Vgl. dagegen namentlich A. Bauer, Zeitschrift für österr. Gymnas. 1881, 107 ff. - L. Holzapfel, Untersuchungen über die Darstellung der griechischen Geschichte von 489 bis 413 bei Ephoros u. s. w. (Leipzig 1879) - vgl. dazu Phil. XLII (1883), 584 ff. - nimmt zwar nicht so weitgehende Benutzung des Stesimbrotos an, wie Ad. Schmidt, glaubt aber doch, dass dieser Autor neben Ephoros, Theopompos und Phainias eine Hauptquelle gewesen sei, A. Bauer, Themistokles, Studien und Beiträge zur griechischen Historiographie (Merseburg 1881) betont mit Recht die Selbständigkeit der Arbeitsweise Plutarchs und nimmt eine unmittelbare Benutzung Herodots an. Ebenso R. Nordin, Stud. in der Themistoklesfrage (Upsala 1893, Diss.) 68. Sämtliche Parallelstellen zu den Angaben in der Biographie des Themistokles sind zusammengestellt von A. Bauer, Plutarchs Themistokles für quellenkritische Übungen kommentiert und herausgegeben, Leipzig 1884. Wertlos ist J. Meyer, Über die Quellen des Plutarch in den Lebensbeschreibungen des Themistokles und Aristeides, Allenstein 1882, Progr.

durch sich selbst oder durch den Verkehr mit weisen Männern gebildet, so berühmt geworden wäre. Für die Geschichte des Flottengesetzes (Kap. IV) benutzte er Herodotos, Thukydides, Stesimbrotos, Platon und Ephoros 1. Es folgen dann einige Anekdoten und Charakterzüge des Themistokles, deren Quellen ungewiß sind 2. Den Stoff zur Erzählung der Thaten des Themistokles während des Krieges (Kap. VI-XVIII) hat Plutarchos gleichfalls aus sehr verschiedenen Quellen zusammengetragen. Im einzelnen ist es vielfach unmöglich, die Quellen auch nur mit einiger Sicherheit festzustellen. Daher ist die Zahl der einander widersprechenden Hypothesen außerordentlich groß. So viel darf jedoch als sicher gelten, daß Plutarchos im allgemeinen in erster Linie Herodotos und Ephoros benutzt hat. Phainias wird von ihm für zwei wertlose Geschichten citiert, möglicherweise hat er aus ihm noch anderes entnommen, aber es läßt sich das in Ermangelung sicherer Anhaltspunkte nicht nachweisen. Die Räumung Attikas und die damit zusammenhängenden Ereignisse (Kap. X und XI Anfang) erzählt er nach einer Atthis, wahrscheinlich dem von ihm im Gegensatze zu Aristoteles citierten Kleidemos 3. Eine Menge Einzelheiten fügte Plutarchos aus verschiedenen andern Quellen hinzu. Er citiert u. a. noch Aischylos, Simonides, Stesimbrotos und Phanodemos, und es liegt kein Grund vor, zu bezweifeln, dass der in der griechischen Litteratur sehr bewanderte Biograph wenigstens den größten Teil dieser Quellen selbst eingesehen hat. Außerdem benutzte er noch eine Apophthegmen-Sammlung.

Ahnlich steht es mit den Quellen der Biographie des Aristeides 4. In dem ersten Abschnitte derselben bis zur Schlacht bei Mara-

<sup>1)</sup> Vgl. S. 626, Anm. 1.

Von der richterlichen Th\u00e4tigkeit des Themistokles ist auch bei Nep. Them.
 I, 3 die Rede. Vermutlich stand das also schon bei Ephoros.

<sup>3)</sup> Aristot. Aθπ. 23, 1. Sichere Anzeichen einer weitergehenden Benutzung der Atthis sind 1) die Geschichte zur Erklärung des Namens Κυνός σῆμα, 2) die wiederholte Berufung auf Volksbeschlüsse, 3) die σημεία δαιμόνια καὶ χοησμοί. Die Geschichte des treuen Hundes des Xanthippos steht nicht îm Einklange mit Philochoros, Frgm. 84 (= Ail. N. A. XII, 35), sie stammt wahrscheinlich ebenfalls aus Kleidemos, der sich mit dem Wesen der Tiere und Pflanzen eingehend beschäftigte. Es ist bei Plut. auch von den ζοῖα im allgemeinen die Rede (vgl. Kleidemos, Frgm. 13). P. Krech, De Crateri ψηφισμάτων συναγωγῆ (Greifswald 1888, Diss.), p. 43—54 konnte nur infolge ungenügender Kenntnis der Atthidographen nachzuweisen versuchen, daſs in diesem Abschnitte Krateros (vgl. S. 56, Anm. 1) die Quelle Plutarchs gewesen wäre.

<sup>4)</sup> Haebler, Quaestiones Plutarcheae duae II, De Plutarchi fontibus in vitis Themistoclis et Aristidis, Leipzig 1873, Diss. (Hauptquelle: Herodot, daneben

thon (Kap. I-IV) hat Plutarchos einige brauchbare Angaben namentlich aus Demetrios von Phaleron entnommen, daneben aber eine Anzahl Fabeln und Anekdoten aus Idomeneus, Ariston von Keos und andern Autoren zusammengetragen. Es finden sich diese Geschichtchen über Aristeides und Themistokles auch bei Cicero, Valerius Maximus, Ailianos, Polyainos 1, Athenaios; ebenso standen sie mindestens teilweise in den Quellen des Nepos und Diodoros (X Frgm. 31). Sie sind offenbar zum großen Teil frühzeitig in Umlauf gekommen, haben aber mit vereinzelten Ausnahmen (Ion Frgm. 1) keinen historischen Wert. In umfassender Weise ist von Plutarchos durchweg der wiederholt citierte Schüler und Freund Epikurs, Idomeneus, benutzt worden. Es finden sich öfter epikureische Ausdrücke und Andeutungen epikureischer Anschauungen 2. Bezeichnend ist es, daß Kap. 6 in Parallele zu Aristeides "dem Gerechten" Beinamen von Königen angeführt werden, die sämtlich zur Zeit des Idomeneus regierten. Die Schilderung des Anblickes der Phalanx Kap. 18 rührt offenbar von einem Autor aus der makedonischen Zeit her. Die Traumgeschichte Kap. 11 geht auf einen Autor zurück, der bald nach Alexander d. Gr. schrieb. Für die Erzählung der Kriegsereignisse liegt bei Plutarchos in weitem Umfange der Stoff Herodots in einer freien und willkürlichen Bearbeitung zugrunde. Dass Plutarchos den Herodotos selbst eingesehen hat, steht durch zwei Citate (Kap. 16 und 19) fest, allein er hat vielfach die Überarbeitung Herodots durch Idomeneus benutzt, obwohl er an einer Stelle die Unzuverlässigkeit dieses Autors bemerkte (Kap. 10). Aus dem Fragment des Idomeneus im 10. Kapitel geht hervor, dass er mit Anlehnung an den Wortlaut Herodots die Erzählung desselben namentlich auch in der Weise veränderte, daß er

Theopomp u. a.). H. Rose, De Aristidis Plutarchei fontibus, Göttingen 1874, Diss. (Hauptquellen: ein Alexandriner, Theopompos und Ephoros); Ad. Schmidt, Perikl. Zeitalter II, 278ff. (Hauptquelle: Idomeneus, Zusätze aus der Biographie des Themistokles und aus andern Autoren); Holzapfel, Untersuchungen über die Darstellung der griech. Gesch. bei Ephoros u. s. w. (Leipzig 1879), S. 65. 92 (Ephoros nirgends benutzt, Theopompos Kap. 7 und 23—24); Mohr, Die Quellen des plutarchischen und nepotischen Themistokles, Göttinger Diss. 1879 (wie im Themistokles, Phanias Hauptquelle). W. Fulst, Über die Quellen Plutarchs für das Leben des Aristides, Duderstadt 1885, Progr. (Idomeneus Hauptquelle. — Gute Untersuchung).

Polyain hat in den bezüglichen Stücken (namentlich I, 30 ff.) außer einer Anekdotensammlung von geringem historischen Wert besonders Ephoros benutzt. Vgl. Melber, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XIV (1885), 433 ff.

So im 6. Kap. epikureische Anschauungen vom Raum und den Elementen, im 3. Kap. die epikureische εὐστάθεια.

die Person des Aristeides an Stelle ungenannter Persönlichkeiten selbst da einsetzte, wo es sich gar nicht einmal um eine hervorragende Rolle handelte 1. Es ist daraus zu schließen, daß bei Idomeneus Aristeides überall dabei war und seine Hand im Spiele hatte. Bei Plutarchos wird nun jede Gelegenheit benutzt, um unter gehässiger Beurteilung des Themistokles den Aristeides hervorzuheben 2. Wenn Herodotos nur im allgemeinen von den attischen Strategen spricht, so setzt Plutarchos dafür Aristeides ein. Immer wieder erscheint Aristeides als derjenige, der Schwierigkeiten ausgleicht, die Athener eines Bessern belehrt oder als Retter auftritt. Ferner werden zur Erzählung Herodots vielfach höchst fragliche oder sicher unrichtige Einzelheiten hinzugefügt. Plutarchos pflegt zwar auch, wie namentlich die Biographie des Fabius zeigt, seine Quellen nicht allzu genau zu nehmen, wenn es gilt, die Persönlichkeit seines Helden hervortreten zu lassen, indessen bei Idomeneus fand er bereits den Stoff in der ihm erwünschten Bearbeitung vor, und die Ausschmückungen und Veränderungen Herodots sind vielfach derartige, dass eine starke Benutzung des Idomeneus auch in den Abschnitten nicht zu bezweifeln ist, wo unmittelbar Herodotos zugrunde zu liegen scheint. Daneben hat Plutarchos aus Ephoros geschöpft 5 und manche ab und zu brauchbare Nachrichten aus Kleidemos, Phainias und andern Autoren entnommen. Einiges fügte er aus eigener Anschauung hinzu.

Plutarchos ist stark von dem Rhetor Ailios Aristeides (um 129—189 n. Chr.) benutzt worden, der in seiner Rede Πρὸς Πλάτωνα ὑπὰς τῶν τεττάρων im besondern Themistokles, Miltiades, Kimon und Perikles gegen Platons ungünstige Beurteilung im Gorgias in Schutz nimmt. Außer den bezüglichen Biographieen Plutarchs benutzte Aristeides: Herodotos, Thukydides, den Dialog Alkibiades des Sokratikers Aischines, den platonischen Dialog Menexenos (p. 239—240) und verschiedene attische Redner und Dichter. Er übertreibt vielfach die Angaben seiner Quellen und putzt sie mit allerlei Phrasenwerk auf 4.

Nach Hdt. IX, 6 sandten die Athener beim Anmarsche des Mardonios bloß αγγελοι nach Sparta (ähnlich Ephoros — Diod. XI, 28: βιβλιαφόρους), Idomeneus macht Aristeides zum Gesandten der Athener, obwohl er Hdt. IX, 6 benutzt.

<sup>2)</sup> Fulst a. a. O. 16ff.

<sup>3)</sup> Vgl. Plut. Arist. 14 mit Diod. XI, 20 und Hdt. IX, 20-24.

<sup>4)</sup> Baumgart, Aelius Aristides als Repräsentant der sophistischen Rhetorik des 2. Jahrhunderts der Kaiserzeit, Leipzig 1874; Bauer, Themistokles 145 ff.; W. Schmid, Rhein. Mus. XLVIII (1893), 53-84 [stellt die Lebenszeit genauer fest]; Alfr. Haas, Quibus fontibus Aelius Aristides in componenda declamatione quae inscribitur πρὸς Πλάτωνα ἐπὲρ τῶν τεττάρων usus sit, Greifswald 1884, Diss.

## Übersicht über die neuere Litteratur.

Allgemeine Darstellungen: Mitford, Hist. of Gr. II, Chap. 8-9; Thirlwall, Hist. of Gr. II, Chap. 15-16; B. G. Niebuhr, Vorträge über alte Geschichte herausg. von M. Niebuhr (Berlin 1847) II, 1, 420 ff.; Grote, Hist of Gr. V, Chap. 28-29 = Bd. III d. deutsch. Übers. 2. Aufl. (Berlin 1882), Kap. 28 u. 29; E. Curtius, Gr. Gesch. V<sup>5</sup>, 30 ff.; Cox, Hist. of Gr. I, 450 ff.; L. v. Ranke, Weltgeschichte I, 1, 225 ff.; M. Duncker, Gesch. des Altert. VII<sup>5</sup> (Berlin 1882), 166 ff.; Ad. Holm, Gr. Gesch. II (1889), 33 ff.; J. Beloch, Gr. Gesch. I (1893), 360 ff.

Monographieen. Koutorga, Recherches sur l'histoire de la Grèce pendant la période des guerres médiques, Paris 1861; P. Devaux, Mémoire sur les guerres médiques, Mém. de l'Acad. roy. des sciences etc. de Belgique, Tom. XLI, Brüssel 1875; H. Delbrück, Die Perserkriege und Burgunderkriege, Berlin 1887; H. Welzhofer, Zur Gesch. der Perserkriege II. Jahrb. f. kl. Philol. Bd. CXLIII (1891), 152ff.; III-IV ebenda. Bd. CXLV (1892), 145 ff.; V ebenda. Bd. CXLV (1892), 657 ff. Über Sparta und die Peloponnesier: Broicher, De sociis Lacedaemoniorum, Bonn 1867, Diss.; Busolt, Die Lakedaimonier und ihre Bundesgenossen, Leipzig 1878; W. Hanow, Die Lacedaemonier und Athener in den Perserkriegen I, Anklam 1885, Progr. Über Theben: Moritz Müller, Geschichte Thebens von der Einwanderung der Boioter bis zur Schlacht bei Koroneia, Leipzig 1879, Über Themistokles: Nieberding, Duplex quaestio de Themistocle, Gleiwitz 1864, Progr.; Ed. Wolff, De vita Themistoclis Atheniensis, Münster 1871, Diss.; Bauer, Themistokles, Studien und Beiträge zur gr. Historiographie und Quellenkunde, Merseburg 1881. R. Nordin, Stud. in der Themistoklesfrage, Upsala 1893, Diss. Uber Aristeides: Vom Berg, Das Leben des Aristeides, Göttingen 1871; G. Gitschmann, De Aristidis cum Themistocle contentione politica, Breslau 1874, Diss. Über Pausanias: Hanske, Über den Königsregenten Pausanias, Leipzig 1873; Niehues, De Pausania, Cleombroti filio, Lacedaemonio, Münster 1890, Progr. Litteratur über einzelne Punkte in den bezüglichen Anmerkungen.

b.

Auf die Nachricht von der Niederlage des Datis soll nach der Erzählung Herodots der König sofort großartige Rüstungen angeordnet haben, welche Asien drei Jahre hindurch in Bewegung gehalten hätten. Als dann im vierten Jahre die Ägypter abgefallen wären, hätte der König mit noch größerm Eifer die Rüstungen fortgesetzt, um gegen die Hellenen und Ägypter zugleich zu Felde zu ziehen <sup>1</sup>. Es ist begreiflich und kaum zu bezweifeln, das Dareios auf die Kunde von der Niederlage sosort Rüstungen anbefahl, um die Niederlage zu rächen und den Angriff mit verstärkten Kräften zu erneuern, aber es ist unwahrscheinlich, das im ganzen Reiche ununterbrochen so lange Zeit und in solchem Umfange gerüstet wurde. Anscheinend hat nur die griechische Überlieferung, welche die gegen Hellas in Bewegung gesetzten Kräfte stark übertrieb, die ganze Zeit zwischen der Schlacht bei Marathon und dem ägyptischen Aufstande mit Rüstungen ausgefüllt, um dadurch zugleich zu erklären, warum die Perser nicht früher den Angriff unternahmen <sup>2</sup>. Irgendwelche Vorgänge in dem weiten Reiche, vielleicht auch Kränklichkeit des Königs, mögen den Feldzug bis zum ägyptischen Aufstande verzögert haben. Im Jahre nach dem Ausbruche desselben, nämlich im Jahre 485 starb Dareios nach sechsunddreifsigjähriger Regierung <sup>3</sup>.

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 1: Auf die Kunde von Marathon αὐτίκα μὲν ἐπηγγέλλετο πέμπων ἀγγέλους κατὰ πόλις ἔτοιμάζειν στρατιήν κιλ. τούτων δὲ περιαγγελλομένων ἡ Δοίη ἐδονέετο ἐπὶ τρία ἔτεα κτλ. ... τετάρτω δὲ ἔτεῖ fielen die Agyptier ab. Dareios hatte die Ägyptier mit großer Schonung behandelt, ferner mancherlei (u. a. durch die Ausführung des von Neko begonnenen Kanals vom Nile zum roten Meere. Hdt. II, 158; IV, 39. 42) für das materielle Wohl des Landes gethan und auch durch Sorge für die Heiligtümer die Priesterschaft zu gewinnen gesucht, aber der Haß des Volkes gegen die Eroberer konnte von ihm nicht überwunden werden. Vgl. A. Wiedemann, Gesch. Ägyptens von Psammetich I. bis Alexander d. Gr. (Leipzig 1880), 238 ff.; Ägypt. Geschichte (Gotha 1884), 676 ff.; Ed. Meyer, Gesch. d. alten Agyptens (Onckens Sammlung) II, 390. E. M. betont, daß auch nach Monumenten der Kanal vollendet wurde. Vgl. dagegen Aristot Meteorol. I, 14, p. 352 b; Diod. I, 33; Strab. XVII, 804; Plin. H. N. VI, 165.

<sup>2)</sup> Die Bedenken Welzhofers (Jahrb. f. kl. Philol. 1891, Bd. CXLIII, S. 152ff.) gegen den Umfang und die Dauer der persischen Rüstungen sind begründet, aber sein weitergehender Versuch, nachzuweisen, daß Dareios überhaupt keinen Einfall in Griechenland beabsichtigte und daß bis gegen Ende des Jahres 481 in Persien keine Kriegsrüstungen gegen die Hellenen stattfanden, ist völlig mißlungen.

<sup>3)</sup> Sechsunddreisigjährige Regierung nach Hdt. VII, 4, Manetho, Frgm. 68 und 69 (Müller, Fr. H. Gr. II, 595) und dem Kanon des Ptolemaios. Ein Kaufkoutrakt aus dem 35. Jahre des Dareios beweist, das bis in das Jahr 487 hinein die persische Herrschaft in Ägypten feststand. Wiedemann, Gesch. Ägypt. 232; Agypt. Gesch. 684. Die Nachricht von der Niederlage bei Marathon traf nicht vor dem Spätherbste 490 in Susa ein. Bei den großen Entfernungen des Reiches können die Anordnungen zu den Rüstungen in den einzelnen Provinzen erst im Laufe des Winters 490/89 erfolgt sein. Hdt. rechnet seine Jahre gewöhnlich von Frühjahr zu Frühjahr. Mithin sind die drei Rüstungsjahre Herodots Frühjahr 489/88, 488/7 und 487/6, und der Abfall der Ägyptier gehört in das Jahr 486/5. μετώ ταψεά το καὶ Δίγο πουν εἰπο στασον τῷ ἐστέφος ἐτεῖ stirbt Dareios (Hdt. VII, 4), =

Zum Nachfolger hatte Dareios unter dem Einflusse seiner zweiten Frau Atossa, einer Tochter des Kyros, deren ältesten Sohn Xerxes (pers. Chschajärschä) bestimmt. Seine ältern, von der Tochter des Gobryas geborenen Söhne fügten sich beim Thronwechsel ohne Widerstand. Der neue König zog zunächst gegen die aufständischen Ägyptier und unterwarf sie im Frühjahre 484. An Stelle der höchst nachsichtigen und entgegenkommenden Regierung des Dareios trat nun ein strafferes Regiment. "Das ganze Land machte Xerxes zu einem weit mehr geknechteten als unter Dareios." Zum Statthalter bestellte er seinen rechten Bruder Achaimenes<sup>2</sup>.

Den Feldzug gegen Hellas hatte Xerxes von seinem Vater gleichsam als Erbschaft überkommen. Anfänglich soll er nach Herodotos

485/4 (Herbst 485). Vgl. Oppert, Zeitschr. f. Assyriol. VI (1891), 115 ff.; VIII [1893], 59 ff.). δευτέρω έτει μετά τον θάνατον τον Δαρείου zieht Xerxes gegen Ägypten (Hdt. VII, 7), also im Jahre 484/3 (Unger, Abhdl. d. bayer. Akad. Phil. Hist. Cl. 1882, Bd. XVI, 316 verlegt den Tod des Dareios bereits in den Herbst 486, gerät dann aber in Widersprüche mit Hdt.). Dann sagt Hdt. VII, 20: ἀπὸ γάο Αίγύπτου άλώσιος επί μεν τέσσερα έτεα πλήρεα παραρτέετο στρατιήν τε καί τὰ πρόσφορα τῆ στρατιῆ, πέμπτω δὲ ἔτεῖ ἀνομένω ἐστρατηλάτεε χειρὶ μεγάλη πλήθεος. Der eigentliche Heereszug (έστρατηλάτεε) begann, wie Stein bemerkt, von Sardeis, der Aufmarsch des Königs gehört noch zu den Vorbereitungen (anders Unger, Philol. XL [1881], 63). Hdt. VII, 37: αμα τῷ ἔαρι παρεσχευασμένος ό στρατός έκ τῶν Σαρδίων ωρμάτο έλων ές "Αβυδον. Das vierte Rüstungsjahr ist bis zum Frühjahre 480 zu rechnen, da erst damals die Brücke über den Hellespontos vollendet wurde (Hdt. VII, 33). Also Rüstungen von Frühjahr 484 bis 480, der Heereszug im Laufe des fünften Jahres nach Beginn des Frühjahres 480. Die aufständischen Ägypter wurden nach Hdt. VII, 7 offenbar rasch unterworfen. Wenn das im Frühjahre 484 geschah (Euseb. Vers. Arm. Abr. 1532 = 485/4; Hieron. Abr. 1533), so konnte Hdt. von der αλωσις Agyptens bis zum Frühjahre 480 volle vier Jahre rechnen.

1) Hdt. VII, 3. Analogieen zu dem mächtigen Einflusse der Atossa bieten die Stellung der Amestris unter Xerxes und der Parysatis unter Dareios Nothos. Herodot konnte darüber gute Nachrichten von den Nachkommen des Demaratos und andern Griechen erhalten, die mit persischen Großen verkehrt hatten. Vgl. VIII, 65; IX, 16. Die Geschichte von der Rolle, welche der ehemalige spartanische König bei den Thronstreitigkeiten gespielt haben sollte, glaubt Herodotos selbst nicht recht. Die dem Demaratos in den Mund gelegte Mitteilung über das in Sparta geltende Erbfolgerecht in der Königswürde läßt sich durch keinen bestimmten Fall bestätigen, und ihr Inhalt hat mit dem Streitfalle des Xerxes und Artobazanes, des ältesten Sohnes der ersten Frau des Dareios, keine Analogie. G. Heidtmann, Jahrb. f. kl. Philol. CXXVII (1883), 255 ff. Bei Iust. II, 10 und Plut. περί φιλαδ. 18, p. 488 heißt jener älteste Sohn Ariamenes und den Streit schlichtet der Oheim Artabanos (Artaphrenes).

2) Hdt. VII, 7; Wiedemann, Ägypt. Gesch. 685; vgl. auch über die Veränderung des persischen Regiments Ed. Meyer, Geschichte d. alten Ägyptens II, 391.

keinen großen Eifer dafür gezeigt haben und hauptsächlich durch seinen Vetter Mardonios zum Kriege bestimmt worden sein, während sein Oheim Artabanos davon abgeraten hätte. Dass Mardonios und Artabanos ähnliche Rollen gespielt haben, ist wohl möglich 1, doch das Hauptmotiv für Xerxes war gewiss der Wunsch, gleich seinen Vorgängern auf dem Throne, ein Mehrer des Reiches zu werden und hinter jenen nicht zurückzubleiben. Auch durfte die bei Marathon erlittene Niederlage nicht ungerächt bleiben 2. Einigen Einflus übten dabei die Peisistratiden aus, welche am Hofe eine eifrige Agitation entwickelten. Als Werkzeug diente ihnen namentlich Onomakritos 1, dessen Prophetengabe sie in den höchsten Tönen anpriesen. So oft derselbe vor das Angesicht des Königs kam, holte er aus seiner Orakelsammlung Sprüche hervor, welche den Persern Glück verhießen und nach seiner Auslegung die Überbrückung des Hellespontos, sowie den weitern Verlauf des Kriegszuges betrafen 4. Zugleich erschienen in Susa Boten der Aleuaden, welche ihre völlige Ergebenheit versichern ließen und eifrige Unterstützung bei der Eroberung von Hellas in Aussicht stellten. Das Fürstenhaus von Larisa, an dessen

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 5 ff. Herodots Erzählung von den persischen Kriegsberatungen enthält neben hellenischen Anschauungen auch iranische. Duncker VIII3, 195, 2. Über Artabanos vgl. S. 524, Anm. 1. Was Mardonios betrifft, so konnte allerdings der Umstand, dass er die entscheidende Niederlage erlitt und in derselben fiel, die Griechen bei ihrer Auffassung der persischen Niederlage als göttliches Strafgericht leicht dazu veranlassen, ihn als den eigentlichen Urheber des Krieges und Verführer des Königs zu betrachten. N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 24. Diese Anschauung müßte sich aber sehr rasch Bahn gebrochen haben, da schon Atossa bei Aisch. Pers. 753 von den bösen Männern (roic κακοίς όμιλοῦν ἀνθράσων) spricht, welche den König zum Kriege gegen Hellas verleitet hätten. Bei Hdt. III. 134 treibt Atossa den Dareios mit ähnlichen Gründen zum Kriege an, die sie bei Aisch. a. a. O. den bösen Ratgebern des Xerxes zuschreibt. Bei Aisch. erscheint zwar Atossa vor allem als Mutter und ziemlich unselbständiges Weib mit nicht gerade hervorragendem Geist, sie ist aber doch auch als die Fürstin und Repräsentantin des persischen Königtums dargestellt. Vgl. Phil. Keiper, Atossa nach Aschylus Persern und nach Herodot, Blätt. f. bayer. Gymnasialw. XV (1879), 6 ff. Nach Welzhofer, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXLIII (1891), soll Xerxes ...ein Freund der Griechen" gewesen sein, der sich lange Jahre geweigert hätte, den Wünschen der Peisistratiden und Aleuaden zu willfahren

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 8a: έγω δέ έπείτε παρέληθον τον θρόνον τούτον, έφρόντιζον όπως μὰ λείψομαι των πρότερον γενομένων έν τιμή τήθε μηθε έλώσσω προσατήσομαι δύνομων Ιδίρσησι. Eine ähnliche Äußerung thut Atossa bei Hdt. III, 134. Dasselbe Motiv bei Aisch. Pers. 755 ff. — Rache für Marathon: Hdt. VII, 5, 8; 8β; Aisch. Pers. 474 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 372, Anm. 6 und S. 379, Anm. 5.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 6.

Spitze damals die von Pindaros gefeierten Brüder Thorax, Eurypylos und Thrasydaios standen, gedachte mit persischer Hilfe die Herrschaft über ganz Thessalien zu erlangen <sup>1</sup>.

Gleich nach der Unterjochung Ägyptens soll der König die umfassendsten Rüstungen zum Feldzuge gegen Hellas angeordnet haben <sup>2</sup>, indessen auch in diesem Falle liegt der Verdacht sehr nahe, das nur die griechische Überlieferung die ganze Zeit von der Unterdrückung des ägyptischen Aufstandes bis zum Auszuge des Königs mit Rüstungen ausgefüllt hat <sup>3</sup>. Jedenfalls haben sich die Griechen von dem Umfange und der Dauer derselben sehr übertriebene Vorstellungen gemacht <sup>4</sup>.

Die Expedition des Datis schien gezeigt zu haben, dass die Stärke eines Landheeres, wie es zur See nach Hellas geschafft werden konnte, zur Überwältigung der Griechen nicht ausreichte. Der König beschloß daher, auf dem Landwege ein mächtiges Heer nach Hellas zu führen. Eine große Flotte sollte dasselbe begleiten, um sowohl bei den Operationen mitzuwirken, wie die Verpflegung zu sichern. Zu den ersten Vorbereitungen für den beabsichtigten Feldzug gehörte die etwa im Frühjahre 483 begonnene Durchstechung der etwa zwölf Stadien breiten Kehle der Athos-Halbinsel, bei deren Umschiffung die Flotte des Mardonios durch einen Nordoststurm zum großen Teile vernichtet worden war 5. Herodotos sagt, bei näherer Überlegung glaube er, daß Xerxes aus Hochmut den Kanal graben ließ, weil er seine Macht zeigen und ein Denkmal hinterlassen wollte.

Hdt. VII, 6; 130, Pind. Pyth. X. Starke Opposition gegen die Bestrebungen der Aleuaden: Hdt. VII, 172. Vgl. über dieses Fürstenhaus und seine Stellung in Thessalien Bd. I², S. 246, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 8 ff. 19. 20.

<sup>3)</sup> Die Vermutung Nöldekes, Aufs. zur pers. Gesch., S. 42, daß nach der Niederwerfung des ägyptischen Aufstandes Xerxes eine Empörung der Babylonier dämpfen mußte, hat sich freilich nicht bestätigt. Die babylonischen Ereignisse fielen nach 480 (Arrian. Anab. VII. 17, 2; irrig Ktes. Persika 22) vgl. Oppert, Zeitschr. f. Assyriol. VIII (1893), 59 ff.

<sup>4)</sup> H. Delbrück, Die Perserkriege, S. 136 ff.; Welzhofer, Jahrb. f. kl. Philol., CXLIII (1891), 155 ff.; CXLV (1892), 145 ff. W. geht allerdings wieder zu weit, wenn er im Jahre 481 den Xerxes nur mit der starken Truppenmacht, die gewöhnlich seine Begleitung bildete, nach Sardeis kommen läßt und zwar nicht eines beabsichtigten Krieges wegen, sondern "um Kleinasien zu besichtigen". Die Gründe Ws. sind durchaus nicht zwingend.

<sup>5)</sup> Hdt. VII, 22: Καὶ τοῦτο μέν, ὡς πταισάντων τῶν πρώτων περιπλεόντων περὶ τὸν "Αθων, προετοιμάζετο ἐχ τριῶν ἐτέων χου μάλιστα τὰ ἐς τὸν "Αθων Vgl. S. 569, Anm. 4.

Denn ohne Mühe hätten sich die Schiffe über den Isthmos ziehen lassen 1. Allerdings mag für Xerxes Ruhmsucht und das Bestreben, seinem Vater, der den Nilkanal zum roten Meere erbaut hatte, auch in solchen Werken nicht nachzustehen 2, mitbestimmend gewesen sein, allein, wenn er von solchen ehrgeizigen Gedanken angeregt, gerade die Durchstechung der Athos-Halbinsel anbefahl, so geschah das doch sieherlich im Hinblicke auf das Missgeschick des Mardonios. Bei dem damals also bereits ins Auge gefasten Zuge gegen Hellas sollte die Flotte gegen einen solchen Unfall geschützt werden. Das Herüberziehen von Hunderten von Schiffen wäre nicht nur recht mühsam gewesen, sondern hätte auch geraume Zeit in Anspruch genommen 3.

Der Kanal sollte so breit sein, daß zwei Trieren mit voller Länge der arbeitenden Riemen nebeneinander hindurchfahren könnten 4. Die Aufsicht über den Bau erhielten Bubares, der mit den Verhältnissen des Landes bekannte Schwager des makedonischen Königs Alexandros, und der Achaimenide Artachaies. Zu den Arbeiten wurden Mannschaften, die einander ablösten, von der bei Elaius stationierten Flotte herangezogen. Auch die Bevölkerung der Umgegend mußte mitgraben.

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 23.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 634, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Vgl. Thuk. III, 15; VIH, 7-8, we es sich nur um eine kleine Flotte handelt. Die schon von H. Stein zu Hdt. VII., 24 ausgesprochene Vermutung, dass der kriegerische Zweck der Anlage von den Hellenen erdichtet sei, hat H. Welzhofer, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXLIII (1891), 158 als richtig zu erweisen versucht. Xerxes hätte seine europäischen Unterthanen und Verbündeten mit einem "Kulturwerke" beschenken wollen. Nach W. bezweckte der Athos-Kanal, ebenso wie der Nil-Kanal des Dareios, die Förderung des Handels und Verkehrs. "Für die zahlreichen, in der Nähe des Athos liegenden Städte bot der Kanal einen außerordentlichen Nutzen." Indessen diese Städte waren klein und hatten nur unbedeutenden Handel. Gewiss war der Kanal für die Küstenfahrt vom Hellespontos nach dem thermaischen Golfe von Nutzen. Aber während es recht fraglich ist, ob der König an der Förderung des Handels und Verkehrs seiner an der äußersten Peripherie des Reiches wohnenden europäischen Unterthanen einen solchen Anteil nahm, dass er zu diesem Zwecke ein so großes Werk ausführen ließ, unterliegt es keinem Zweifel, dass er darauf bedacht sein muste, seine Flotte bei einer Fahrt an der thrakisch-makedonischen Küste möglichst vor einer Katastrophe zu siehern, wie sie Mardonios erfahren hatte. Wenn W. meint, dass eine vom Hellespontos nach Griechenland segelnde Flotte gar nicht an dem gefährlichen Vorgebirge des Athos vorüberzufahren brauchte, so übersieht er, daß der ganze Feldzugsplan auf der dauernden, engsten Verbindung zwischen dem Heere und der Flotte beruhte.

<sup>4)</sup> Über den Kanalbau vgl. Hdt. VII, 22-24. 37. 117. Nach Demetrios von Skepsis bei Strab. VII, 331 hatte der Kanal die Breite von einem Plethron (30 m), welche für zwei Trieren mit Rolerwerk ausgereicht haben dürfte.

Als die geschicktesten Arbeiter zeigten sich die Phoenikier. Nach Verlauf von etwa drei Jahren war der Kanal nebst den zum Schutze gegen die Brandung errichteten Dämmen vollendet <sup>1</sup>. Die Arbeiter begannen dann mit dem Bau einer Brücke über den Strymon <sup>2</sup>. Zu den Brücken über den Hellespontos hatten die Ägyptier aus Byblos, die Phoenikier aus Hanf Taue anzufertigen <sup>3</sup>. Ferner ließ Xerxes an geeigneten Plätzen Magazine mit großen Proviant- und Futtervorräten anlegen. Die Hauptmagazine befanden sich zu Leuke-akte, Tyrodiza, Doriskos, Eïon und in Makedonien <sup>4</sup>.

C.

Seit dem Beginne der Arbeiten am Athos-Kanal (etwa im Frühjahre 483) konnten sich weiterblickende Staatsmänner in Hellas der
Besorgnis nicht verschließen, daß ein neuer persischer Angriff drohte.
In Athen waren nach dem Sturze des Miltiades Xanthippos, das
Haupt der konstitutionellen Partei, und Aristeides, der Vertreter
einer demokratischern Richtung, die leitenden Männer 5. Gegen die
Tyrannenfreunde und die Adelspartei, deren Führer Miltiades gewesen
war 6, hielten beide zusammen. Für das Jahr 489/8 wurde Aristeides
zum Archon erwählt 7. Der Sieg bei Marathon bedeutete zugleich eine
Niederlage der Tyrannenfreunde. Der Prätendent war im persischen
Lager gewesen 8, und man hatte nicht nur gefährliche Umtriebe seiner

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 22. Über die Dämme und die vollständige Vollendung (πεντελέως πεποιημένη) des Werkes vgl. Hdt. VII, 37. Dagegen glaubte Demetrios von Skepsis bei Strab. VII, 331, daß der Kanal überhaupt nicht schiffbar gewesen wäre, da die auf 10 Stadien (7 nach Ps. Skymn. 649) weichen Bodens folgende Felsbank unmöglich in der erforderlichen Tiefe hätte durchbrochen werden können. Indessen Herodotos bezeugt nicht nur die vollständige Ausführung des Kanals, sondern auch die Durchfahrt der Flotte. VII, 122. Übrigens bietet der sich nicht über 5 Meter erhebende, sandige und thonige Landrücken keine erheblichen Schwierigkeiten für eine Durchstechung. Der Kanal, der noch zur Zeit des Thukydides (IV, 109) existierte, muß bald verfallen sein. Gegenwärtig sind nur sumpferfüllte Spuren desselben erkennbar. Vgl. Cousinery, Voyage en Macédoine II, 153; Leake, Travels in Northern Greece III, 24; 125. Über die in der Gegend des Kanals gefundenen 300 Dareiken vgl. Borrell, Numism. Chron. VI, 153.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 24, 8.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 25.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 25.

<sup>5)</sup> Über Xanthippos und Aristeides vgl. S. 566.

Vgl. S. 566, Anm. 4. Die Philaiden gehörten zu den Pediakoi. Vgl. S. 304, Anm. 4.

<sup>7)</sup> Vgl. S. 276, Anm. 4.

<sup>8)</sup> Vgl. S. 579, Anm. 1.

Anhänger in der Stadt befürchtet, sondern hegte auch den Verdacht, dass sie verräterische Beziehungen zu den 'persischen Heerführern angeknüpft hätten <sup>1</sup>. Unter diesen Umständen erfolgte nach dem Siege naturgemäß eine scharfe Reaktion der mit höherm Selbstbewußstsein erfüllten Demokratie gegen die Peisistratiden-Partei <sup>2</sup>. Im Jahre 488/7 (unter dem Archontate des Anchises) wurde zum erstenmale vom Volke die Vorfrage in bezug auf einen Ostrakismos bejaht und Hipparchos, der Sohn des Charmos, aus Kollytos verbannt <sup>3</sup>. Dasselbe Schicksal traf im nächsten Jahre 487/6 (unter dem Archontate des Telesinos) den Megakles, des Hippokrates Sohn, und im darauffolgenden Jahre 486/5 noch einen dritten Führer der Tyrannenfreunde <sup>4</sup>.

Zugleich trat der wachsende Einfluss der entschiedenern Demokratie in einer Verfassungsänderung hervor, durch welche die Stellung des höchsten Staatsamtes erheblich geschwächt wurde. Die Archonten waren bisher Wahlbeamte gewesen. Solon hatte zwar die Bedeutung ihrer Jurisdiktion durch die Gewährung der Berufung an das Volksgericht wesentlich vermindert 5, aber ihnen die Leitung der Staatsverwaltung gelassen, so dass sie nach wie vor gewählt werden mussten, zumal der Polemarchos Oberbefehlshaber des Heeres war und solcher nicht erlost werden konnte 6. Dann machte aber Kleisthenes den neuen Rat der Fünfhundert zur höchsten Regierungs- und Verwaltungsbehörde. Die Kompetenz dieses Rates erstreckte sich über alle Zweige der Staatsverwaltung, er wirkte mit den Behörden bei der Erledigung der meisten Verwaltungsgeschäfte zusammen und zog der selbständigen administrativen Thätigkeit der Archonten enge Schranken 7. Auch die Heerführung ging thatsächlich auf die zehn Strategen über 8. Dadurch waren die Befugnisse der alten Oberbeamten so geschmälert worden, das die Demokratie auch ihre direkte Erwählung durch das Volk abschaffen und ihnen das mit der Wahl verbundene Ansehen entziehen

<sup>1)</sup> Vgl. S. 587 und 593.

Aristot. 33π. 22, 3: διαλιπόντες έτη δύο μετά τὰν νίκην, δαρφούντος ήδη τοῦ δήμου, τότε πρώτων έχρήσαντο τῷ νόμις τῷ περὶ τὸν ὀστρακισμόν, κελ.

S. 440, Anm. 3. Vgl. noch über Hipparchos S. 378, Anm. 2 und S. 565,
 Anm. 5. Anchises Archon 488/7 = Dion. Hal. VIII, 1.

Aristot. '49π. 22, 5. Vgl. S. 567, Anm. 2, woselbst N\u00e4heres \u00fcber Megakles. Er hat sich von diesem Ostrakismos eine rund geschnittene Scherbe mit der Aufschrift Μεγωκλής ('Іппо)πρώτους 'Αλωπεκίθε erhalten. CIA. IV, 3, p. 192, Nr. 569.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 284ff.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 276 ff.

<sup>7)</sup> Vgl. S. 435.

<sup>8)</sup> Vgl. S. 425.

konnte. In demselben Jahre, in dem Megakles ostrakisiert wurde (487/6), erfolgte die Einführung eines neuen Verfahrens für die Besetzung der Archontenämter, welches die Losung mit der Wahl verband und zugleich den Demen, wie bei der Bestellung des Rates, einen maßgebenden Einfluß einräumte. Wie die 500 Ratsherrenstellen phylenweise unter die Demen nach Maßgabe ihrer Größe verteilt waren und von ihnen durch Losung besetzt wurden, so sollten fernerhin die Demoten 500 Kandidaten, die natürlich auch unter die einzelnen Demen je nach ihrer Demotenzahl verteilt waren, vorwählen und aus den Vorgewählten dann die Archonten und ihre Schreiber erlost werden, so dass jede Phyle im Archontat vertreten war 1. Ein erloster Polemarchos durfte nicht den bedeutenden Einflus auf die Heerführung behalten, den er als stimmberechtigter Vorsitzender im Kriegsrate der Strategen noch beim marathonischen Feldzuge ausgeübt hatte. Offenbar hängt die Beschränkung "des Kriegsherrn" auf Ehrenrechte und seine richterlichen Befugnisse enge mit der Abschaffung der Archontenwahl zusammen 2.

Als die Partei der Tyrannenfreunde mattgesetzt war, kam es zum Bruche zwischen Xanthippos und den Führern der vorgeschrittenern Demokratie. Im Jahre 485/4 (unter dem Archontate des Philokrates) wurde ersterer durch Ostrakismos verbannt<sup>3</sup>. So waren denn nach einander die Adelspartei, der Anhang der Tyrannis und die gemäßigte Demokratie zurückgedrängt und die Häupter der großen Geschlechter der Philaiden, Peisistratiden und Alkmeoniden beseitigt. Es blieben die Vertreter der entschiedenen Demokratie übrig, welche ohne Zweifel die treibenden Kräfte bei dieser Aktion gewesen waren <sup>4</sup>. Nachdem sie sich freies Feld gemacht hatten, kam die Rivalität zwischen ihnen selbst zum Ausbruche. Aristeides mußte bald seinem Rivalen Themistokles weichen. Dieser war der Sohn des Neokles aus Phrearrioi (Leontis) und gehörte zu dem altadeligen Geschlechte der Lykomiden <sup>5</sup>. Seine

<sup>1)</sup> Vgl. S. 417, Anm. 1 und 276, Anm. 3.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 167.

<sup>3)</sup> Aristot. A3π. 22, 6. Vgl. Ps. Herakleid. Pont. I, 7. Archon Philokrates: Marm. Par. Ep. 50. Scherbe einer schwarzfigurigen Vase mit dem Namen Ξάν-3ιππος Αρφίφρονος: Jahrb. d. arch. Inst. 1887, S. 161 = CIA. IV, 3, p. 192, Nr. 570. Scherbe vom Fuße eines Lekythos mit demselben Namen: CIA. IV, 3, p. 193, Nr. 571.

<sup>4)</sup> Wilamowitz, Aristoteles II, 87.

<sup>5)</sup> Des Neokles Sohn: Hdt. VII, 143. Aus Phrearrioi: Plut. Them. 1 und 5 (Choregen-Inschrift). Freilich heißt es bei Plut. Them. 1: Θεμιστοκλεῖ δὲ τὰ μὲν έκ γένους ἀμαυρότερα πρὸς δόξαν ὑπῆρχε· πατρὸς γὰρ ἦν Νεοκλέους οὐ τῶν ἄγαν ἐπι-

Mutter stammte jedoch wahrscheinlich aus Akarnanien 1. Über die Jugend und den Charakter des Themistokles sind eine Menge Anekdoten und Fabeleien überliefert, die keinen geschichtlichen Wert haben 2. Auch die Persönlichkeit seines Lehrers und Beraters Mussiphilos ist eine ganz ungewisse. Doch haben die zahlreichen Feinde des Verbannten und Geächteten jedenfalls den Anteil des Mussiphilos an dem, was er Großes geleistet hatte, gehässig im höchsten Grade übertrieben. Thukydides hebt energisch hervor, daß Themistokles durch seine natürliche Geisteskraft und die ihm eigentümliche, weder vor- noch nachher durch Lehren anderer ausgebildete Einsicht im Moment das Richtige

queroir Μθήνησι κτλ. Vgl. Plut. Arist. Cat. 1. Dagegen sagt Nepos Them. 1: Pater ejus Neocles generosus fuit etc., und Plutarchos selbst am Ende des Kapitels: δτι μέντοι τοὐ Λεκομιθών γένους μετείχε, θηλός έστι τὸ γὰρ Φλυῆσι τελεστέριον, ὅπερ ἢν Δεκομιθών κοινόν, ἐμπρισθέν ἐπὸ τῶν βαρβάρων αὐτὸ; ἐπεσκεύασε καὶ γροφαῖς ἐκόσμησεν, οἱς Σιμωνείθης Ιστόρικεν. Unzweifelhaft in einem Epigramm. Bergk, PLGr. III¹ (1882), 529, 222. Vgl. über die Lykomiden S. 68, Anm. 2. Ein Zweig derselben war in Phlya selbst ansessig. Zu diesem gehörte der Trierarch Lykomedes, der nach Hdt. VIII, 11 in der Schlacht bei Artemision (nach Plut. Them. 15 bei Salamis) das erste feindliche Schiff eroberte und die παράσημα desselben dem Apollou Daphnephoros zu Phlya weihte. Ein Lykomedes erscheint auf einer Verlustliste der Kekropis (zu der Phlya gehörte) ans der Zeit des peloponnesischen Krieges (CIA. I, 446, v. 14). Er war anscheinend identisch mit Lykomedes, dem Vater des Strategen Kleomedes aus Phlya: CIA. I, 181, 6—10; IV, S. 32 nach der Ergänzung Loeschekes, De tit. aliquot att. quaest. hist. (Bonn. 1876, Diss.) 28; vgl. Joh. Toepffer, Att. Genealogie, S. 224.

1) Die verschiedenen Angaben über die Mutter des Themistokles stimmen darin überein, daß sie keine Athenerin war. Das von Plut. Them. 1 citierte Epigramm macht sie zu einer Thrakerin. Allein dasselbe ist gewiß nicht (wie Ad. Schmidt, Perikl. Zeit II, 123 meint) gleichzeitig. Vgl. Loescheke a. a. O. 29. Es geht wahrscheinlich auf Amphikrates, einen Zeitgenossen des Lucullus, zurück. Vgl. Ath. XIII, 576 c; U(nger), Philol. Anz. 1874, S. 375; Bauer, Themistokles 135. Phainias erklärte sie für eine Karerin, und Neanthes wußte sogar, daß sie aus Halikarnassos stammte; so kam man vielleicht der Gehässigkeit Herodots auf die Spur. Nach Nep. Themist. 1, dessen Quelle sich über die väterliche Herkunft des Themistokles gut unterrichtet zeigt, war seine Mutter eine Akarnanin. Diese Nachricht gewinnt dadurch an Glaubwürdigkeit, daß Themistokles sonst nicht recht erklärliche Beziehungen zu jenen Gegenden hatte. Plut. Them. 24; vgl. Loescheke a. a. O.

2) Derartige Geschichten namentlich bei Plut. Them, 2-3. 5: Arist. 2-3 u. s. w. aus verschiedenartigen Quellen, zu denen auch Ephoros gebörte, wie M. Mohr, Quell. d. plut. und nep. Them. (Gött. Diss. 1877) 19ff. nachweist. Vgl. S. 629. Die Erzählung von der Enterbung durch den Vater, welche sich u. a. noch bei Nep. Them. 1; Val. Max. VI, 9 ext. 2; Ail. P. H. II, 12, Suidas v. siveils findet, wird von Plutarchos als Fabel bezeichnet. Über den Unwert dieser Geschiehten vgl. Bauer, Themistokles 133 ff.

gestehen hätte <sup>1</sup>. Gut überliefert ist jedoch der für Themistokles charakteristische Ausspruch, daß er singen und Kithara spielen nicht gelernt habe, aber es verstehe, eine Stadt groß und reich zu machen <sup>2</sup>. Im Gegensatze zu Aristeides soll er dadurch an Einfluß und Macht im Staate gewonnen haben, daß er sich einer Hetairie anschloß und um die Gunst der Menge buhlte. Indessen sein Antrag bezüglich der laurischen Bergwerksgelder war keineswegs demagogisch <sup>3</sup>. Auch die einzelnen Geschichten, welche namentlich Plutarchos über den Parteikampf mit Aristeides erzählt, beruhen auf schlechter Überlieferung und sind im ganzen erfunden <sup>4</sup>. The mist okles spielte schon vor der

<sup>1)</sup> Mnesiphilos als Souffleur des Themistokles, der dessen Ratschläge vor der Schlacht bei Salamis dem Eurybiades als seine eigenen Gedanken vorträgt, bei Hdt. VIII, 57 ff. Bauer, Themistokles 27 macht darauf aufmerksam, dass Hdt. VIII, 124 sagt, Themistokles hätte nach der Schlacht bei Salamis in ganz Hellas als der bei weitem weiseste Mann aller Hellenen gegolten. Damals wäre es also noch nicht bekannt gewesen, dass Mnesiphilos alles souffliert hätte. Vgl. noch Plut. negi Hood. zax. 37, p. 869. Die Frage, ob Themistokles dia ovrovolar τινός των σοφών ή φύσει seine berühmten Thaten vollbracht hätte, wurde in den philosophierenden Kreisen Athens vielfach erörtert. Der xenophontische Sokrates meint, ohne Lehrer könne niemand ein großer Staatsmann werden, da doch zu den geringsten Fähigkeiten eine Anleitung nötig sei. Xen. Mem. IV, 2, 2; Symp. VIII, 39. Platon setzt auseinander, dass die Fähigkeit als Staatsmann Treffliches zu leisten nicht lehrbar, weil nicht mitteilbar sei, Themistokles habe seine ἀρετή nicht lernen können, wohl aber seine Fertigkeit als Rhetor, da die Rhetorik als eine έπιστήμη lehrbar sei. Plat. Menon, p. 93 c; 99 b; Gorgias 519 b; vgl. (Plat.) περί άρετ. p. 377 a. Von diesem Gesichtspunkte aus machte man dann den Mnesiphilos zu einem Vorläufer der Sophisten und Lehrer praktischer Staats- und Lebensweisheit. Vgl. Plut. Them. 2; Sept. sap. conviv. 11, p. 154; An seni sit ger. resp. 23, p. 795. Vgl. Bauer, Themistokles 72. Auf jene Erörterungen bezieht sich Thuk. I, 138: οίχεια γάρ ξυνέσει και ούτε προμαθών ές αιτήν ούθεν οὖτ' ἐπιμαθων, τών τε παραχρήμα δι' έλαχίστης βουλής χράτιστος γνώμων καὶ τών μελλόντων έπὶ πλείστον του γενησομένου άριστος είχαστής (vgl. Rühl, Jahrb. f. kl. Philol. CXXI [1880], 469), sofern er nicht etwa speziell die Angaben des Stesimbrotos über die Lehrer des Themistokles abweisen wollte. Vgl. die Quellenübersicht zu § 23.

Ion Frgm. 4, Müller, Fr. H. Gr. II, 47 (Plut. Kimon 9); vgl. Plut. Themist.
 Aristoph. Wesp. 959. 989.

<sup>3)</sup> Plut. Aristeid. 2; 7; Them. 3; 5. Vgl. Duncker, G. d. Altert. VII<sup>5</sup>, 182. Ephoros spendete dem Themistokles panegyrisches Lob und stempelte ihn zum Märtyrer des undankbaren Volkes, Theopompos charakterisierte ihn als gewinnsüchtigen Menschen. Bauer, Themistokles 126.

<sup>4)</sup> Plut. Arist. 2-4; 6-7. Man ist darüber einig, daß die Hauptquelle dieser Partie Idomeneus von Lampsakos war, ein überaus unzuverlässiger Autor, dessen Spuren namentlich im sechsten Kapitel hervortreten. Vgl. die Quellenübersicht.

Schlacht bei Marathon eine politische Rolle. Er wurde für das Jahr 493/2 zum Archon erwählt. Im Laufe des Sommers 493 unterwarf die königliche Flotte Chios, Lesbos, Tenedos, die Cherronesos und die Städte an der Propontis, im Sommer 492 begann Mardonios seine Operationen an der thrakischen Küste. Ein weitblickender Mann, wie Themistokles, mußte dieses Umsichgreifen der persischen Macht im aegaeischen Meere mit Besorgnis verfolgen. Er setzte es in seinem Archontenjahre durch, daß die Athener zum Schutze gegen einen Angriff von der See her einen befestigten Hafen anzulegen begannen, welcher zugleich für die Flotte, deren Vergrößerung er wohl schon damals ins Auge gefaßt haben wird, die notwendige sichere Basis gewähren sollte 1.

1) Thuk. I, 93, 3: ἐπεισε δὲ καὶ τοῦ Πειραιώς τὰ λοιπά ὁ Θεμιστοκλής οἰκοδομεϊν - ύπηρατο δ' αὐτοῦ πρότερον ἐπὶ τῆς ἐκείνου ἀρχῆς ἦς κατ' ἐνιαυτον 'Αθηναίοις ίοξε - κτλ. Nach Dion. Hal. VI, 34 war ein Themistokles Ol. 71, 4 = 493/2 Archon. Unzweifelhaft ist derselbe identisch mit dem Sohne des Neokles. Bei Euseb. Vers. Arm. Abr. 1520 = Ol. 70, 4 steht die Notiz: Piraeus munitus est a Themistocle. Offenbar ist dieselbe um eine Olympiade verschoben. Abgesehen von dem mißglückten Versuche H. Schenkls, ein Archontat des Themistokles überhaupt in Frage zu stellen (vgl. Wiener Stud. V, 52 ff.; VII, 337ff. und dagegen C. Wachsmuth, ebenda VII, 159), ist die Richtigkeit dieser Datierung von K. W. Krüger, Hist. philol. Stud. I, 14 ff.; Clinton, F. H. II., 234 und Holzapfel, Unters. über die Darstellung der gr. Gesch. b. Ephoros u. s. w. (Leipzig 1879), 187 ff. angezweifelt und bestritten worden. Es wäre höchst unwahrscheinlich, daß von einem im Jahre 492 begonnenen Bau vierzehn Jahre später eben erst ein Stück fertig gewesen sein sollte. Dagegen ist zu bemerken, dass große Festungsbauten, die nicht mit voller Energie und Kraft ausgeführt werden, sich sehr lange hinziehen können. Athen war aber in den Jahren nach der Schlacht bei Marathon von den heftigsten Parteikämpfen erfüllt, welche jedenfalls für das Werk nicht förderlich waren. Man beruft sich ferner darauf, dass Schol. Aischin. Sein Scharfblick erkannte, dass die bisher als Hafen benutzte 1, der Stadt zwar am nächsten gelegene, aber offene und schutzlose Bucht

g. Timarch. 109 inbezug auf den Archon Nikophemos (361/0) bemerkt, ov vos 108 πρό Θεμιστοχλέους. Allein der Nachfolger des Nikophemos war Kallimedes. Krüger vermutete daher, dass dem Scholiasten (der übrigens eine gute Atthis benutzte. Th. Freyer, Leipzig. Stud. V, 245) Nikodemos, der Archon des Jahres 483/2, vorgeschwebt hätte und dass dessen Nachfolger im Jahre 482/1 (dessen Name nicht überliefert ist) Themistokles gewesen wäre. Allein es steht jetzt fest, dass seit 487/6 die Archonten aus 500 Kandidaten erlost wurden, und es würde ein sehr merkwürdiger Zufall sein, wenn das Los damals gerade den leitenden Staatsmann getroffen hätte. Außerdem würde bei der großen politischen Thätigkeit, die Themistokles in jener Zeit entwickelte, das Amt für ihn wenig verlockend gewesen sein. Es ist kaum anzunehmen, daß er sich als Kandidat für das Archontat wählen liefs. Die Notiz des Scholiasten (οὖτος - Nikophemos - ἦοξε προ Θεμιστοκλέους, έφ' οὖ βουλεῦσαι τὸν Τίμαρχον' ἦν δ' ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ ἄρχοντος καὶ Ἡγήσανδρος von dessen verbrecherischem Zusammenwirken mit Timarchos Aischines spricht τῆς θεοῦ ταμίας) braucht sich nur darauf zu beziehen, das Nikophemos, in dessen Archontat nach Aischines Ratsherr wurde, vor Themistokles Archon war, in dessen Amtsjahr Timarchos mit Demosthenes zusammen im Rate safs (Aisch. g. Ktes. 62; Demosth, d. f. leg. 286) und auch Hegesandros Tamias war. Vgl. Arn. Schaefer, Demosthenes II2, 336. Da nun nach dem Zeugnisse des Thukydides Themistokles, des Neokles Sohn, Archon war, die Namen der Archonten aber seit dem Jahre 496 mit alleiniger Ausnahme von 486/5 und 482/1 bekannt sind und unter denselben ein Themistokles nur 493/2 vorkommt, so kann dieser Themistokles kein anderer als der große Staatsmann gewesen sein. Zur Bestätigung dieses Ergebnisses dient auch die Angabe des Stesimbrotos bei Plut. Them. 4, dass Themistokles den Widerspruch des Miltiades zu überwinden hatte. Mag auch ein Widerstand des letzteren gegen die maritimen Pläne des Themistokles mit Recht bezweifelt werden (Wilamowitz, Aristoteles II, 84, Anm. 20), so setzt doch die Erzählung des Stesimbrotos voraus, das Themistokles bereits zu Lebzeiten des Miltiades ein einflusreicher Staatsmann war. Dagegen kann auch Hdt. VII, 143 nicht geltend gemacht werden, wo es im Jahre 480 von Themistokles heißt: v δὲ τῶν τις Αθηναίων ἀνήρ ἐς πρώτους νεωστὶ παριών, τῷ οὔνομα μὲν ἦν Θεμιστοχλέης κτλ. VII, 148 läfst Hdt. die Argeier sagen: νεωστί γάο σφέων τεθνάναι έξαχισχιλίους ατλ. das bezieht sich auf die Niederlage, die sie um 494 erlitten hatten. Vgl. auch II. 15, 13; 49, 16. Es ließen sich aber gegen diese Parallele Einwände erheben. In der That scheint Hdt. das Aufsteigen des Themistokles ές πρώτους von dem Siege über Aristeides und der Durchbringung des Flottengesetzes, über das er gleich darauf berichtet, zu datieren, indessen von der früheren politischen Thätigkeit des Themistokles wird ihm gewiß wenig bekannt gewesen sein. Mit Recht setzen daher das Archontat des Themistokles in das Jahr 493/2: Böckh, Abhdl. d. Berl. Akad. 1827, S. 131 ff.; Arn. Schaefer, De rerum post bellum Persicum etc. gestarum temporibus (Leipzig 1865), 13; C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 513; E. Curtius, Gr. Gesch. II, 825, 19; Duncker, Gesch. d. Altert. VII<sup>5</sup>, 93; Th. Bergk, Rhein. Mus. XXXVI (1881) 112, 1; XXXIX (1884), 613ff.; Ad. Holm, Gr. Gesch. II, 36; Beloch, Gr. Gesch. I, 362, 5.

<sup>1)</sup> Hdt. VI, 116: Φαλήρου, τούτο γάρ ην επίνειον τότε των 'Αθηναίων.

von Phaleron weder das natürliche Emporion Athens war, noch zum Kriegshafen taugte. Daneben lag die felsige Peiraieus-Halbinsel, welche an ihrer dem Phaleron zugekehrten Ostseite zwei kleine, wohlgeschützte Becken, Zea und Munychia, hatte und an der Westseite ein großes, geschlossenes Bassin darbot, in dem Raum für die Aufnahme einer bedeutenden Flotte reichlich vorhanden war 1. Schon Hippias hatte in Munychia eine Seeburg zu erbauen begonnen 2, Themistokles faßte die Anlage eines befestigten Hafens in weit größerm Umfange ins Auge. Die beiden kleinen Becken sollten mit dem großen dadurch verbunden werden, daß die ganze Halbinsel mit einer alle drei Häfen einschließenden Mauer umgeben wurde.

Mit der Ausführung des mächtigen Werkes wurde begonnen, aber der Bau schritt langsam vorwärts. Die heftigen Parteikämpfe, welche die Stadt nach der Schlacht bei Marathon erfüllten, haben sicherlich die Arbeiten gehemmt oder ganz unterbrochen. Von den Persern drohte zunächst keine unmittelbare Gefahr, aber als dann um 488/7 ein Krieg mit dem seemächtigen Aigina ausbrach, wurden die Athener genötigt, an die Verstärkung ihrer Marine zu denken.

Thuk. I, 93, 3: νομίζων τό τε χωρίον καλόν είναι λιμένας έχον τρεῖς αὐτόφυεῖς κτλ. Vgl. Näheres über die Topographie § 23.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 385, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Über die Zeit des Ausbruches dieses Krieges herrschten verschiedene Ansichten. Vor die Schlacht von Marathon setzen ihn: Otfr. Müller, Aeginetica 118; Clinton, Fast. Hell. II3, 26, 491; Thirlwall, Hist. of Gr. II, 230; E. Curtius, Gr. Gesch. II5, 821, 5; Ad. Bauer, Themistokles 164 ff.; Holzapfel, Darstellung d. gr. Gesch. bei Ephoros u. s. w. (Leipzig 1879). 190. Die Vertreter dieser Ansicht nehmen an, dass der Krieg im Jahre 490 durch das Anrücken der Perser vorübergehend unterbrochen worden sei. Duncker, Gesch. d. Altert. VII5, 170 setzt den Ausbruch des Krieges in das Jahr 487, spricht aber gelegentlich des Beginnens der Peiraieusbefestigung im Jahre 493/2 von einem "lästigen Raubkriege mit Aegina." Grote, Gesch. Griech. IIº, 40 läfst den Krieg "anscheinend" um 488 oder 487 beginnen, ebenso A. Kaegi, Krit. Gesch. d. spart. Staates 472; U. Köhler, Rhein. Mus. XLVI (1891), 6 ff.; Wilamowitz, Aristoteles II, 281 ff.; Beloch, Gr. Gesch. I, 363. - Es unterliegt keinem Zweifel mehr, dass die letztere Ansicht die richtige ist, obwohl Herodotos der Meinung war, dass der Krieg vor der Schlacht bei Marathon ausbrach (vgl. VI, 94: 'Αθηναίοισι μέν δή πόλεμος συνήπτο πρός Αίγινήτας' ό δε Πέρσης το έωυτου έποίεε κτλ. Dareios sendet Datis und Artaphrenes gegen Eretria und Athen ab). Er knüpft die Erzählung von dem Kriege unter Einschiebung mehrerer Exkurse an das Erscheinen der die Zeichen der Unterwerfung fordernden persischen Boten (im Jahre 491) an. Die Aigineten geben dieselben, werden von den Athenern in Sparta verklagt, König Kleomenes begiebt sich nach Aigina u. s. w. Vgl. über den weitern Verlauf der Dinge S. 572. Aber die Folge der von Hdt. erzählten Ereignisse beweist, dass der Krieg erst nach der Schlacht bei Marathon begann. Es steht nämlich nach der Erzählung Hdts. VI, 85 ff. fest,

Die auf maritimer Rivalität und widerstreitenden Handelsinteressen beruhende Verfeindung beider Städte hatte um die Wende des 7. und

daß König Kleomenes bereits gestorben war, als die Weigerung der Athener, die ihnen übergebenen aiginetischen Geiseln auszuliefern, zum Ausbruche des Krieges führte. Vgl. S. 575. Diese Geiseln hatten die Aigineten stellen müssen, als Kleomenes nach dem Sturze Demarats mit dessen Nachfolger Leotychidas auf ihrer Insel erschien. Leotychidas kam aber nicht vor Herbst 491 zur Regierung. Vgl. S. 573, Anm. 5. Es verflossen dann gewiss mehrere Jahre, bis es an den Tag kam, daß Kleomenes durch Bestechung der Pythia die Absetzung Demarats und die Einsetzung des Leotychidas bewirkt hatte. Vgl. S. 574, Anm. 2. Kleomenes verliefs darauf Sparta, begab sich nach Thessalien, dann nach Arkadien und wiegelte die Arkader auf. Diese Umtriebe veraulassten die Lakedaimonier, ihn zurückzuberufen. Bald darauf erfolgte erst der Tod des Kleomenes und der Umschwung in Sparta, der die Aigineten veranlasste, gegen Leotychidas Klage zu führen. Leotychidas wurde verurteilt und sollte den Aigineten für die nach Athen gebrachten Geiseln ausgeliefert werden. Diese begnügten sich aber, ihn nach Athen mitzunehmen, wo er ihre Forderung wegen der Herausgabe der Geiseln unterstützen sollte. Die Ablehnung der Forderung veranlasste den Ausbruch des Krieges, der also mehrere Jahre nach 491 erfolgte.

Bestätigt wurden diese Erwägungen durch folgenden Umstand. Hdt. V. 89 erzählt, daß als um 506 die Aigineten die Küsten Attikas verheerten (vgl. S. 448), das delphische Orakel den Athenern, die sich zum Kriege gegen jene rüsteten, riet; ἐπισχόντας ἀπό τοῦ Αίγινητέων ἀδικίου τριήκοντα ἔτη, im 31. Jahre sollten sie den Krieg beginnen, dann würde alles nach ihren Wünschen gehen. in de mittee έπιστρατεύωνται, würden sie zwar schließlich Aigina unterwerfen, aber in der Zwischenzeit viel Übles erleiden und zufügen. Aber die Athener ließen sich aus Ungeduld, Rache zu nehmen, nicht darauf ein, dreißig Jahre zu warten, sondern rüsteten zum Kriege. ές τιμωρίην δε παρασχευαζομένοισι αυτοίσι έχ Λαχεδαιμονίων πρηγμα έγειρόμενον έμπόδιον έγένετο. Hdt. geht damit zur Erzählung des Versuches der Lakedaimonier über, ihre Bundesgenossen zur Mitwirkung bei der Zurückführung des Hippias zu bewegen. Aber die Lakedaimonier mussten infolge des Widerspruches der Korinthier ihren Plan aufgeben, und der Kriegszug fand gar nicht statt, so dass die Athener ganz freie Hand hatten. Nun wurde Aigina im Jahre 458/7 unterworfen, die dreißig Jahre führen nicht auf 506, sondern auf 488/7. Das Orakel, ein vaticinium post eventum, ist offenbar von Hdt. an eine unrechte Stelle gesetzt und bezieht sich in Wahrheit auf den von den Athenern im Jahre 488/7 aufgenommenen Seekrieg. U. Köhler, Rhein. Mus. XLVI (1891), 7; U. v. Wilamowitz, Aristoteles II, 281.

Für die Ansetzung des Ausbruches der Fehde vor der Schlacht bei Marathon hat man geltend gemacht, daß die athenische Flotte im Aigineten-Kriege einschließlich der von den Korinthiern geliehenen 20 Schiffe nicht mehr als 70 Fahrzeuge zählte (Hdt. VI, 86. Vgl. Thuk. I, 42, 2). Siebenzig Schiffe hätte aber nach Hdt. VI, 132 Miltiades zu der parischen Expedition erhalten. Mithin wäre der Aiginetenkrieg, während dessen die Athener nur 50 Schiffe besaßen, vor der parischen Expedition anzusetzen. Allein die Angabe über die Stärke der Flotte des Miltiades hat geringe Gewähr und scheint nur aus VI, 86 herübergenommen zu sein. Aber selbst wenn sie richtig wäre, so könnte durch Ausrangierung vieler

6. Jahrhunderts begonnen, als die Athener eine selbständige See- und Handelspolitik zu verfolgen anfingen. Nach der Vertreibung der Peisistratiden machten die Aigineten mit den Gegnern Athens gemeinsame Sache und plünderten mit ihrer überlegenen Flotte die attischen Küsten. Den unmittelbaren Anlass zu der neuen Fehde gab die Weigerung der Athener, nach dem Tode des spartanischen Königs Kleomenes die ihnen von diesem und seinem Mitkönige Leotychidas überlieferten aiginetischen Geiseln herauszugeben 1. Die Aigineten überfielen das athenische Festschiff, das nach Sunion zu dem alle vier Jahre gefeierten Poseidonfeste fuhr, und nahmen eine Anzahl der angesehensten Athener gefangen !. Diesen Schlag durfte Athen nicht ruhig hinnehmen. Es setzte gegen seine Feinde alle Hebel in Bewegung und fand in Aigina selbst Verbündete. Ein angesehener Mann Namens Nikodromos, des Knoithos Sohn, war mit dem herrschenden Adel zerfallen und hatte sich an die Spitze des unzufriedenen Demos gestellt. Zum Sturze der Adelsherrschaft trat er mit den Athenern in Verbindung. Er setzte einen Tag fest, an dem er sich mit dem Demos erheben wollte und liefs sich die Zusicherung geben, dass binnen einer bestimmten Frist eine athenische Flotte zu seiner Unterstützung zur Stelle sein würde. Nikodromos erhob sich an dem von ihm angegebenen Tage und besetzte die Altstadt von Aigina, aber die athenische Flotte ließ auf sich warten. Die Athener hatten nämlich erst in Korinthos um Schiffe bitten müssen, da sie mit den ihrigen der aiginetischen Flotte nicht gewachsen waren. Damals standen die Korinthier mit ihnen auf äußerst freundschaftlichem Fusse, denn sie hatten ein lebhaftes Interesse daran, daß die Aigineten, ihre alten, höchst unbequemen Handelsrivalen, geschwächt würden 3. Sie überließen also den Athenern um den Scheinpreis von je fünf Drachmen zwanzig Schiffe, da das Gesetz es verbot,

alter, unbrauchbarer Schiffe und ungenügende Ersatzbauten sich die Zahl der kriegstüchtigen Schiffe in den nächsten Jahren vermindert haben. Ferner hätten die Athener im Frühjahre 489 nicht ihre ganze Flotte gegen Paros senden können, wenn sie sieh damals im Kriege mit Aigina befunden hätten.

Vgl. 8. 575. Über die Ursachen der Verfeindung zwischen Athen und Aigina vgl. 8. 307. Über die Plünderung der attischen Küsten durch die Aigineten um 506 vgl. 8. 448.

Hdt. VI, 87. Vermutlich wurde das mit einer Regatta verbundene Fest (Lys. XXI, 5) im Munychion gefeiert. Vgl. A. Mommsen, Heortologie 197; Delphika, 8. 9. 310; Gr. Jahreszeiten 47.

<sup>3)</sup> Handelstivalität zwischen Korinthos und Aigina, Freundschaft zwischen Korinthos und Athen: Bd. I<sup>3</sup>, 449, 450, 456, 655. Die von den Korinthiern unterstützten Samier, welche sich in Kydonia niedergelassen hatten, wurden von den Algineten bekriegt und unterworfen. S. 513.

sie umsonst herzugeben <sup>1</sup>. Infolge dessen konnten diese siebenzig Schiffe bemannen und nach Aigina schicken. Aber die Flotte kam um einen Tag zu spät. Nikodromos war mit einer Anzahl seiner Anhänger geflüchtet, der Adel hatte den Aufstand unterdrückt und 700 Demokraten hingerichtet <sup>1</sup>.

Die Athener besiegten die Aigineten in einem Seetreffen 2, landeten auf der Insel und begannen Aigina zu belagern 3. Aber da erhielten die Aigineten eine den Athenern unerwartete Hilfe. Sie hatten in ihrer Bedrängnis die Argeier um Beistand gebeten, und diese zwar von Staats wegen das Gesuch abgelehnt, jedoch zugelassen, dass eintausend Freiwillige unter Führung des berühmten Athleten Eurybates dem Rufe Folge leisteten 4. Das Corps setzte, ohne von den Athenern bemerkt zu werden, von Epidauros aus nach der Insel über. Bei dem Heiligtume der Damia und Auxesia zu Oie, einer zwanzig Stadien von der Stadt Aigina entfernten Ortschaft überfielen sie eine athenische Abteilung, schnitten sie von den Schiffen ab und rieben sie auf. Es scheint dann noch vor der Stadt zu einem Treffen gekommen zu sein, in dem die Athener ebenfalls den Kürzern zogen, obwohl Sophanes von Dekeleia den argeiischen Führer Eurybates tötete. Die Aigineten benutzten die Verwirrung der Athener zu einem erfolgreichen Angriffe auf die Flotte und nahmen vier Schiffe samt deren Bemannung. Damit war der Angriff auf Aigina völlig gescheitert 5.

Hdt. VI, 89. Bei Thuk. I, 41, 2 erinnert der korinthische Gesandte die Athener an diesen wichtigen Dienst.

Hdt. VI, 92. Der Sieg über die Aigineten ist auch durch Thuk. I, 41, 2 bezeugt. Vgl. auch Paus. I, 29, 7.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 75: περιχατημένων Άθηναίων Αΐγιναν tötete Sophanes von Dekeleia den Argeier Eurybates im Zweikampfe.

<sup>4)</sup> Über die Beziehungen zwischen Argos und Aigina vgl. S. 200, Anm. 3. Nach Hdt. VI, 92 lehnten die Argeier offiziell deswegen das Ansuchen ab, weil sich die Aigineten geweigert hatten, die Summe zu bezahlen, die sie als Strafe dafür entrichten sollten, daß sie dem Könige Kleomenes zu seinem Feldzuge gegen Argos Schiffe gestellt hatten, und auch Mannschaften von diesen Schiffen zusammen mit den Lakedaimoniern auf argeiischem Gebiete gelandet waren. Vgl. dazu Bd. 1°, S. 222, Anm. 8.

<sup>5)</sup> Hdt. VI, 92 sagt, dass die meisten (οἱ πλεῦνες) Argeier nicht heimkehrten, sondern in Aigina von den Athenern getötet wurden. Der Führer Eurybates fiel im Zweikampfe mit Sophanes von Dekeleia, nachdem er selbst in dieser Weise drei Männer erschlagen hatte. Αἰγινῆται δὲ ἐοῦσι ἀτάχτοισι τοῖσι Ἀθηναίοισι συμβαλόντες τῷσι νηνσὶ ἐνίχησαν und nahmen vier ihrer Schiffe samt der Bemannung. Damit bricht die Erzählung ab; das Ende fehlt. Es bleibt fraglich, wo die gelandeten Truppen blieben. Auch sonst giebt der aus athenischer Quelle stammende Bericht Hdts. manche Rätsel auf. Die Aigineten sind zur See geschlagen, auch ihre Hilfstruppen

Die Athener mußten sich zur Begründung einer starken Flotte entschließen, wenn sie ihre Küsten und ihren Handel schützen und die Aigineten überwinden wollten. Ein günstiger Zufall kam den maritimen Plänen des Themistokles zuhilfe. Bei Maroneia im laurischen Bergwerksdistrikte wurden neue Silberadern entdeckt und höchst ergiebige Gruben eröffnet. Die Verpachtung derselben brachte dem

zum größten Teil im Kampfe gefallen, trotzdem greifen sie die feindliche Flotte an und erringen den Sieg. Woher kam die Unordnung der Athener? (vgl. die Bemerkung U. Köhlers, Rhein. Mus. XLVI, S. 4). Außerdem erwartet man nach dem Orakel, das den Athenern vieles Übele verkündigte (Hdt. V, 89; vgl. S. 645 Anm.), nicht blos ein unglückliches, mit dem Verluste einiger Schiffe verbundenes Seetreffen, sondern ernstere Niederlagen. Wilamowitz, Aristoteles II, 281 ff. hat richtig erkannt, dass ein Stück der Kriegsgeschichte von Hdt. V. 82 ff. mit der Erzählung von einem angeblichen früheren Aiginetenkriege in teilweise sagenhafter Form verflochten ist. Hdt. erzählt in seinem Berichte über den Ursprung der Feindschaft zwischen Athen und Aigina nach athenischer Überlieferung, daß die Athener eine Triere nach Aigina schickten, um die in dem Orte Oie befindlichen Schnitzbilder der Auxesia und Damia fortzuführen. Die Männer, welche die Bildwerke von ihren Gestellen zu reißen suchten, wären durch den Ausbruch eines von einem Erdbeben begleiteten Gewitters um ihren Verstand gekommen und hätten sich bis auf einen Einzigen gegenseitig getötet. Daran schließt sich dann die Sage über die Ursache der Veränderung der athenischen Frauentracht. Von den Aigineten und Argeiern hörte dagegen Hdt., dass die Athener nicht mit einem, sondern mit vielen Schiffen gekommen und auf der Insel gelandet wären. Die Aigineten hätten, von der Absicht der Athener rechtzeitig unterrichtet, die Argeier um Hilfe gebeten. Diese hätten von Epidauros aus unbemerkt Truppen nach Aigina übergesetzt, welche die Athener, während zugleich ein Gewitter und Erdbeben losbrach, überfielen, sie von ihren Schiffen abschnitten und bis auf einen Einzigen niedermachten. Die wesentlichen Züge: das Erscheinen einer großen athenischen Flotte vor Aigina, die Landung der Athener, das argeiische Hilfscorps und die schliefsliche Niederlage der Athener, hat diese Erzählung mit der Kriegsgeschichte von VI, 89 ff. gemeinsam, so dass sie offenbar mit derselben zusammengehört und sich auf dieselben Ereignisse bezieht. Die Niederlage, welche die gelandeten Athener durch die Argeier erleiden, erklärt die Verwirrung der ersteren und den erfolgreichen Angriff der Aigineten. Die attische Überlieferung läßt sie ebenfalls noch in der Sage durchschimmern. Wilamowitz a. a. O. 286 hält es mit Recht für geschichtlich, dass der Überfall bei Oie stattfand. Aber nach Hdt. IX, 75 forderte Sophanes den Eurybates περικατημένων Αθηναίων Αγιναν zum Zweikampfe heraus und erschlug ihn, έχ προκλήσιος εφόνευσε, und VI, 92 heißt es, daß Eurybates μουνομαχίην έπασχέων τρείς μεν ανδρας τρόπω τοιούτω χτείνει, ύπο δέ του τετάρτου Σωφάνεος κτλ. Umlagerten die Athener Aigina, so konnte nicht das Gros ihrer Landungstruppen in dem eine halbe Meile von der Stadt entfernten Oie stehen, und erfolgte ein plötzlicher Überfall, so fanden schwerlich Zweikämpfe éz προκλήσιος statt. Aller Wahrscheinlichkeit nach wurde also bei Oie eine athenische Abteilung vernichtet, und es kam dann vor der Stadt zu einem Treffen, in dem viele Argeier umkamen, aber schliefslich die Athener den Kürzern zogen.

Staatsschatze eine größere Summe ein 1. Es wurde der Vorschlag gemacht, dieselbe unter die Bürgerschaft zu verteilen 2. The mistokles beantragte jedoch, die überschüssigen Gelder zur Erbauung von Kriegsschiffen zu verwenden. Er begründete seinen Antrag mit dem Aiginetenkriege, hatte aber gewiß auch die größere Gefahr im Auge, die von den Persern drohte 3. Das Volk nahm den Antrag im

Nach Aristot. Adn. 22, 7 soll Themistokles die Athener überredet haben, den 100 reichsten Athenern je ein Talent zu einem von ihm nicht angegebenen Zwecke zu leihen, gefiele dann die Verwendung des Geldes, so sollte die Ausgabe auf Rechnung der Gemeinde gesetzt, andernfalls der Betrag von jenen Bürgern

<sup>1)</sup> Aristot. Ann. 22, 7: Eret de roito merà ravra (d. h. nach der Ostrakisierung des Xanthippos im Jahre 485/4) Nixodijuov agyortos (483/2. Vgl. Dion. Hal. VIII, 83) ώς έφάνη τα μέταλλα τα έν Μαρωνεία και περιεγένετο τῆ πόλει τάλαντα έχατον έχ των ἔργων, κτλ. Über Maroneia vgl. Demosth. XXXVII (g. Pantain.) 4; Harpokr. s. v. Μαρώνεια. Einhundert Talente auch nach Polyain. Strat. I, 30, 6 mittelbar aus derselben Atthis, aus der Aristot. a. a. O. schöpfte. Hdt. VII, 144 sagt: ὅτε ᾿Αθηναίοισι γενομένων χρημάτων μεγάλων ἐν τῷ κοινῷ, τὰ έχ των μετάλλων σφι προσήλθε των ἀπό Λαυρείου, ἔμελλον λάξεσθαι ὀργηδόν ἕχαστος δέχα δραχμάς. Zählte die Bürgerschaft 30000 Köpfe (Hdt. V, 97), so würde die zu verteilende Summe etwa 50 Talente betragen haben. Im 4. Jahrhundert wurden die ἐργάσιμα μέταλλα auf drei Jahre verpachtet, wer eine neue Grube eröffnete, hatte von dem Gewinne ein Vierundzwanzigstel an die Staatskasse zu zahlen, doch war damals bei dem vorgeschrittenen Abbau des Bergwerksbezirkes die Eröffnung neuer Gruben mit einem großen Risiko verbunden. Vgl. Böckh, Abhdl. d. Berl. Akad. 1815, S. 85 ff. = Kl. Schrift. V, 1 ff.; Sth. d. Ath. I\*, 377 ff.; H. Hansen, De metallis atticis, Hamburg 1885 (Strafsburg. Diss.); Busolt, Müllers Handb. IV2, 296.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 144: ἔμελλον λάξεσθαι ὀρχηδον ἔχαστος δέχα δραχμάς· τότε Θεμιστοχλέης ἀνέγνωσι 'Αθηναίους τῆς διαιρέσιος ταύτης παυσαμένους νέας τούτων τῶν χρημάτων ποιήσασθαι κτλ. Hdt. glaubte also, daſs vor dem Antrage des Themistokles die überschüssigen Bergwerksgelder verteilt worden waren. Ebenso Nep. Them. 2; Plut. Them. 4. Nach der von Aristot. a. a. O. benutzten Atthis handelte es sich dagegen um einen einmaligen großen Überschuſs von 100 Talenten, den einige zu verteilen rieten: καὶ περιεγένετο τῆ πόλει τάλαντα ἐκατὸν ἐχ τῶν ἔργων, συμβουλευόντων τινῶν τῷ δήμφ διανείμασθαι τὸ ἀργύριον, Θεμιστοχλῆς ἐχωλυσεν κτλ.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 144: νέας τούτων των χοημάτων ποιήσασθαι διηχοσίας (die Zahl betrachtet K. W. Krüger, Hist. Phil. Stud. I, 28 als Glosse, allein sie wurde schon von der Quelle Iustins II, 12, 12 gelesen. Vgl. Holzapfel, Philol. XLII, 584) ές τον πόλεμον, τον πρὸς Λίγινήτας λέγων. Thuk. I, 14, 3: όψέ τε ἀφ' οὖ Άθηναίους Θεμιστοχλῆς ἔπεισε Λίγινήταις πολεμοῦντας καὶ ἄμα τοῦ βαρβάρου προσδοχίμου ὄντος τὰς ναῦς ποιήσασθαι, αἶσπερ καὶ ἐναυμάχησαν. I, 93: ταῖς γὰρ ναυοὶ μάλιστα προσέχειτο, ἰδων, ὡς ἐμοὶ δοχεῖ, τῆς βασιλέως στρατιὰς τὴν κατὰ θάλασσαν ἔφοδον εὐπορωτέραν τῆς κατὰ γῆν οὔσαν. Plut. Them. 4 hält den Aiginetenkrieg für vormarathonisch und richtet gegen Thuk. eine verfehlte Polemik. Vgl Bauer, Themistokles 132.

Archontenjahre des Nikodemos 1 (483/2) an und beschloß, einhundert Trieren zu erbauen 2. Im Herbst 481 waren dieselben vollendet, so daß die Athener damals angesichts der unmittelbar bevorstehenden persischen Invasion mit dem Bau einer weitern Anzahl von Trieren beginnen konnten 3. Die neuen attischen Kriegsschiffe vermochten sich

wieder eingezogen werden. Themistokles hätte unter dieser Bedingung die Verfügung über das Geld erhalten und von den 100 Bürgern je eine Triere erbauen lassen. Vgl. Polyain. Strat. I, 30, 6. Diese Geschichte (nach der die 100 Bürger ein unglaubliches Risiko übernommen hätten) trägt den Charakter eines Strategems, wie es die Atthidographen zu erzählen liebten (vgl. S. 34, Anm. 2) und stammt sicherlich aus einer Atthis (vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 275 und über ein ähnliches geheimnisvolles Vorgehen des Themistokles: Plut. Them. 20; Arist. 22; Diod. XI, 42; Cic. de off. III, 11, 49). Sie ist an sich höchst unwahrscheinlich und steht im Widerspruche mit den ältern Quellen, Hdt. und Thuk., denen zufolge Themistokles unmittelbar die Erbauung von Schiffen beantragte und seinen Antrag mit den Aiginetenkriege begründete. Vgl. auch Plut. Them. 4 (nach Hdt., Thuk. und einer von der Atthis abhängigen Quelle); Nep. Them. 2: ille persuasit populo, ut ea pecunia classis centum navium aedificaretur.

1) Vgl. S. 643 Anm.

2) Einhundert Trieren nach der von Aristot. '49π. 22, 7 und (mittelbar) von Polyain Strat. I, 30, 6 benutzten Atthis, ebenso nach Nep. Them. 2 und Plut. Them. 4, während nach Hdt. VII, 144 (daraus Iustin II, 12, 12) gleich zweihundert erbaut wurden. Da die Athener bei Artemision und Salamis 200 Trieren stellten, so lag die Annahme nahe, dass alle zweihundert infolge des Flottengesetzes erbaut wurden. Die Zahl der Atthis verdient sicherlich den Vorzug (vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 276), denn die Athener verfügten schon bei dem Angriffe auf Aigina über 50 Kriegsschiffe, von denen mindestens ein Teil aus Trieren bestand (Thuk. I, 14, 3), und aller Wahrscheinlichkeit nach haben sie doch in den Kriegsjahren bis zum Erlass des Flottengesetzes eine Anzahl von Schiffen erbaut. Bei Artemision erschienen sie zuerst nur mit 147, später kamen noch 53 hinzu (Hdt. VIII. 14). Teilweise gehörten wohl letztere zu den Schiffen, deren Erbauung im Sommer oder Herbst 481 begonnen worden war und deren Ausrüstung erst in letzter Stunde vollendet werden konnte. Im ganzen müssen die Athener im Sommer 480 etwas mehr als 200 Trieren besessen haben, denn trotz der bei Artemision erlittenen Verluste (Hdt. VIII, 16. 18), kämpften sie doch bei Salamis wieder mit 200 Trieren. Hdt. VIII, 44 und 46; 61.

3) Hdt. VIII, 144, 11: αι δε ές το μεν εποιήθησαν, ούχ εχρήσθησαν, ές δέον δε ούτω τῆ Έλλάδι εγένοντο. αὐταί τε δή αι νέες τοῖσι Αθηναίοισι προποιηθήσαι ὑπῆρχον, ετέρας τε εδεε προσνανπηγέεσθαι. Die Schiffe wurden also erst gegen Herbst 481 vollendet, als die Versammlung der Eidgenossen die Beilegung des athenisch-aiginetischen Krieges veranlaſste. Nach Polyain. Strat. I, 30, 6 und Nep. Them. 2 sollen sie noch gegen die Aigineten verwandt worden sein. Von den im Herbst 481 begonnenen Schiffsbauten wurde ohne Zweifel eine größere Anzahl vollendet, da man sie natürlich so weit als irgend möglich beschleunigt haben wird.

In der Erzählung der Atthis über die Erbauung der 100 Trieren

freilich weder an Schnelligkeit mit den phoenikischen zu messen <sup>1</sup>, noch hatten sie bereits vollständige Verdecke, aber sie waren den alten Pentekonteren und Dieren an Kriegstüchtigkeit weit überlegen <sup>2</sup>.

Athen entwickelte sich so zu einer hellenischen Seemacht ersten Ranges, denn bisher verfügten nur die sicilischen Tyrannen und die Korkyraier über eine Menge Trieren, während die Flotten der Aigineten und Korinthier zum größern Teil aus Fünfzigruderern bestanden. Obschon der großartige Aufschwung der attischen Marine namentlich die benachbarten Seestädte veranlaßte, gleichfalls mit dem Trierenbau vorzugehen, so konnte sich doch ihre Marine lange nicht mehr mit der attischen messen <sup>3</sup>.

Um dieselbe Zeit, als das Flottengesetz zustande kam, wurde Aristeides, der Rivale des Themistokles, durch Ostrakismos verbannt 4. Es ist nicht unwahrscheinlich, aber nicht überliefert, dass seine

durch die 100 reichsten Bürger könnte etwas Wahres stecken. Es ist immerhin möglich, daß ihnen der Bau als außerordentliche Le(i)turgie auferlegt wurde. Genügte das Schiff, zu dessen Erbauung sie je ein Talent erhielten, bei der Prüfung den Anforderungen, so wurde es abgenommen, andernfalls war das Talent zurückzuzahlen. Die Bemerkung von Wilamowitz, Aristoteles I, 275: "Was sollten sie in dem Falle mit dem Kriegsschiffe anfangen? Piraten wollten sie doch nicht werden" genügt doch nicht, um die Möglichkeit einer solchen Le(i)turgie abzuweisen. Wer schlecht baute, setzte sich eben einem erheblichen Verluste aus, und er mochte zusehen, wie er denselben durch möglichste Verwertung des Materials für anderweitige Schiffsbauten oder sonstige Zwecke verringern konnte.

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 10; 60; 92 vgl. VII, 179 ff.

<sup>2)</sup> Thuk. I, 14, 3: καὶ αὖται οὖπω εἶχον διὰ πάσης καταστρώματα. Vgl. Plut. Kim. 12 und dazu Holzapfel, Philol. XLII (1883), 591. — Über die älteren Kriegsschiffe vgl. Bd. I², 447 ff. und über die Einrichtung der attischen Trieren die daselbst angeführte neuere Litteratur, sowie A. Cartault, La trière Athénienne, Paris 1881.

<sup>3)</sup> Thuk. I, 14, 3. In der Schlacht bei Salamis hatten die Korinthier nächst den Athenern die meisten Trieren, aber nicht mehr als 40. Die Aigineten hatten 30 ihrer besten Schiffe gestellt, jedoch noch andere bemannt, mit denen sie ihre Insel bewachten. Hdt. VIII, 46. Daß die eidgenössische Flotte bei Salamis in der That bereits fast ganz aus Trieren bestand, folgt daraus, daß Herodotos in seiner Erzählung Trieren und Pentekonteren genau unterscheidet. Von den Korkyraiern waren 60 Trieren in See (Hdt. VII, 168); sie besaßen noch beim Ausbruche des peloponnesischen Krieges nächst Athen die größte Flotte. Thuk. I, 33, 1; vgl. Hdt. VII, 168, 21.

<sup>4)</sup> Aristot. 'Αθπ. 22, 8 sagt nach der Erzählung des Flottengesetzes: ωστρακίσθη δ' ἐν τούτοις τοῖς καιροῖς 'Αριστείδης ὁ Ανσιμάχου' τετάρτω δ' ἔτει κατεδέξαντο πάντας τοὺς ωστρακισμένους, ἄρχοντος 'Υψιχίδου (481/0) διὰ τὴν Ξέρξου στρατείαν. Demnach würde Aristeides nicht im Archontenjahre des Nikodemos, sondern bereits 484/3 verbannt worden sein, allein dann wäre es unerklärlich, warum Ari-

Ostrakisierung mit dem Flottengesetze zusammenbing. Allerdings wird der Mitbegründer des athenischen Seebundes schwerlich die Verstärkung der maritimen Stellung Athens bekämpft haben, er könnte jedoch in organisatorischen Fragen und inbezug auf Mittel und Wege anderer Meinung als Themistokles gewesen sein 1. Jedenfalls erhielt dieser durch die Verbannung des Rivalen zur Durchführung seiner Pläne freie Hand und wurde für die nächsten Jahre unbestritten der leitende Staatsmann Athens.

## d.

Gegen Herbst 481 hatten sich die Heeresmassen des Königs in Kritalla in Kappadokien, dem allgemeinen Sammelplatze, vereinigt Xerxes selbst übernahm nun die Führung. Er überschritt den Halys und marschierte nach Sardeis, wo er Winterquartiere bezog<sup>2</sup>. Die

stoteles die Ostrakisierung des Aristeides nicht unmittelbar nach der des Xanthippos (485/4) vermerkte. Vgl. 22, 6: και πρώτος ωστρακίσθη τών ἄπωθεν τῆς τυραννίθος Ξάνθιππος ὁ Αρίφρονος. Er fand offenbar in der Atthis die Notiz über den Ostrakismos unter dem Archonten Nikodemos und zwar nach dem Flottengesetze. Bestätigt wird diese Annahme durch Plut. Aristeid. 8, wo es heißt: τρίτψ δ΄ ἔτει, als Xerxes durch Thessalien und Boiotien gegen Attika zog, ἐψηφίσαντο τοῖς μεθεστῶσι κάθοθον. In dem ἔτει τετάριψ bei Aristot. a. a. 0. muſs also, wie Wilamowitz, Aristoteles I, 25 mit Recht annimmt, ein Fehler stecken, denn Hieron. Abr. 1533 = 484/3: Aristides cum ignominia eicitur bietet in Anbetracht der großen Unsicherheit des H. inbezug auf die einzelnen Jahre keine genügende Gewähr für die Richtigkeit dieser Datierung. Bei Nepos Arist. 1: postquam Xerxes in Graeciam descendit, sexto fere anno quam erat expulsus, populiscito in patriam restitutus est, ist leider das Zahlzeichen verschrieben. Vgl. Löscheke, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXV (1877), 27 Anm.

1) Gewöhnlich (vgl. z. B. Duncker VII<sup>5</sup>, 178 ff.; E. Curtius, Gr. Gesch. II<sup>5</sup>, 36; Beloch, Gr. Gesch. I, 364) wird Aristeides als Gegner der maritimen Entwickelung und darum auch des Flottengesetzes charakterisiert. Grote, Gesch. Griech. III<sup>2</sup>, 43 und Ad. Holm, Gr. Gesch. II, 39 bemerken mit Recht, daſs nirgends überliefert ist, daſs Aristeides das Flottengesetz bekämpfte. Was Nep. Arist. 1 und Plut. Arist. 3 und 7 über die Ursache des Ostrakismos und den Gegensatz zwischen Aristeides und Themistokles sagen, besteht aus Anekdoten und wertlosen Phrasen. In der 'Αθπ. steht die Ostrakisierung des Aristeides in keinem sachlichen Zusammenhange mit dem Flottengesetze, obwohl zur Andeutung eines solchen wenige Worte genügt hätten.

2) Hdt. VII, 20. H. Welzhofer, Jahrb f. kl. Philol., Bd. CXLV (1892), S. 145ff. bemerkt mit Recht, dass ein so gewaltiges Heer, wie es Xerxes nach griechischer Überlieferung gegen Hellas geführt haben soll, in Sardeis schwerlich hätte überwintern können. Von vorneherein stöst diese Überlieferung auf Schwierigkeiten, allein man darf auch in der Reaktion gegen dieselbe nicht zu weit gehen. Die Gründe, die W. dasur anführt, das Xerxes nur mit dem gewöhnlichen Heere, Flotte soll in Kyme und Phokaia überwintert haben <sup>1</sup>. Nach seiner Ankunft in Sardeis sandte Xerxes nach den hellenischen Städten Boten ab, um Erde und Wasser als Zeichen der Unterwerfung zu fordern, sowie Zurüstungen zu einer Mahlzeit für den König und sein Heer anzubefehlen <sup>2</sup>. Nur nach Sparta und Athen wurden keine Boten geschickt. Beide Städte sollten nicht nur unterworfen, sondern exemplarisch bestraft werden. In Sparta wären die Boten überdies ihres Lebens nicht sicher gewesen <sup>3</sup>.

das den Perserkönig auf seinen Zügen durch das Reich zu begleiten pflegte, nach Sardeis gekommen wäre, daße er nur Kleinasien hätte besichtigen wollen und erst im Frühjahre 480 auf dem Zuge von Sardeis nach dem Hellespontos den Entschluß zur Bestrafung der Athener faßte, sind keineswegs zwingend und lassen sich leicht widerlegen.

Die an sich wahrscheinliche Nachricht geht nur auf Ephoros zurück. Diod. XI, 2, 3.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 32. 118-120. 131.

Hdt. VII, 133; vgl. S. 571, Anm. 5. Plut. Them. 6 erzählt bei dieser Gelegenheit die angebliche, von Themistokles veranlafste Hinrichtung des Dolmetschers der persischen Botschaft (vgl. S. 571, Anm. 5) und die Geschichte des Arthmios von Zeleia, der auf Antrag des Themistokles mit Atimie bestraft worden wäre, weil er medisches Gold nach Hellas gebracht hätte. Der Volksbeschlufs gegen Arthmios, der in eine eherne, auf der Burg aufgestellte Stele eingegraben war, wird von den Rednern öfter erwähnt. Am genauesten giebt den Inhalt Demosth. g. Phil. III, 41 ff. Er lautet: "Αρθμιος Πυθώνακτος Ζελείτης ἄτίμος ἔστω (ev. "Αρθμιον κτλ. ατιμον είναι κτλ.) και πολέμιος του δήμου του Αθηναίων και τών συμμάγων, αὐτὸς καὶ γένος mit der Begründung ὅτι τὸν γουσὸν τὸν ἐκ Μήθων είς Πελοπόννησον ήγαγεν. Vgl. Demosth. d. f. leg. 271; Deinarch. g. Aristog. 24 ff.; Aisch. g. Ktes. 258; Harpokr. s. v. ariuos (aus Demosthenes); Aristeid. ύπέρ των τεττάρων, p. 218; Panath. 190 (A. nahm den Text des Beschlusses aus Demosthenes, den Namen des Antragstellers aus Plut. vgl. Alfr. Haas, Quibus fontibus Ael. Aristides etc. (Greifswald 1884, Diss.), 51 ff. Es wurde also von den Athenern gegen Arthmios die Acht ausgesprochen, d. h. er wurde für vogelfrei erklärt, so dass ihn jeder, wie Demosthenes bemerkt, ungestraft ergreifen und töten konnte. Vgl. H. Swoboda, Arthmiosvon Zeleia, Archaeol. epigr. Mitteil. aus Österr. XVI, S. 55. Diese Acht sollte zugleich für das ganze Gebiet des attischen Bundes gelten. Daraus ergiebt sich, wie schon Grote, Gesch. Gr. III<sup>2</sup>, 209 und Oncken, Athen und Hellas I, 118 ff. bemerkt haben, dass der Beschluss in die Zeit des attischen Seebundes gehört. Nach Krateros (vgl. über denselben S. 56, Anm. 1) in dem von Wilamowitz, Coniectanea (Ind. Schol. Göttingen 1884), p. 20 an das Licht gezogenen Schol. zu Aristeid. Panath., p. 190 steht es ferner fest, daß Kimon der Antragsteller des Volksbeschlusses war. Grote und Oncken setzen den Beschlus in die Anfänge des delisch attischen Bundes, Ad. Bauer, Literar. und hist. Forsch. zu Aristot. '43n. (München 1891), S. 74. 90. 137 kommt auf die Zeit zwischen 465/4 und 462/1, Swoboda a. a. O., S. 68 auf 454/449. Arthmios war nach Aischin. g. Ktes. 258 athenischer Proxenos, seine Vaterstadt Zeleia gehörte nach CIA. I, 228. 239 zum attischen Bunde. Da nun die athenische Volksversamm-

Nun wurden auch in Hellas Schritte zur gemeinsamen Verteidigung gethan. Im Herbst 481 versammelten sich auf Anregung Athens, aber gewiß auf Einladung Spartas 1, bevollmächtigte Abgeordnete (πρόβουλοι) der "gut gesinnten" Staaten beim Heiligtume des Poseidon auf dem Isthmos und verbanden sich zu einer "Eidgenossenschaft" gegen die Perser 2. Sie schwuren einen Eid, daß sie die hellenischen Staaten, welche, ohne dazu gezwungen zu sein, sich den Persern unterworfen hätten, nach glücklicher Beendigung des Krieges dem delphischen Gotte "zehnten", d. h. sie vernichten und den Zehnten der ganzen, als Beute behandelten Stadt oder staatlichen Gemeinschaft dem delphischen Gotte weihen würden 3. Mitglieder

lung den Bürger einer Bundesstadt für das ganze Gebiet des Bundes in die Acht erklärt, so fällt der Beschlus in die Zeit, wo die delische Bundessynode bereits ihre Bedeutung verloren und die Umwandelung des Bundes in ein attisches Reich sich im wesentlichen vollzogen hatte. Auf die Zeit des ersten peloponnesischattischen Krieges und zugleich einer Bedrängnis der Perser durch die Athener weist der Umstand hin, dass Arthmios das Geld nach der Peloponnesos brachte, Kimon kehrte aber erst nach der Schlacht bei Tanagra aus der Verbannung zurück, folglich lassen sich die zeitlichen Grenzen zwischen 557 und 550 bestimmen. Die Sendung des Arthmios hängt also wohl mit der Mission des Megabazos nach Sparta zusammen. Vgl. Thuk. I, 109.

1) Hdt. VII, 139: αὐτοὶ οὖτοι (die Athener) ἦσαν οἱ ἐπεγείραντες κτλ. Über die Unthätigkeit der Lakedaimonier Thuk. I, 69, 2: τόν τε γὰρ Μῆθον αὐτοὶ ἴσμεν έχ περάτων γῆς πρότερον ἐπὶ τὴν Πελοπόννησον ἐλθόντα ἢ τὰ παρ' ὑμῶν άξίως προαπαντῆσαι κτλ.

2) Hdt. VII, 145: συλλεγομένων δὲ ές τῶντο τῶν περὶ τὴν Ἑλλάδα (Ἑλλένων τῶν) τὰ ἀμείνω φρονεόντων κτλ. VII, 132; VII, 148: οἱ δὲ συνωμόται Ἑλλήνων ἐπὶ τῷ Πέρση κτλ. Was die Zeit betrifft, so erhielt die Versammlung bald nach ihrem Zusammentritte die Nachricht, daß Kerkes mit dem persischen Heere in Sardeis angekommen wäre (Hdt. VII, 145, 9). Ebendaselbst trafen den König die von dem Kongresse abgesandten Kundschafter. Hdt. VII, 146.

3) Hdt. VII, 132, 6: τὸ δὲ ὅρχιον ωὐσε εἶχε, ὅσοι τῷ Πέρση ἔδοσαν σφέας αὐτοὺς Ἑλληνες ἐὀντες μή ἀναγχασθέντες, καταστάντων σφι εὖ τῶν πρηγμάτων, τούτους δεκατεῦσαι τῷ ἐν Δελφοῖσι θεῷ. Über die Bedeutung von δεκατεῦειν: Didymos bei Harpokr. v. δεκατεῦειν. Vgl. E. Curtius, Über den Zehnten, Berlin 1885 und namentlich W. Dittenberger, Observationes de Herodoti loco ad antiquitates sacras spectante, Ind. schol. Halle 1891. Daſs dieser Eid gleich nach der Konstituierung des Bundes geschworen wurde, ist freilich nicht sicher, die bestimmte Fassung ὅσοι ἔδοσαν weist vielmehr auf einen spätern Zeitpunkt hin. Herodotos zählt die Thessaler, Doloper, Ainianen, Perrhaiber, Lokrer, Magneten, Malier, Phthioten, Thebaner und übrigen Boioter mit Ausnahme der Plataier und Thespier als diejenigen auf, welche die Zeichen der Unterwerfung gegeben hätten, und sagt dann ἐπὶ τούτοισι οἱ Ἕλληνες ἔταμον δρχιον κτλ. Danach würde der Eid erst nach der Schlacht bei Thermopylai geschworen worden sein (vgl. Hdt. VII, 203, 2; VIII, 1, 11). Wahrscheinlich richtete er sich aber allgemein,

der Eidgenossenschaft waren nach der Inschrift auf dem ehernen Schlangengewinde des delphischen Weihgeschenkes folgende 31 Staaten: Lakedaimonier, Athener, Korinthier, Tegeaten, Sikyonier, Aigineten, Megarier, Epidaurier, Orchomenier, Phliasier, Troizenier, Hermioneer, Tirynthier, Plataier, Thespier, Mykenaier, Keïer, Malier, Tenier, Naxier, Eretrier, Chalkidier, Styreer, Eleier, Poteidaiaten, Leukadier, Anaktorier, Kythnier, Siphnier, Amprakioten, Lepreaten. Doch waren

ohne Nennung der Namen, gegen die μηθίζοντες überhaupt. Später wurde er von den Feinden der Thebaner besonders gegen diese zugespitzt. Vgl. Xen. Hell. VI, 5, 35: νῦν έλπις τὸ πάλαι λεγόμετον δεκατευθήναι Θηβαίους; vgl. VI, 3, 20; Polyb. IX, 39. Zur Ausführung dieses Beschlusses, woran noch nach der Schlacht bei Mykale (Hdt. IX, 166) gedacht wurde, kam es deshalb nicht, weil einerseits bei den meisten das un avayxaosévres schwer zu erweisen war, und anderseits nach der Beendigung des Krieges andere politische Fragen in den Vordergrund traten. Überdies würde der Versuch, den Beschluss auszuführen, auf die größten Schwierigkeiten gestoßen sein und ganz Hellas in unabsehbare Wirren gestürzt haben, da sich so viele Staaten unterworfen hatten. An der Geschichtlichkeit dieses Eides ist trotzdem nicht mit N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 68 zu zweifeln. Er charakterisiert gerade treffend die Stimmung. Etwas anderes ist allerdings der von Theopompos, Frgm. 167, Müller I, 306 als athenische Erfindung bezeichnete Eid, den die Hellenen vor der Schlacht bei Plataiai auf dem Isthmos oder auf dem Schlachtfelde selbst geschworen haben sollen. Die dem attischen Waffeneide nachgeahmte Formel dieses Schwurs findet sich übereinstimmend bei Lykurg. g. Leokr. 81 und Diod. XI, 29, 3. Nur fehlt bei Diod. der Passus: "τάς δὲ τὰ βαρβάρου προελομένας (πόλεις) άπάσας δεχατεύσω". Ephoros liefs ihn fort, weil er den Inhalt des herodotischen Eides bildete, über den er bereits vorher (XI, 3, 2) berichtet hatte. Die Bestimmung: "ούδεμίαν των άγωνισαμένων πόλεων άνάστατον ποιήσω" hat sichtlich Bezug auf Plataiai (Tuk. III, 68) und die von den Korinthiern beabsichtigte Zerstörung Athens (Xen. Hell. II, 2, 19).

1) Über die Inschrift vgl. S. 600, Anm. 3. Der Hauptsache nach dieselben Namen enthielt auch die Inschrift der gleichfalls von den Eidgenossen zu Olympia errichteten Zeusstatue (Hdt. IX, 81), wie die Kopie bei Paus. V, 23, 1 zeigt, wo die Thespier, Eretrier, Leukadier und Siphnier fehlen. Dem Pausanias lag vielleicht eine lückenhafte Abschrift Polemons vor. Vgl. Wilamowitz, Hermes XII, 345, Anm. 29. Hypothesen über das Verhältnis beider Inschriften, die Abweichungen von der delphischen Reihenfolge in der Kopie des Pausanias und über die Redaktion der Liste bei Ad. Bauer, Wien. Stud. IX (1887), 223 ff. und Alfr. v. Domaszewski, fleidelberger Jahrb. I (1891) 181 ff. Es ist bezeichnend, daß gerade die fünf westlichen, dem hellenischen Festlande am nächsten gelegenen Kykladen (Keos, Kythnos, Seriphos, Siphnos, Melos) sich den Eidgenossen anschlossen. Warum die Seriphier, welche die Zeichen der Unterwerfung verweigerten und bei Salamis mitfochten (Hdt. VIII, 46. 48), nicht auf dem Weihgeschenke verzeichnet wurden, ist unbekannt. Die Tenier hatten sich zwar unterworfen, aber den Eidgenossen bei Salamis einen wichtigen Dienst geleistet (Hdt. VIII, 82). Auch die Naxier hatten die Zeichen der Unterwerfung gegeben, aber ihre Trieren, die zur königlichen Flotte stoßen sollten, schlossen sich auf Veranlassung des Demokritos der hellenischen Flotte an. Vgl. S. 576, Anm. 1.

keineswegs Bevollmächtigte von allen diesen Staaten auf dem Isthmos anwesend 1, während anderseits mehrere arkadische Staaten, namentlich die Mantineer, am Freiheitskampfe teilnahmen, ohne in der Weihinschrift genannt zu werden 2.

Die Abgeordneten beschlossen vor allen Dingen die Feindschaften auszugleichen und die Fehden beizulegen, in welche einige Eidgenossen, besonders die Athener und Aigineten, mit einander verwickelt waren <sup>3</sup>. Dann beriet die Versammlung über die Hegemonie. Der Oberbefehl über das Bundesheer wurde den Lakedaimoniern übertragen, die zu Lande unter den Eidgenossen die größte Macht hatten <sup>4</sup> und bereits die Hegemonie über einen großen Teil derselben besaßen. Auch beanspruchten die spartanischen Könige als rechtmäßige Nachfolger Agamemnons die Heerführung als ihr unantastbares Recht <sup>5</sup>. Auf die Führung zur See machten die Athener Ansprüche geltend. Da aber die Verbündeten erklärten, daß sie unter keinen Umständen ihrer Führung folgen würden, so gaben sie nach, um nicht die Aufstellung der Bundesflotte überhaupt in Frage zu stellen. Sparta erhielt demnach auch den Oberbefehl zur See <sup>6</sup>. Inbezug auf die zum Bundesheere und zur

Es fehlten sicher die Naxier und Tenier, welche sich dem Könige unterworfen hatten, ebenso die Poteidaiaten, welche erst nach der Schlacht bei Salamis von den Persern abfielen. Vgl. Hdt. VII, 123; VIII, 126-129; IX, 28. 31.

<sup>2)</sup> Die Mantineer fochten mit 500 Hopliten bei Thermopylai mit und standen zur Zeit der Schlacht bei Salamis mit ihrem ganzen Heerbanne auf dem Isthmos. Zur Schlacht bei Plataiai kamen sie freilich zu spät, ebenso die Eleier. Hdt. VII, 202; VIII, 72; IX, 77. Auch die übrigen arkadischen Staaten waren an dem Thermopylenkampfe mit 1000 Hopliten beteiligt und hatten ihr gesamtes Aufgebot zur Verteidigung des Isthmos gestellt. Hdt. a. a. O. Über die verschiedene Behandlung der Arkader und Eleier bei der Redaktion des Namensverzeichnisses der Inschrift vgl. Busolt, Die Lakedaimonier I, 391 ff. und Domaszewski a. a. O. 184 200 Hopliten der Paleer bei Plataiai nach Hdt. IX, 28.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 145: ἐνθαῦτα ἐδόχεε βουλευομένοισι αὐτοῖσι πρῶτον μὲν χρημάτων πάντων καταλλάσσεσθαι τάς τε ἔχθρας καὶ τοὺς κατ' ἀλλήλους ἐόντας πολέμους κτλ. Für die Richtigkeit der an sich nicht unwahrscheinlichen Angabe bei Plut. Them. 6, daſs Themistokles der Urheber dieses heilsamen Beschlusses war, bietet die Quelle keine genügende Gewähr. Plutarchos fügt hinzu: πρὸς δ καὶ Χείλεων τὸν ᾿Αρκάθα μάλιστα συναγωνίσασθαι λέγουσι. Das ist gewiſs bloſse Mache, da der Tegeate Cheileos aus Hdt. IX, 9 bekannt war, wo er das Hilfegesuch der Athener vor der Schlacht bei Plataiai eiſrig befürwortete Über eine ähnliche Mache vgl. S. 571, Anm. 5.

<sup>4)</sup> Thuk. I, 18, 2: οἱ Λακεδαιμόνιοι τῶν ξυμπολεμησάντων Ελλήνων ἡγήσαντο δυνάμει προύχοντες. Vgl. I, 9, 2.

<sup>5)</sup> Hdt. VII, 159; vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 191.

<sup>6)</sup> Hdt. VIII, 2; vgl. VII, 161. Den lebhaftesten Widerspruch werden natürlich die Aigineten, Korinthier und andere durch die neue Marine Athens am

Bundesflotte zu stellenden Kontingente gelobten die Eidgenossen wohl nur im allgemeinen, sich nach besten Kräften am Kampfe zu beteiligen. Zur Bestreitung gemeinsamer Ausgaben entrichteten sie an die Lakedaimonier eine Kriegssteuer <sup>1</sup>.

Auf die Nachricht, dass Xerxes in Sardeis angelangt wäre, sandten die Eidgenossen Kundschafter dahin ab, und zugleich schickten sie Gesandte an die Argeier, die Kreter, Korkyraier und an den syrakusanischen Herrscher Gelon, um sie zum Anschlusse an die Eidgenossenschaft zu bewegen. Die Kundschafter wurden ergriffen, aber vom Könige entlassen, nachdem er sie im ganzen Lager hatte herumführen lassen<sup>2</sup>. Über die Stärke des bei Sardeis versammelten Heeres erhielten daher die Eidgenossen sichere Nachrichten. Weniger erreichten sie durch ihre Gesandtschaften.

Von den Argeiern hörte Herodotos, dass sie von Anfang an über die gegen Hellas gerichteten Anstalten des Königs unterrichtet gewesen wären und darum nach Delphi geschickt hätten, um anzufragen, wie sie sich in dem bevorstehenden Kriege zu verhalten hätten. Die Pythia hätte ihnen den Rat gegeben, in zuwartend abwehrender Stellung neutral zu bleiben. Trotzdem wären sie zum Anschlusse an die Eidgenossenschaft unter der Bedingung bereit gewesen, das ihnen die Spartaner einen 30jährigen Frieden und den gleichen Anteil an der Hegemonie gewährten, die ihnen von Rechts wegen ganz allein zukäme. Die spartanischen Abgesandten hätten erklärt, die Forderung eines Friedens wollten sie der Volksversammlung vorlegen, inbezug auf die Führung wären sie bereit, dem argeiischen Könige gleiches Stimmrecht mit jedem ihrer beiden Könige zu gewähren. Sparta hätte dann aber noch immer den Vorrang gehabt, und man hätte lieber unter die Herrschaft der Barbaren kommen, als den Lakedaimoniern in etwas nachgeben wollen 3.

meisten bedrohten oder auf sie eifersüchtigen Staaten erhoben haben. Nach Plut. Them. 7 erklärten die Athener, dass sie andern nicht folgen wollten, worauf Themistokles, die Gefahr erkennend, einerseits selbst das Kommando an Eurybiades abtrat, anderseits seine Mitbürger begütigte. Im besten Falle war der Autor dieser Version Ephoros (Albracht a. a. O. 22 ff.; Mohr a. a. O. 28); historischen Wert hat sie nicht. Vgl. Bauer, Themistokles 142.

Plut. Arist. 24: οἱ δ' Ἑλληνες ἐτέλουν μέν τινα καὶ Λακεδαιμονίων ἡγουμένων ἀποφορὰν εἰς τὸν πόλεμον κιλ. Über IGA. 69 vgl. S. 601, Αnm. 3.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 145ff.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 148-149. Über das höchst fragliche Zugeständnis der Spartaner vgl. die Ausführungen A. Kägis, Krit. Gesch. des spart. Staates, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. VI (1872/3), 448, 1; über die legendarischen Ansprüche der

In Hellas herrschte dagegen die Ansicht, daß die Argeier diese Forderung nur gestellt hätten, um unter einem guten Vorwande den Anschluß an die Eidgenossenschaft abzulehnen, da sie sehr wohl gewußt hätten, daß die Lakedaimonier mit ihnen die Hegemonie keinesfalls teilen würden <sup>1</sup>. Man erzählte von einer Botschaft, die Xerxes vorher mit der Aufforderung zur Neutralität an die Argeier geschickt hätte, und wies auf die argeiische Gesandtschaft hin, welche späterhin gleichzeitig mit der athenischen unter Kallias in Susa erschienen wäre, um bei Artaxerxes anzufragen, ob die mit seinem Vater geschlossene Freundschaft noch bestände, was der König bejaht hätte <sup>2</sup>. Herodotos erklärt, daß er weder über die Botschaft des Xerxes, noch über die argeiische Gesandtschaft etwas Bestimmtes zu sagen vermöge, und meint, es thäte jeder am besten, vor seiner eigenen Thüre zu kehren <sup>3</sup>. Die Argeier wären noch nicht die Schlimmsten gewesen <sup>4</sup>, wenngleich, um es frei herauszusagen, sie zu den medisch Gesinnten gehört hätten <sup>5</sup>.

Auch die Kreter lehnten die Beteiligung am Freiheitskampfe ab <sup>6</sup>. Ebenso wenig brachten die an Gelon abgeordneten Botschafter eine befriedigende Antwort zurück. Denn dieser war selbst mit Rüstungen beschäftigt, um einen unmittelbar bevorstehenden Angriff der Karthager abzuwehren <sup>7</sup>. Die Korkyraier versprachen zwar Hilfe zu leisten, beschlossen aber, getreu ihrem alten Grundsatze möglichster Zurückhaltung eine abwartende Haltung zu beobachten und sich nach jeder Seite hin

Argeier vgl. Busolt, Die Lakedaimonier I, 51 ff. 398. Ephoros (Diod. XI, 3, 4-5) hat den Bericht Herodots zur Erzielung größeren Effekts willkürlich umgestaltet. Vgl. Ad. Bauer, Jahrb. f. kl. Phil. Supplbd. X (1878/9), 295. Vgl. über den βα-σιλεύς der Argeier Bd. I², 625.

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 150, 16 ff.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 151; Näheres § 18.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 152.

<sup>4)</sup> Herodotos sucht offenbar mit Rücksicht auf die freundschaftlichen Beziehungen, welche zu seiner Zeit zwischen Argos und Athen bestanden, die Argeier möglichst zu entschuldigen. Vgl. Grote, Gesch. Gr. III², 53; Bauer, Themistokles 17. Die Polemik Plutarchs περί Ήρ. κακ. 28, p. 873, welcher die argeiische Relation acceptiert, ist ohne Wert.

<sup>5)</sup> Hdt. VIII, 73, 16. εἰ δὲ ἐλευθέρως ἔξεστι εἰπεῖν, ἐχ τοῦ μέσου κατήμενοι ἐμήθιζον. Vgl. IX, 12. Vgl. Herbst, Zur Gesch. der auswärtigen Politik Spartas im Zeitalter des Pelop. Krieges (Leipzig 1853) 40 ff.

<sup>6)</sup> Hdt. VII, 169. Der delphische Spruch, auf den sich die Kreter beziehen, ist schon des iambischen Trimeters wegen verdächtig. Er scheint in Kreta nachträglich zur Entschuldigung erdichtet worden zu sein. Vgl. R. Pomtow, Quaest. de oraculis caput selectum (Berlin. Diss. 1881) 24.

<sup>7)</sup> Vgl. § 22.

freie Hand zu halten <sup>1</sup>. Sie ließen erst um die Zeit, als die Etesien zu wehen begannen, gegen Ende Juli, eine Flotte von sechzig Trieren in See gehen, welche sich bei Pylos und Tainaron aufhielt, ohne über das Vorgebirge hinauszukommen. Gegen die Vorwürfe der Eidgenossen entschuldigten sie sich damit, daß es ihnen der Etesien wegen unmöglich gewesen wäre, das Vorgebirge Malea zu umschiffen. Sie sollen aber die Sache der Eidgenossen als eine verlorene betrachtet haben <sup>2</sup>.

In der That schienen die Aussichten für die Eidgenossen wenig hoffnungsvoll zu sein, und viele teilten die Auffassung der Korkyraier. Denn die große Mehrheit der Hellenen wollte am Kriege nicht teilnehmen und Leben und Eigentum durch rechtzeitige Unterwerfung sichern <sup>3</sup>. Unter den großen Geschlechtern waren nicht wenige medisch gesinnt. Wie die Aleuaden mit persischer Hilfe die Herrschaft über ganz Thessalien zu erlangen trachteten <sup>4</sup>, so schloß sich auch die thebanische Oligarchie, an deren Spitze Attaginos und Timagenidas standen, den Persern an, weil sie unter deren Oberhoheit ihr tyrannisches Regiment besser behaupten zu können hoffte <sup>5</sup>. Auch die zahl-

Hdt. VII, 168. Über die Politik der Korkyraier vgl. Thuk. I, 32, 4: ή δοχοῦσα ἡμῶν πρότερον σωφροσύνη, τὸ μὴ ἐν ἀλλοτρία ξυμμαχία τὴ τοῦ πέλας γνώμη ξυγχινδυνεύειν κτλ.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 168, 15 ff.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 138: οἶ μὲν γὰρ αὐτῶν δόντες γῆν καὶ ὕδωρ τῷ Πέρση εἶχον δάρσος ὡς οὐδὲν πεισόμενοι ἄχαρι πρὸς τοῦ βαρβάρου οἶ δὲ οὐ δόντες ἐν δείματι μεγάλω κατέστασαν, ἄτε οὕτε νεῶν ἐονσέων ἐν τῷ Ἑλλάδι ἀριθμὸν ἀξιομάχων δέκεσθαι τὸν ἐπιίντα, οὕτε βουλομένων τῶν πολλῶν ἀντάπτεσθαι τοῦ πολέμου, μηδιζόντων δὲ προθύμως. Thuk. III, 56, 5: ἐν καιροῖς οἶς σπάνιον ἦν τῶν Ἑλλήνων τινὰ ἀρετὴν τῷ Ξέρξου δυνάμει ἀντιτάξασθαι κτλ. Die Redner des 4. Jahrhunderts rühmten natürlich die allgemeine patriotische Begeisterung und Opferwilligkeit jener Zeit im Gegensatze zu der ihrigen. Demosth. g. Phil. III, 36 ff. Vgl. Diod. XI, 3, 5 (Ephoros).

<sup>4)</sup> S. 635, Anm. 1.

<sup>5)</sup> Hdt. IX, 86: τοὺς μηθίσαντας, ἐν πρώτοισι δὲ αὐτῶν Τιμηγενίδην καὶ ἀτταγῖνον, οἱ ἀρχηγέται ἀνὰ πρώτους ἦσαν. Vgl. IX, 16; Thuk. III, 62, 3: δυναστεία ὁλίγων ἀνδρῶν εἶχε τὰ πράγματα. καὶ οὐτοι ἰδίας δυνάμεις ἐλπίσαντες ἔτι μᾶλλον σχήσειν, εἰ τὰ τοῦ Μήθου κρατήσειε, κατέχοντες ἰσχύι τὸ πλῆθος ἐπηγάγοντο αὐτόν. Auf Thuk. geht Paus. IX, 9, 2, auf Hdt. und Thuk. Plut. Arist. 18 zurück. Plut. περὶ Ἡρ. κακ. 31, p. 864: Δημάρατος ὁ Σπαρτιάτης διὰ ξενίαν εὕνους ὧν Δτταγίνω τῷ προεστῶτι τῆς ὀλιγαρχίας, διεπράξατο φίλον βασιλέως γενέσθαι καὶ ξένον. Diese Nachricht stammt gewiſs aus den in diesem Abschnitte mehrfach citierten Boiotika des Boioters Aristophanes (Müller, F. H. Gr. IV, 338); die geringe Zuverlässigkeit dieser monographischen Litteratur macht sie zweiſelhaft. Über die Haltung Thebens vgl. N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 68; Moritz Müller, Gesch. Thebens 28 ff. — Die thebanische Oligarchie suchte ähnlich wie damals an Persien, später einen Rückhalt an Sparta. Es kam ihr mehr auf die Er-

reichen Exulanten, vor allen die Peisistratiden und Demaratos, konnten mit ihrer Landeskenntnis und ihren in der Heimat gebliebenen Anhängern und Freunden den Persern gefährliche Dienste leisten. Die Athener erliefsen im Frühsommer 480 (im Archontenjahre des Hypsichides) eine Amnestie, welche den in Atimie Verfallenen die bürgerlichen Rechte wiedergab und den Verbannten die Heimkehr gestattete. Ausgenommen waren nur diejenigen, deren Namen auf Säulen eingegraben waren, ferner die vom Areopag, den Epheten und vom Prytaneion aus wegen Mord, Totschlag und Tyrannis Verurteilten. Die Ostrakisierten, namentlich Aristeides und Xanthippos, durften also heimkehren und mit voller bürgerlicher Berechtigung an der Verteidigung des Vaterlandes teilnehmen, während die Peisistratiden und die im Jahre 506 geächteten Oligarchen in der Verbannung bleiben mußten 1. Für die Zukunft wurde die Bestimmung getroffen, daß die

haltung ihres Regiments, als auf die Autonomie der Stadt an. Vgl. Xen. Hell. V, 2, 25. Ein Vorfahr des Führers der Oligarchen im Jahre 383 war vermutlich der Befehlshaber des thebanischen Kontingents bei Thermopylai. Hdt. VII, 205. 233.

<sup>1)</sup> Eine Amnestie zur Zeit der Perserkriege bezeugt Andokid. Myster. 107 ff.: έγεωσαν τούς τε φεύγοντας καταθέξασθαι και τους ατίμους έπιτίμους ποιήσαι και χοινήν τήν τε σωτηρίαν καὶ τούς κινδύνους ποιήσασθαι κτλ. Ferner heisst es in dem ebenda § 77 erhaltenen Psephisma des Patrokleides aus der Zeit der Belagerung Athens durch Lysandros: ψηφίσασθαι τον δημον (περί μεν τών άλλων άτίμων) ταύτα απερ ετε ην τα Μηδικά και συνήνεγκεν Αθηναίοις έπι το σμεινον. Aus diesem Psephisma ergeben sich die Ausnahmen von der Amnestie. Vgl. dazu die Ausführungen J. M. Stahls, Rhein. Mus. XLVI (1891), 253 ff. Vom Prytaneion aus waren Kylon, dessen Bruder und deren Nachkommen verurteilt worden. Vgl. S. 159, Anm. 1 auf S. 160 und S. 208, Anm. 6. Auf einer ehernen Säule waren die Namen der Peisistratiden und der Anhänger des Isagoras eingegraben, welche mit Kleomenes Eleusis besetzt hatten. Vgl. S. 398 und 443, Anm. 1. Im persischen Lager befand sich Δικαΐος ὁ Θεοκύθεος, ἀνὴρ Αθηναΐος φυγάς. Hdt. VIII, 65. - Aristot. Ann. 22, 8 sagt: τετάρτω (τρίτω vgl. S. 651, Anm. 4) έτει κατέδέξαντο πάντας τους ωστρακισμένους, άρχοντος Υψιχίδου, διά τψυ Ξέρξου στραrelav. Man könnte daher annehmen, dass nur die Ostrakisierten zurückgerusen wurden. Allein diese Angabe des Aristoteles knüpft unmittelbar an den Ostrakismos des Aristeides an und steht in enger Beziehung zu den vorangegangenen Mitteilungen über die Anwendung dieser Institution. A. wollte nur angeben, bei welcher Gelegenheit die vorher berichteten Verbannungen durch den Ostrakismos wieder aufgehoben wurden. Vgl. J. M. Stahl, Rhein. Mus. XLVI (1891), 483. Diese ausschliefsliche Berücksichtigung der durch Ostrakismos Verbannten fand A. wohl bereits in der von ihm benutzten Atthis, denn auch bei Plut. Them. 11 heißt es, daß Themistokles, da er bemerkte, daß die Bürger sich nach Aristeides sehnten und zugleich fürchteten, dass er aus Groll sich den Persern anschließen könnte, γράφει ψήφισμα, τοις έπλ χρόνω μεθεστώσων έξείναι κατελθούσε πράτιευ και λέγειν τα βέλτιστα τη Ελλάδι μετά των άλλων πολιτών. Der Zusatz έπι χρόνφ

durch Ostrakismos Verbannten bei Strafe sofortiger Atimie sich nicht diesseits des geraistischen und skyllaeischen Vorgebirges aufhalten sollten <sup>1</sup>.

Die Athener bildeten mit den Staaten des peloponnesischen Bundes den Kern der Eidgenossenschaft, aber auch unter diesen zeigten viele Arkader und die Eleier keinen besondern Eifer. Von den übrigen Peloponnesiern blieben die Achaier passiv, sie waren jedoch geneigt, sich den Persern zu unterwerfen 2, um nicht zum Eintritt in den lakedaimonischen Bund gezwungen zu werden. Bedenklicher war die zweifelhafte Haltung der Argeier, durch die der Rücken des hellenischen Heeres bedroht werden konnte 3. Unter diesen Umständen ist es begreiflich, dass die delphische Priesterschaft die Lage für eine verzweifelte hielt und denjenigen, die den Gott befragten, Unheil verkündende Orakel erteilte, welche wesentlich zur Verbreitung einer gedrückten Stimmung in den gläubigen Volksmassen beitragen mußten 4.

fehlt dagegen Aristeid. 8: τοίτψ δ' ἔτει Ξέρξου διὰ Θετταλίας καὶ Βοιωτίας ἐλαύνοντος ἐπὶ τὴν ἀττικὴν λύσαντες τὸν νόμον ἐψηφίσαντο τοῖς μεθεστῶσι κάθοδου. Ebenso Aristeid. ὑπὲρ τῶν τεττ., p. 248. Von den Ostrakisierten ist der ehemalige Führer der Tyrannenfreunde, Hipparchos, des Charmos Sohn, wahrscheinlich nicht zurückgekehrt. Jedenfalls wurde er nach dem Kriege als Verräter abwesend zum Tode verurteilt, seine auf der Burg befindliche Statue eingeschmolzen und aus dem Metalle derselben eine Tafel hergestellt, auf der die Namen der ἀλιτήριοι und προθόται verzeichnet werden sollten. Lykurg. g. Leokr. 117. Vgl. S. 398, Anm. 2.

<sup>1)</sup> Aristot. 'Αθπ. 22, 8: καὶ τὸ λοιπὸν ωρισαν τοῖς ὀστρακιζομένοις έντὸς Γεραιστοῦ καὶ Σκυλλαίου κατοικεῖν ἡ ἀτίμους είναι καθάπαξ. Aber Philochoros (Frgm. 79 b) im Lex. Cantab. (Nauck, Lex. Vind., p. 354) sagt: μη ἐπιβαίνοντα ἐντός Γεραιστού του Ευβοίας αχρωτηρίου. Wahrscheinlich ist in der Αθπ. vor κατοικείν ein μή ausgefallen. Vgl. Kaibel, Stil und Text der 149π. 177. Allerdings würde eine Bestimmung, daß die Ostrakisierten westlich von Geraistos und dem Skyllaion sich aufhalten sollten, insofern verständlich sein und sogar gut zu den damaligen Verhältnissen passen, als ihnen dadurch die Verbindung mit Persien abgeschnitten wurde (vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 114), allein ebenso groß war doch die Gefahr, dass sie in der Nähe der Stadt und mit ihren Parteigenossen in Verbindung blieben. War bisher den vom Ostrakismos Betroffenen nur geboten, Attika zu verlassen, so wurde nun auch eine bestimmte Grenze der Entfernung festgesetzt. Geraistos und das Skyllaion bilden mit dem Vorgebirge Sunion drei Punkte, die in einer geraden Linie liegen, welche die Einfahrt in den saronischen und euboeischen Golf abschneidet. Themistokles hielt sich als Ostrakisierter in Argos auf, ἐπιφοιτῶν δὲ καὶ τὴν ἄλλην Πελοπόννησον (Thuk. I, 139), er blieb also außerhalb der Linie. Kimon ging nach der Cherronesos (Andokid. III, 3), Hyperbolos nach Samos (Thuk. VIII, 73).

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 73.

<sup>3)</sup> Vgl. Hdt. IX, 12.

<sup>4)</sup> Dahin gehören vor allem die beiden den Athenern erteilten Orakel bei Hdt.

Delphi wurde erst etwas patriotischer und begann mit aller Vorid einzuschwenken, als es sich zeigte, daß die Eidgenossen entschlom Widerstand leisten würden <sup>1</sup>.

e.

Mit dem Eintritte des Frühlings 480 brach Xerxes mit dem He von Sardeis nach dem Hellespontos auf 3. Die Schiffbrücken, wel

VII. 140. 141. Auf v. 6 des erstern spielt Aisch. Pers. 84 an. Die Schluss des letztern (ω θείη Σαλαμίς, απολείς δε σύ τέχνα γυναικών | ή που σχιδια Δημήτερος ή συνιούσης), welche auf den Sieg hinweisen, sind nachträglich h gekommen, da sie eine Kenntnis von Zeit und Ort der Schlacht verraten, w die delphischen Priester nicht haben konnten. Schubring, De Cypselo N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 31. Unecht scheinen auch die Verse 1-6 9 zu sein. Hendess, Gubener Progr. 1882, S. 5 ff. Ein vaticinium post eve ist auch das angeblich den Spartanern erteilte Orakel bei Hdt. VII, 220, we die Niederlage oder den Tod eines Königs in Aussicht stellt. Man redigierte scheinlich nach dem Kriege in Delphi, wo Herodotos Erkundigungen einzog Ereignissen entsprechende Orakel (vgl. VII, 178), um die Autorität des 6 aufrecht zu erhalten und richtete sich dabei natürlich nach den Wünscher flussreicher Beteiligter. Über derartige Beeinflussungen des Orakels vgl. He 63; VI, 66. 75. Jener für Sparta bestimmte Spruch rechtfertigte die Katast bei den Thermopylen, welche der spartanischen Regierung unzweifelhaft sc Vorwürfe zuzog. Die Argeier konnten ihr Fernbleiben von der Eidgenossen mit einem ganz verständigen, ihnen nach der Niederlage am Argos-Haine er Spruche entschuldigen. Hdt. VIII, 148. Auch die Kreter hatten ein wahrs lich erdichtetes Orakel bereit. Vgl. S. 658, Anm. 6. Vgl. J. Schubrin Cypselo Corinth. tyr. (Göttingen 1852) 45 sqq.; Cron, Die delphischen Sprück Jahres 480, Augsburger Progr. 1863; Benedict, De oraculis ab Herodoto o moratis, Bonn. Diss. 1871; J. Rud. Pontow, Quaestionum de oraculis caput tum, Berlin. Diss. 1881; R. Hendess, Untersuchungen über die Echtheit delphischer Orakel, Guben. Progr. 1882. Ebenso wurden die Spruchsamm! des Bakis und Musaios nach dem Kriege mit einer Menge vaticinia post ev bereichert. Hdt. VIII, 77; IX, 43; vgl. VII, 6.

Ygl. Hdt. VII, 178 und N\u00e4heres bei H. R. Pomtow, Jahrb. f. kl. CXXIX (1884), 253 ff.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 37, 6: ἄμα τῷ ἔαρι παρεσκευασμένος ὁ στρατὸς ἐκ τῶν Σ ἀρμᾶτο ἐλῶν ἐς Ἦνοδον. Über die Bestimmung des Jahres Clinton F. H. I Herodotos berichtet über eine Sonnenfinsternis beim Aufbruche des Kerker einzige Finsternis, welche in diesen Jahren gegen Frühling in Sardeis beol werden konnte, war die ringförmige am 16. Februar 478. Vgl. Zech, Ast l'Intersuchungen über die wichtigsten Finsternisse, welche von den Schrifts des klassischen Altertums erwähnt werden (Leipzig 1853) 39 ff.; G. Hal Sämtliche bei griechischen und lateinischen Schriftstellern des Altertums erwönnen- und Mondfinsternisse (Triest 1884 Progr.) 15. Da das Jahr den 1 zuges ein olympisches Festjahr war (Hdt. VII, 20€, 8; VIII, 26, 6: 1 nach Thuk. III, 8, im vierten Jahre des peloponnesischen Kriegen

Meerenge von Abydos nach einem Küstenvorsprunge zwischen stos und Madytos überbrückten, waren vom Sturme zerstört, aber iederhergestellt worden 1. Das Heer zog nach dem Flusse Kaïkos, iherte sich dann dem Meere und schlug die Küstenstraße über Atarsus und Karene nach Atramytteion ein. Bei Antandros bog es rechts ins Binnenland und rückte, die höchste Erhebung des Idagebirges ur linken lassend, in die Troas ein 2. Auf der Stätte, die man als is Burghöhe von Ilion betrachtete, brachte Xerxes ein großes Opfer lar. In Abydos fand er bereits die Flotte vor, so daß alles zum hergange vorbereitet werden konnte 3.

Um dieselbe Zeit zog ein hellenisches Heer nach Thessalien, undie Olympos-Pässe zu decken 4. Als nämlich die Thessaler, welche mit kan Treiben der Aleuaden nicht einverstanden waren, von dem Auftrache des persischen Heeres hörten, hatten sie Abgesandte an den

refeiert wurden, so kann die Chronologie mit Rücksicht auf die Finsternis nicht seindert werden. Außerdem steht das Jahr jetzt auch dadurch unverrückbar fest, aus die von Hdt. IX, 10 erwähnte Sonnenfinsternis beim Rückzuge des Kleomwotes vom Isthmos bald nach der Schlacht bei Salamis auf Grund der neuen weren Mondtafeln von Hoffmann a. a. O. berechnet worden ist. Sie fand am Oktober 480 statt. Daraus ergiebt sich, dass man erst nachträglich in dem ireben, außerordentliche Naturerscheinungen mit den Kriegsereignissen zu verinden, jene ringförmige Sonnenfinsternis mit dem Zuge des Xerxes verknüpft hat rgl. den analogen Fall S. 576, Anm. 2). Vgl. Arn. Schaefer, De rerum post ellum Persicum in Graecia gest. temp. (Leipzig 1865) 5; N. Wecklein, Trad. d. erserkr. 16.

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 33-36. Über die Brücken vgl. Kraz, Über die Brücken des erres, Stuttgart Progr. 1851; Schultze, Die Brücken des Xerxes über den Hellespont. itschrift. f. Gymnasialw. XV (1861), 705 ff.; Pfaff, Die Brücken des Xerxes, orrespondenzbl. d. gel. und Realsch. Württembergs (1861) 190 ff. 209 ff.; Otto ichter, Jahrb. f. kl. Philol. CI (1870), 446 ff. Der Brückenbau als Frevel und berhebung über die von der Natur und Gottheit gezogenen Schranken aufgefast i Aisch. Pers. 745 ff. Ähnlich meint Herodotos, das Xerxes den Isthmos der thos-Halbinsel μεγαλοφροσύνης είνεκεν durchstochen habe. Über die Geisselung s Hellespontos nach der Zerstörung der ersten Brücke und die dabei gesprochenen orte, in denen eine iranische Anschauung steckt, vgl. Duncker IV<sup>4</sup>, 726; Wecklein, Trad. d. Perserkr. 19.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 42. Denselben Weg zogen später in entgegengesetzter Richtung lie Zehntausend". Xen. Anab. VII, 8, 7.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 43—44. Das von Herodotos beschriebene Opfer auf der Höhe m Ilion zeigt iranischen Ritus und galt nicht der ilischen Athena. Duncker IV, 11; VII, 202.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 174: αΰτη έγένετο ή ές Θεσσαλίην στρατιή, βασιλέος τε μέλλοντος μεβαίνειν ές τὴν Ετρώπην έχ τῆς Άσιης και ἐόντος ἤδη ἐν Ἀβύδψ. Xerxes hielt ch am Hellespontos einen Monat lang auf. Hdt. VIII, 51.

isthmischen Bundesrat geschickt und die Eidgenossen aufgefordert, mit einem starken Heere den Zugang zu ihrem Lande zu decken, wobei sie Beistand zu leisten versprachen. Andernfalls wären sie, fern von dem übrigen Hellas und sich selbst überlassen, genötigt, sich den Persern zu unterwerfen. Infolge dieser Vorstellungen beschlofs der Bundesrat die Olympos-Linie zu verteidigen 1. Zehntausend Hopliten wurden eingeschifft und durch den Euripos nach Halos am pagasaeischen Meerbusen gebracht. Den Oberbefehl führte der spartanische Polemarch Euainetos, den Befehl über das athenische Kontingent Themistokles. der zum bevollmächtigten Strategen erwählt war 2. Bei Halos blieb die Flotte zurück, während das Landheer nach dem Tempe-Thal marschierte und sich dort mit der thessalischen Reiterei vereinigte. In dieser Stellung deckten die Hellenen die vom untern Makedonien in das Peneiosthal führende Hauptstraße, welche sich am Meere unter dem Ostabhange des Olympos bis zur Peneiosmündung hinzieht und von da bis zur Stadt Gonnos der engen Thalspalte des Peneios folgt 1.

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 172-173; Diod. XI, 2, 5 nach Hdt. vgl. Bauer, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. X (1878/9), 293. Nach Plut. Them. 7 hätte Themistokles gleich den Athenern geraten, ihre Stadt zu verlassen, die Schiffe zu besteigen und den Persern so weit als möglich entgegenzufahren. Die Tempe-Stellung wäre besetzt worden, weil die Gegner des Themistokles darauf bestanden hätten. Diese Angaben verdienen keinen Glauben. Vgl. Bauer, Themistokles 105.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 173. Themistokles, Xanthippos und Aristeides waren nicht bloße Feldoberste, soudern bevollmächtigte Strategen, die in dem aus den Strategen der eidgenössischen Städte unter dem Vorsitze des spartanischen Oberfeldherrn gebildeten Kriegs- und Bundesrate die strategischen und politischen Interessen ihrer Stadt zu vertreten hatten. Themistokles Vertreter der Stadt: Hdz. 61. Die Bürgerschaft erteilte daher einem Strategen - wie es auch späterhin öfter geschah besondere Vollmachten (vgl. Aischin. Sokr. Frgm. 3 ed. Fischer, p. 173) und aufnete ihm seine Amtsgenossen unter. Obwohl sich mehrere Strategen im Heere und auf der Flotte befanden (Hdt. 1X, 46.117), so sagt doch Hdt. von Themistokles, Aristeides und Xanthippos Adquains Serpariyes, à Adquains organgos, VII, 173, 204; VIII, 4. 61. 131; IX, 28. 114. Vgl. Wilamowitz, Philol. Unters. I, 63; Busolt, Millers Handbuch d. kl. Altert. IV1, 168. - Nuch Plut. Them. 6 (vgl. Comp. Nin. 3, Rec. et imperat. apophth. Them. 3) soll (láyorene) bei der Wahl des besullmüchtigten Strategen nur der beredte, aber unfähige Demagoge Epikydes neden Themistukles als Kandidat aufgetreten sein und Aussicht gehabt haben, gewählt zu werden. Themistokles hätte ihn jedoch durch Bestechung bewogen, von der Bewerbung ahmstehen, weil er befürchtet hätte, daß, wenn Epikydes das Amt erhielte, alles rugmude geben wilrde. Die Geschichte ist an sich nicht wahrscheinlich und ihre Quaille finglich. Biluger, Theopempea (Jena, Diss. 1874) 45 denkt an Theopempes.

Bitt. VII, 172-173. Vgl. Liv. 44, 6; Plin. IV, 8, 31. Kniegk., Dun tine-salische Tumpe, Frankfurt a. M. 1834; L. Ussing, Griech. Beisen und Studies (1837) 26 ff.; Bursian, Geogn. Griech. I, 60; Henzey, Le mont Olympe et l'Acurnanie (Paris 1861) 74 seq.

In das Peneiosthal konnte man aber noch auf zwei andern Straßen gelangen. Die eine führt durch die Einsenkung zwischen dem westlichen Olympos und den pierischen Bergen über den Pass von Petra in das Quellgebiet des Titaresios oder Europos, eines Nebenflusses des Peneios, die andere zieht sich am Haliakmon aufwärts durch Obermakedonien und wendet sich dann in südöstlicher Richtung über einen tiefen Sattel der kambunischen Berge, den Pass von Volustana, gleichfalls nach dem obern Titaresios 1. Außerdem war Gonnos, der Schlüssel der Tempe-Stellung, noch auf einem steilen und höchst beschwerlichen Gebirgspfade von Herakleion an der Küste über den südlichen Olympos am See Askuris vorbei zu erreichen 2. Dieser Pfad konnte leicht gesperrt und den Hellenen nicht gefährlich werden. Man überzeugte sich aber, dass die Perser auch vom obern Titaresios her in Thessalien eindringen könnten, und die eidgenössischen Strategen fürchteten von dort her umgangen zu werden, da ihre Streitkräfte nicht ausreichten, um auch die andern Straßen zu verteidigen 3. Als nun noch Boten vom makedonischen Könige Alexandros eintrafen, die ungeheuere Übermacht des Feindes schilderten und zum Abzuge rieten, da kehrten die Eidgenossen schon nach wenigen Tagen zu ihren Schiffen zurück und fuhren nach dem Isthmos 4. Sparta scheint damals

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 128. Vgl. Liv. 39, 26; 42, 53; 44, 2. Abel, Makedonien 5 ff.; Ussing a. a. O. 16 ff.; Bursian a. a. O. I, 50 ff.; Heuzey a. a. O. 35 ff.

Beschreibung des Pfades nach Polyb. bei Liv. 44, 3 und 6; Kriegk
 a. O. 10 ff. 69; Bursian a. a. O. 58; Heuzey 67 ff.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 173, 22: δοχέειν δ΄ έμοι, ἀρρωδίη ἦν τὸ πείθον, ὡς ἐπύθοντο καὶ ἄλλην ἐοὐσαν ἐσβολὴν ἐς Θεσσαλοὺς κατὰ τὴν ἄνω Μακεδονίην διὰ Περραιβῶν κατὰ Γόννον πόλιν, τἢ περ δὴ καὶ ἐσέβαλε ἡ στρατιὴ ἡ Ξέρξεω. 128, 6: τὴν ἄνω ὁδὸν ἔμελλε ἐλὰν διὰ Μακεδόνων τῶν κατύπερθε οἰκημένων ἔστε Περραιβοὺς, παρά Γόννον πόλιν. ταύτη γὰρ ἀσφαλέστατον ἐπυνθάνετο εἶναι. Vgl. 131, 2. Herodotos ist sich über die Örtlichkeiten nicht recht klar geworden und versteht offenbar unter ἡ ἄνω ὁδός den Gebirgspfad, wo es keineswegs ἀσφαλέστατον war, da er leicht gesperrt werden konnte. Liv. 44, 6. Es handelte sich aber um den Volustana- und Petra-Paſs. Beide Pässe boten keine großen Schwierigkeiten. Heuzey a. a. O. 137. Die Hauptmasse des persischen Heeres zog wahrscheinlich durch den ersten Paſs. Vgl. Stein zu Hdt. VII, 128, 7 und dagegen Duncker VII<sup>6</sup>, 236, 1.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 173. Den Entschlufs, den Tempe-Paß zu räumen, mochte auch die Unzuverlässigkeit der mittelgriechischen Stämme mitbedingt haben, die der vorgeschobenen Position gefährlich werden konnte. Diod. XI, 2, 6 (Ephoros) giebt die Unterwerfung der benachbarten Völkerschaften als einzigen Grund des Rückzuges an und sagt (3, 1), daß die Ainianen, Doloper, Malier, Perrhaiber und Magneten sich bereits den Persern angeschlossen hätten, als Tempe noch besetzt war, während die phthiotischen Achaier, Lokrer, Thessaler und Boioter nach der Räumung des Passes zu ihnen übergetreten wären. Nun stimmen aber die Namen der Ab-

bereits die Verteidigung Mittelgriechenlands aufgegeben zu haben, dem sonst würde Eusinetos doch wohl nicht gleich nach dem Isthmos surückgegangen, sondern in die Thermopylen eingerückt sein, die man ert nach nochmaliger Beratung mit unzulänglichen Streitkräften besetzte !

Sich selbst überlassen, gaben nun die thessalischen Stämme die Zeichen der Unterwerfung und erwiesen sich dem Könige als böckst nützliche Männer. Desgleichen unterwarfen sich die Doloper, Ainisses und Malier. Auch die Lokrer und Boioter mit Ausnahme der Platier und Thespier sollen schon damals die Oberhoheit des Großkönigs serkannt haben, sie scheinen aber erst nach dem Falle der Thermopylen förmlich zu den Persern übergetreten zu sein?

ſ.

Nach der Rückkehr aus Thessalien hielten die bevollmächtigten Strategen des Bundesheeres und der Flotte einen großen Kriegstat auf

trünnigen genau mit der Anfzählung bei Hdt. VII, 32 überein und hier, wie det, fehlen die Dorier (vgl. Hdt. VIII, 31). Unmittelbar darauf folgt sowohl bei Diel als bei Hdt. der gegen die μηθίζοντες geschworene Eid. Ephoros dürfte also ser Herodotos benutzt und überarbeitet haben, zumal er aus Hdt. VII, 172—174. 26. 205 und 207 schließen konnte, daß die Thessaler, Lokrer und Boioter vor der Räumung noch nicht offen mit den Medern hielten. Vgl. Ad. Bauer, Jahrb. £ kl. Philol. Supplbd. X (1878/9), 294.

<sup>1)</sup> Volquardsen, Burs. Jahresb. 1876 III, 351.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 174: Θεσσαλοί δε έρημωθέντες συμμάχων ούτω δή εμίδιου το θύμως οι'δ' έτι ένδοιαστώς κτλ. Über die andern Stämme Hdt. VII, 132. Die Unterwerfung geschah nach dem thessalischen Feldzuge und dem Übergange des Perserheeres nach Europa, denn die königlichen Boten, welche zur Entgegennahme Erde und Wasser ausgesandt waren, trafen es bereits in Pierien. Hdt. VII, 131, 4 -Die Lokrer sollen sich nach Ephoros (Diod. XI, 4, 6) bei ihrer Unterwerfung bindlich gemacht haben, die Thermopylen für die Perser im voraus in Besitt # nehmen, und erst wieder andern Sinnes geworden sein, als Leonidas anrückte -Bei Hdt. VII, 233 sagen die Thebaner, dass sie yn re zai vowe in neurone ἔδοσαν βασιλέι. Das stimmt mit VII, 132, ist aber vielleicht auf die theban feindliche Überlieferung zurückzuführen. Denn VII, 205 heißt es, Leonids bet ein Kontingent der Thebaner herangezogen: ὅτι σφέων μεγάλως κατηγόρειο μοῦ ζειν. παρεχάλεε ων ές τον πόλεμον θέλων είδεναι είτε συμπέμψουσι είτε κα 🖦 φέουσι έχ του έμφανέος την Έλληνων συμμαχίην. οι δε αλλοφφονέοττες έπιμακ. Damals standen die Thebaner also erst im Verdachte medischer Gesinnung. war aber noch nicht entschieden, ob sie sich offen von der Eidgenossenschaft sagen würden. Nach den Boiotika des Boioters Aristophanes hätten die Talen 500 Mann unter Mnamias zur Verteidigung des Tempe-Passes gestellt. Val 🎞 περί He. κακ. 31, p. 864. Zur Entschuldigung der Haltung Thebens bemerkt 1 a. a. O. ganz richtig: οὖτε γάρ θάλασσα καὶ νῆες αὐτοὶς παρήσειν 📥 🏄 ουτ' απωτάτω κατώκουν ώς Σπαριώται της Έλλεδος έν μυχώ κελ

dem Isthmos <sup>1</sup>. Das Synedrion der Probulen, das eine Art konstituierender Bundesrat gewesen war, hatte sich, als Bundesheer und Flotte versammelt waren und die Kriegsoperationen begonnen hatten, aufgelöst. Während des ganzen Krieges verlautet nichts mehr von dem Rate der Probulen, während die Versammlungen der bevollmächtigten Strategen die Funktionen einer Bundesvertretung ausübten <sup>2</sup>. Nachdem in einer gemeinsamen Beratung der Heer- und Flotten-Strategen die Grundzüge des Operationsplanes festgestellt waren, und diese, wie jene, die ihnen zugewiesene Position eingenommen hatten, handelten die Strategen-Versammlungen des Heeres und der Flotte unabhängig von einander und beschlossen selbständig über den Fortgang der Operationen <sup>3</sup>.

An der Spitze des Landheeres und des Synedrions der Heerführer stand ein spartanischer König und zwar im ersten Kriegsjahre Leonidas, dann dessen Bruder Kleombrotos, im zweiten, nach dem Tode des letztern, Pausanias, als Vormund und Regent seines unmündigen Vetters Pleistarchos 4. Die Oberanführung der Flotte und den Vorsitz im Synedrion der Flotten-Strategen hatte im ersten Jahre Eurybiades, der Befehlshaber des lakedaimonischen Kontingents, ein angesehener Spartiate, der jedoch nicht von königlicher Abkunft war 5. Erst im zweiten Jahre wurde die Nauarchie dem andern spartanischen Könige übertragen.

Auf der Flotte und beim Landheere, trat das Synedrion der Strategen auf Berufung und unter Vorsitz des Oberfeldherrn zusammen 6.

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 175; Diod. XI, 4, 1 (Ephoros) nach Hdt. Wenn es bei Diod. heißt, daß das συνέθειον τῶν Ἑλλήνων, worunter der Probulen-Rat zu verstehen ist (vgl. XI, 3, 3; 3, 4; 55, 4), den Kriegsplan festgestellt hätte, so handelt es sich nur um einen Irrtum, den sich Ephoros bei der Bearbeitung Hdts. zu Schulden kommen ließ.

<sup>2)</sup> Eine besondere Untersuchung über die Synedrien der Eidgenossenschaft hat zuerst angestellt K. O. Müller, Geschichte des hellenischen Synedrions während der Perserkriege, in den "Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie" (Göttingen 1825) 406 ff.; Broicher, De sociis Laced. 70 zeigte dann, daß im Jahre 479 keinesfalls mehr das Synedrion der Probulen auf dem Isthmos tagte. — Nachweis, daß die Strategen seit dem thessalischen Feldzuge die Bundesangelegenheiten in Händen hatten, bei Busolt, Die Lakedaimonier I, 408 ff.

<sup>3)</sup> Busolt a. a. O. 411, 130.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 204: Τοθτοισι ήσαν μέν νυν καὶ ἄλλοι στρατηγοὶ κατὰ πόλιας ἐκάστων, ὁ δὲ θωυμαζόμενος μάλιστα καὶ παντὸς τοῦ στρατεύματος ἡγεόμενος Λακεθαιμόνιος ἦν Λεωνίδης κτλ. Vgl. VIII, 71; IX, 10.

<sup>5)</sup> Hdt. VIII, 2; 42, 7.

<sup>6)</sup> Hdt. VIII, 49. 58. 59. 61. Zwar versammelt in einem Falle (Hdt. VIII, 19)

Dieser richtete sich im allgemeinen nach den Beschlüssen des Syndricus, war jedoch berechtigt, von ihm alangehen und mach eigenem Ermessen zu handeln. Den von ihm erteilten Beliehlen hatten die Führer der einzelnen Kontingente Folge zu leisten? Die Synschien berieben und beschlossen über die Operationen, die Ehrenqueise nach dem Siege, die Aufnahme neuer Mitglieder in die Symmachie und sonstige Bundesangelegenheiten? Sowohl das Synschion der Flotterführer als das der Belehlshaber des Landheeres handelte jedes für sich selbständig im Namen und als Vertretung der Eidgenossenschaft?

Im isthmischen Kriegsrate drang nach sorgfältiger Erwägung aller Umstände die Meinung derer durch, welche das Einfallsthor nach Mind-hellas, die Thermopylen, verteidigen wollten! Allerdings konnten dieselben gegen eine große Übermacht gehalten werden, wenn die Verteidiger gegen eine Umgebung oder einen Flankenangriff von der See her gedeckt wurden! Denn die einzige vom Spercheiosthal nach Phokis führende Heerstraße trat am Südufer des mallschen Meerbussens in einen Engpaß ein, der dadurch gebildet wurde, daß der Kallidromes genannte Teil des Oeta mit hohen und abschüssigen Felswänden bis dieht an das sumpfige Ufer heranreichte! An zwei Stellen, nämlich

Themistokles, der athenische Stratege, die Flottenführer, doch handelte es sich dabei nicht um einen förmlichen Kriegsrat, sundern um eine private Besprechung

<sup>1)</sup> Hat. VII, 207; VIII, 60. 63: ταύτην δε αξφέτνα (Euryhindes) την γνώμην, αύτου μένοντας διανατμαχέτων. Ούτω μέν οἱ περί Σαλαμώνε έποτα αποφαλιστώντος, έπετε Ευροβούδη έδοξε, αύτου παρεσκευσζαντο ώς νατμαχήσοντες. Die Mehrmhl der Strategen war aber für den Rückung nach dem Isthmos. Hdt. VIII, 74, 10; 75, 1 ff.

Hdt. VIII, 123. 131; IX, 81. 90. 106; Plut. Arist. 21 und Thuk. II, 71;
 III, 68. Näheres bei Busolt, Die Lakedaimonier I, 413, 134.

<sup>3)</sup> Busolt a. a. O. 414 ff.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 175: ή νεείσει δὲ γνώμη έγένετο τὴν ἐν Θερμαπόλητα ἐσβαλόν φτλόξου. Vgl. VII, 177. Daraus ist ersichtlich, daß eine Minorität, natürlich ein Teil der Pelopounesier und wahrscheinlich auch Sparta (vgl. S. 666, Anm. 1), sich gleich nach dem Isthmos zurückziehen wollte.

<sup>5)</sup> Hdt. VII, 177.

<sup>6)</sup> Vgl. über eine wirksame Beschiefsung des Passes von der See her den Bericht über den Keltenkampf bei Paus. X, 21, 4.

<sup>7)</sup> Hdt. VII, 176: τῶν δὲ Θερμοπνλέων τὸ μὲν πρὸς ἐσπέρης (richtiger wäre μεσημβρίης; Herodotos hatte keine genaue Vorstellung von der Richtung der Küstenlinie) ἔρος ἄβατόν τε καὶ ἀπόκρημινον, ἐψηλόν, ἀναιτεῖνον ἐς τὴν Οῦτην τὸ δὲ πρὸς τὴν ἡῶ (ἄρκτον) τῆς ὁδοῦ βάλασσα ἐποδέκεται καὶ τενάψεα. Vgl. Hdt. VII, 198; Liv. 36, 18; Strab. IX, 428. Seit dem Altertume hat die Küste, namentlich durch Alluvionen des Spercheios, bedeutende Veränderungen erlitten. Die Versumpfung und Verschlammung der Küste hat so sehr zugenommen, daß sich nördlich von den Thermopylen nach dem Meere hin eine weite sumpfige Niederung

westlich beim Flüschen Phoinix in der Nähe des Fleckens Anthele und dann östlich beim Dorfe Alpenoi, wurde der Pass so enge, dass nur ein Wagen passieren konnte <sup>1</sup>. Zwischen diesen etwa 15 Stadien von einander entfernten <sup>2</sup> Stellen treten die Felswände des Kallidromos etwas zurück und lassen Raum für eine kleine, sanst ansteigende Ebene. Eine kurze Strecke vor der östlichen Enge bei Alpenoi entspringen am Fusse des Berges die heißen, schwefelhaltigen Quellen, welche dem Passe den Namen gegeben haben. Hier besand sich ein Altar des Herakles und eine vor Zeiten von den Phokiern zum Schutze gegen die Thessaler errichtete, mit Thoren versehene Mauer, welche damals verfallen war <sup>3</sup>.

Die Seeseite des Passes sollte von der Flotte durch die Stellung beim Vorgebirge Artemision gedeckt werden, wo sie dem Feinde ebensowohl die Einfahrt in den malischen Meerbusen, wie die Weiterfahrt an der euboeischen Küste verlegte 4. Aber gegen eine Umgehung zu Lande war die Passtellung nicht genügend gesichert. Über ein Gebirge pflegen stets mehrere, bequemere oder beschwerlichere Pfade zu führen. Auch über den Oeta führte kurz vor den Thermopylen von Trachis aus ein Fußpfad unmittelbar in den Rücken der Paßstellung. Ein anderer Weg, der von Trachis aus nach Doris ging, konnte ebenfalls in weiterm Bogen zur Umgehung des Passes benutzt werden. Außerdem gab es in etwas größerer Entfernung mindestens noch einen dritten Pfad. Das Heer des Perserkönigs war stark genug, gleichzeitig alle Übergänge anzugreifen, wenn es nicht gelang, den Pass durch einen Frontangriff zu nehmen. Sobald aber die Perser an einer Stelle den Übergang erzwungen hatten, waren die Verteidiger des Passes verloren 5.

ausbreitet, welche in der heißen Sommerzeit austrocknet, so daß man darüber hinwegreiten kann. Aber im Frühjahre läuft noch ein unvorsichtiger Reiter Gefahr zu versinken. Vgl. Leake, Travels in Northern Greece, vol. II, Chap. X, 7 ff.; Gell, Itinerary of Gr. 239 sqq.; Roß, Königsreisen I, 89 ff.; II, 138 ff.; W. Vischer, Reisen und Eindrücke aus Griechenland 636 ff.; Bädeckers Griechenland von Lolling, S. 184.

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 176. 200.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 200.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 176; vgl. 208; Paus. IV, 35, 9. Vgl. Bd. I2, 699.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 176. Über den Artemis-Tempel und die nach der Schlacht der Göttin geweihten Stelen mit Epigramm vgl. Plut. Them. 8; περί Ἡρ. κακ. 34; vgl. Simonides 135 Bergk, PLGr. III<sup>4</sup>, 480. Das Artemision lag auf dem heute Ai-Giorgi genannten Platze westlich von Paläokastro, ungefähr zwei Stunden von Xerochori und zehn Minuten vom Dorfe Kurbatsi. Vgl. Lolling, Mitt. d. arch. Inst. VIII (1883), 7; Lambros, Athenaeum 1883 (25. August), 250 ff.

<sup>5)</sup> H. Delbrück, Perserkriege 85 ff.; D. bemerkt: "Verteidigung der Gebirgs-

Auf die Nachricht, dass die Perser in Pierien ständen, trennte sich der isthmische Kriegsrat, und die Strategen begaben sich mit ihren Streitkräften eilends nach den ihnen bestimmten Positionen, die einen nach Thermopylai, die andern nach Artemision <sup>1</sup>.

g.

Xerxes hatte nach Überschreitung des Hellespontos die Cherronesos durchzogen und war dann um den Meerbusen Melas herum nach der Ebene von Doriskos an der Hebros-Mündung marschiert <sup>2</sup>, wo er eine große Heer- und Flottenschau abhielt <sup>3</sup>. Die griechische Überlieferung

pässe hat nur dann einen Zweck, wenn man den Feind nicht absolut aufhalten sondern ihn nur Zeit verlieren machen und zu verlustvollen Gefechten zwingen will. Will man das Gebirge benutzen, eine überlegene Invasion wirklich abzuwehren, so muss man sich mit gesamten Kräften gegenüber dem einem der Defilés aufstellen, aus welchem der Feind zu debouchieren im Begriffe ist. Dann greift man ihn an, in einem Augenblick, wo er erst mit einem Teile seiner Truppen das Defilé überwunden hat." Die Verteidigung der Thermopylen war nach Delbrück von rein militärischem Gesichtspunkte aus ein Fehler, eine Halbheit. Man hätte die dort aufgestellten Truppen einer großen Gefahr ausgesetzt, ohne daß die etwaigen Verluste der Perser bei ihrer Masse ein Ausgleich oder relativer Gewinn gewesen wären. D. muss aber zugestehen, dass das Verfahren der Griechen höchst natürlich und erklärlich gewesen wäre. Man hätte die Barbaren auf keinen Fall ohne Kampf in das Land hineinlassen wollen und sich die unbestimmte Hoffnung vorgespiegelt, dass die Passsperre vielleicht doch den Feind aufhalten würde. -Es war in der That natürlich, dass man den von Natur unmittelbar stark geschützten Hauptzugang zum Lande nicht ohne Verteidigung preisgab. Gegen direkte Umgehung suchte man sich durch Besetzung des Fußspfades zu schützen, und brachen die Perser in Doris ein, so waren wohl die Verteidiger in der Lage, sich auf Umwegen zu retten.

1) Hdt. VII, 177.

Hdt. VII, 54—88. Über die Angabe der Flüsse, welche das Heer ausgetrunken haben soll, vgl. N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 44.

3) Hdt. VII, 59—100. Herodotos zählt alle Völkerschaften auf, welche Kontingente gestellt hatten, und verbindet damit eine eingehende und, soweit sich das an Monumenten kontrollieren läßt, wahrheitsgetreue Schilderung ihrer Bewaffnung. Er nennt ferner die persischen Oberbefehlshaber, welche der König für jede Völkerschaft bestellt hatte, verzichtet aber darauf, die Unterfeldherren und die einheimischen Führer der einzelnen Städte und Stämme zu nennen. Vgl. VII, 81; 96, 3 ff. Herodotos scheint also mittel- oder unmittelbar aus amtlichen Verzeichnissen geschöpft zu haben, wie sie Xerxes bei der Heerschau anfertigen ließ. Hdt VII, 100, 2: ἀπέγραφον οἱ γραμματισταὶ ἔως ἐξ ἐσχάτων ἐς ἔσχατα ἀπίχετο καὶ τῆς ἕππον καὶ τοῦ πεζοῦ. Vgl. H. Matzat, Hermes VI (1871), 479. Dann müßten jedoch diese Aufzeichnungen (was immerhin möglich ist. Vgl. IV, 87) nichts über die numerische Stärke der Kontingente enthalten haben, denn Herodotos sagt VII, 60: ὅσον μέν νυν ἔχαστοι παρείχον πλῆθος ἐς ἀριθμόν, οὐχ ἔχω είπεῖν τὸ ἀτρεκές·

hat die Stärke des Heeres außerordentlich übertrieben. Es fehlen zwar die Anhaltspunkte zu einer auch nur einigermaßen sichern Schätzung, doch zählte das Heer einschließlich des Trosses schwerlich viel über 300 000 Mann <sup>1</sup>. Jeder von einer oder von mehreren Völ-

où γὰρ λέγεται πρὸς οὐδαμῶν ἀνθρώπων. Dieser Ausdruck deutet darauf hin dass auch die Angaben über die Zusammensetzung des Heeres auf mündlicher Erkundigung beruhen. Als eine Hauptquelle würde dann die Familie des bei der Heerschan anwesenden Demaratos zu betrachten sein. Vgl. VII, 101—105; vgl. ferner die Schilderung bei Aisch. Pers. 11—92. Bei Diod. XI, 3, 7—9 liegt durch Vermittelung des Ephoros nur ein höchst dürftiger Auszug aus Hdt. vor.

1) Herodotos kennt nicht die Stärke der einzelnen Kontingente. Seine Berechnung der Stärke des Fussvolkes im ganzen beruht auf der fabelhaften Nachricht über die Zählung mittelst Einpferchung von je 10000 Mann. Hdt. VII, 60; vgl. IV, 87. Die Angabe über ein ähnliches Verfahren des Dareios Kodomannos bei Curt. III, 2, 3 hat keinen selbständigen Quellenwert. Das Fußvolk soll 1700000, die Reiterei 80000 Mann stark gewesen sein. Indem Hdt. dann noch die thrakischen Kontingente hinzurechnet und einen Überschlag über die Stärke des Trosses und der Flottenmannschaften macht, kommt er zu der Gesamtzahl von 5283220 Mann. Hdt. VII, 184-186. Vgl. Isokr. Panath. 49. Ebenso werden die Thermopylen gegen 3 Millionen verteidigt nach dem Epigramme bei Hdt. VII, 228 (vgl. Simonides 91 Bergk PLGr. III4, 450). Vgl. über diese Zahlen namentlich die Bemerkungen Grotes, Gesch. Gr. III<sup>2</sup>, 30 ff.; N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 43 ff.; H. Delbrück, Die Perserkriege 138 ff. (der die Unmöglichkeit derselben anschaulich beleuchtet). - Der rationalisierende Ephoros gab die Stärke des Landheeres bei der Musterung auf über 800000 Mann an (Diod. XI, 3, 7). Dieselbe Zahl hat Ktesias Pers. 23. Vgl. L. Holzapfel, Philol. Anzeiger XII, 21. Bei Iustin II, 10, 18 sind es 700 000 de regno et trecenta milia de auxiliis; unter letztern sind offenbar die Hilfsvölker aus den thrakischen Küstenländern, aus Makedonien und Thessalien gemeint, die bei Hdt. VII, 185 so hoch berechnet werden. Nepos Them. 2, wo dieselbe Quelle wie bei Iustin zugrunde liegt, giebt 700 000 Fustruppen und 400 000 Reiter an. Er hat wohl, in römischen Anschauungen befangen, die auxilia seiner Quelle als Reiter aufgefast. Nur 700000 Krieger bei Isokr. Archid. 100; Panath. 49; Ail. P. H. XIII, 3. Auf Grund der Angabe Hdts., dass nach der Schlacht bei Salamis Mardonios mit 300 000 Mann zurückblieb (Hdt. VIII, 100. 113), während Xerxes mit dem größern Teile des Heeres den Rückzug antrat (Hdt. VIII, 100: τῆς στρατίης απάγων το πολλόν. Athenische Gesandte bei Thuk. I, 73, 5: κατά τάχος τῷ πλέονι τοῦ στρατοῦ ἀνεχώρησε) hat man vielfach die Angaben des Ephoros und Ktesias für im ganzen zutreffend erklärt und die Stärke des Heeres auf 7-800 000 Mann veranschlagt (vgl. E. Curtius, Gr. Gesch. II5, 45; Duncker, VII5, 206, 1). Allein auch für eine solche Masse war in Griechenland weder Raum zum Operieren, noch hätte sie Monate lang verpflegt werden können. Nach Hdt. VIII, 126 wurde Xerxes von Thessalien nach dem Hellespontos von einem eigenen 60 000 Mann starken Corps unter Artabazos begleitet, das dann nach Thessalien wieder zurückkehrte. Hdt. benutzte in diesem Abschnitte augenscheinlich Mitteilungen der Familie des Artabazos und ist gut unterrichtet. Der Marsch dieses Corps würde keinen Sinn gehabt haben, wenn der König ein achtfach stürkerschaften gebildete Heereskörper wurde von einem Perser befehligt, die Kontingente der einzelnen Städte und Stämme hatten ihre einheimischen Führer<sup>1</sup>. An der Spitze des gesamten Fußvolkes mit Ausnahme der von Hydarnes befehligten Garde der Zehntausend standen sechs Oberfeldherren<sup>2</sup>, an der Spitze der ganzen Reiterei zwei Söhne des Datis<sup>3</sup>.

Die Kriegsflotte bestand aus 1207 Trieren 4. Davon hatten die Phönikier zusammen mit den Philisterstäten nicht weniger als 300 gestellt, die Ägyptier 200, die Kyprier 150, die Kilikier, Ionier und Hellespontier je 100. Die besten Schiffe der ganzen Flotte waren die phönikischen, und unter diesen zeichneten sich die sidonischen aus 5. Den Oberbefehl über die Flotte führten vier vornehme Perser, darunter

keres Heer außerdem um sich gehabt hätte. Die Perser haben auch gewiß nicht die Thorheit begangen, Hunderttausende nach Griechenland zu schleppen um sie dann wieder zurückzuziehen, weil sie nicht zu brauchen waren. Daher haben schon Niebuhr, Vortr. über alte Gesch. I, 412 und N. Wecklein, Tradition d. Perserkr. 43 angenommen, dass das Heer des Xerxes nicht viel stärker war als das des Mardonios. Die Stärke des letztern konnten die Griechen ungefähr richtig schätzen, da es lange in ihrem Lande blieb. Natürlich waren sie geneigt, auch dieses Heer für zahlreicher zu halten, als es in Wirklichkeit war. Etwa die Hälfte davon wird mit Hdt. VII, 186 auf den Trofs zu rechnen sein. Hdt. VII, 186 und dazu Delbrück a. a. O. 141. Aus den Angaben Hdts. IX, 15. 65. 70 über den Umfang und die Bestimmung des befestigten Lagers des Mardonios, sowie aus andern Umständen schließt D., daß Xerxes etwa 65-75000 Krieger und einen Trofs von mindestens 100 000 Mann nach Griechenland führte. Doch sind die Grundlagen der Berechnung nicht genügend gesichert und nicht einwandsfrei. Der Trofs ist wohl verhältnismäßig zu hoch veranschlagt. Vgl. Holm, Gr. Gesch. II, 50. Auch H. Welzhofer, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXLV (1892), 156 berechnet auf Grund der Angaben Hdts. über die Dauer des Überganges über die beiden hellespontischen Brücken die Stärke des ganzen Heeres mit Einschlufs des Trosses auf höchstens 150 000 Mann. Nach Hdt. VII, 55 muß man allerdings annehmen. dass der Übergang in zwei Tagen bewerkstelligt wurde, die sieben Tage und sieben Nächte, von denen dann Hdt. VII, 56 redet, sind jedenfalls sagenhaft. Wenn aber W. meint, über eine Brücke hätten an einem Tage nicht mehr als 40 000 Mann herüberziehen können, so ist das in Anbetracht der zweifellos erheblichen Breite der Brücken, der langen Maitage und anderer Umstände nach kompetentem militärischen Urteil durchaus unrichtig.

- 1) Hdt. VII, 81. 96.
- 2) Hdt. VII, 82.
- 3) Hdt. VII, 87-88.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 89; Aisch. Pers. 341. Die Zahl ist glaublich; auch konnten die Kriegsschiffe leicht gezählt werden. Persische Flotten von 600 Kriegsschiffen: S. 575, Anm. 5. H. Welzhofers Zweifel (Jahrb. f. kl. Philol. 1892, Bd. CXLV, S. 158) sind unbegründet. Ephoros rundete die Zahl auf 1200 ab. Diod. XI, 3, 7; Nep. Them. 2; Isokr. Paneg. 93. 97. 118. Vgl. Plat. Nom. III, 699 B.

<sup>5)</sup> Hdt. VII, 96; vgl. 44, 8; 99, 12; 100, 8.

Achaimenes und Ariabignes, zwei Brüder des Königs. Unter ihnen standen an der Spitze der Kontingente die einheimischen Vasallenfürsten <sup>1</sup>. Auf allen Kriegsschiffen befand sich außer der einheimischen Mannschaft eine Anzahl Meder, Perser und Saken als Seesoldaten <sup>2</sup>. Die Zahl der Proviant- und Transportschiffe aller Art soll sich auf dreitausend belaufen haben <sup>3</sup>. Dazu kamen noch die Kontingente der thrakischen Städte und Stämme, die während des Durchzuges mitgenommen wurden <sup>4</sup>.

Von Doriskos aus marschierte das Heer in drei Abteilungen, auf verschiedenen Straßen durch das thrakische Küstenland <sup>5</sup>. Bei Enneahodoi ging Xerxes über den Strymon. In Akanthos trennte sich die Flotte von dem Landheere, lief durch den Athos-Kanal und fuhr nach Umschiffung der Halbinseln Sithonia und Pallene nach Therme, wo sie die Ankunft des Heeres erwartete, das den geraden Weg mitten durch das Land einschlug <sup>6</sup>. Im untern Makedonien hielt der König längere Rast, während eine der drei Heeresabteilungen im pierischen Waldgebirge die Wege zum Übergange nach Thessalien bahnte <sup>7</sup>. Die Hauptmasse des persischen Heeres drang wahrscheinlich über den Volustana-Paß in das Gebiet der Perrhaiber und in die thessalische Ebene ein <sup>8</sup>. Gegen Ende August 480 langte Xerxes bei den Thermopylen an <sup>9</sup>.

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 97-99.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 96. 184.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 97. 184.

Hdt. VII, 185; vgl. 108. 110. 115. Die Stärke derselben ist bei Hdt. weit überschätzt.

<sup>5)</sup> Hdt. VII, 121; vgl. 131.

<sup>6)</sup> Hdt. VII, 114-126.

Hdt. VII, 127. 131: ὁ μὲν δὲ περὶ Πιερίην διέτριβε ἡμέρας συχνάς κτλ.
 Aufbruch von Therme: Hdt. VII, 179. 183.

<sup>8)</sup> Vgl. S. 665, Anm. 3. Die persischen Heerführer mußten sich darüber klar sein, daß sich ihre Massen in dem langen Engwege von Tempe verwickelt und erst nach Wochen hindurchgewunden hätten.

<sup>9)</sup> Was die Zeit betrifft, so fielen nach der Anekdote bei Hdt. VIII, 26 die Kämpfe in den Pylen gerade mit den Olympien zusammen. Man wird dieselbe freilich nicht mit Unger, Philol. XXXIII (1874), 232 zur genauen Feststellung der Chronologie verwerten dürfen, immerhin setzt die Möglichkeit ihrer Entstehung eine ungefähre Gleichzeitigkeit voraus.

Dass die Spiele etwas früher fielen, ergiebt sich aus Hdt. VII, 206. Die Spartaner schickten τους άμφι Λεωνίδην als πρόδρομοι voraus, μετά δέ, Κάρνεια γάρ οφι ην έμποδών, ξμελλον όρτάσαντες και φυλακάς λιπόντες έν τη Σπάριη κατά τάχος βοηθέειν πανδημεί. Ebenso gedachten es ihre peloponnesischen Bündner zu machen, ην γάρ κατά τώντο Όλυμπιας τούτοισι τοῖσι πρήγμασι συμπεσούσα. Beim

Der Pass war nur von einem kleinen Heere unter der Anführung des spartanischen Königs Leonidas besetzt. Es bestand zunächst aus 300 Spartiaten, die von Leonidas aus der Zahl derer, welche Kinder hatten, ausgewählt waren 1. Dazu kamen 1000 Perioiken, je 500 Tegeaten und Mantineer, 120 Orchomenier, 1000 Arkader aus andern Städten und Gauen, 400 Korinthier, 200 Phliasier und 80 Mykenaier. Diesen 4100 peloponnesischen Hopliten 2 schlossen sich 700 Thespier an.

Ausmarsche des Leonidas stand also das Fest der Karneien (vgl. S. 580, Anm. 3) unmittelbar bevor oder hatte bereits begonnen. Wenige Tage nach den Karneien begannen die Olympien, da sie in diesem Jahre in demselben Monat, wie die Karneien gefeiert wurden, d. h. in dem eleiischen Monat Parthenios, der dem Karneios und Metageitnion entsprach. Das Fest schloß mit dem am Vollmondstage dargebrachten Opfer. Vgl. Bd. 13, S. 708, Anm. 4. Vollmond war am 19. August 8 Uhr 41 Minuten. Demnach fanden die damals viertägigen Olympien zwischen dem 16. und 19 (H. Nissen, Rhein. Mus. 1885, Bd. XL, S. 352) oder zwischen dem 17. und 20. August statt. A. Mommsen, Über die Zeit der Olympien (Leipzig 1891), S. 83. Als die Kunde von dem Falle des Leonidas nach der Peloponnesos kam, zogen die Peloponnesier aus ihren Städten eilig nach dem Isthmos (Hdt. VIII, 71: συνδραμόντες έχ τῶν πολίων ἐς τὸν Ἰσθμὸν ἔζοντο), Ολύμπια δὲ καὶ Κάρνεια παροιχώχεε ήδη. In der That müssen damals die Olympien und Karneien schon etwa zehn Tage vorüber gewesen sein. Denn die Athener glaubten, als die eidgenössische Flotte den Rückzug von Artemision antrat, daß die Peloponnesier mit ihrer gesamten Macht in Boiotien ständen, und fühlten sich arg enttäuschtals sie hörten, daß das keineswegs der Fall wäre. Hdt. VIII, 40. Nach der Erklärung der Peloponnesier konnten sie aber deren Ausmarsch vor der Heimkehr von den Olympien nicht erwarten. Über andere Erwägungen, die zu demselben Ergebnisse führen, vgl. Busolt, Jahrb. f. kl. Philol. CXXXV (1887), 43 ff.

Die Kämpfe bei den Thermopylen und Artemision fanden also in den letzten Tagen des August statt. Am dritten Tage nach dem Falle des Leonidas brach der König auf. Er hatte bis Athen etwa 30 geogr. Meilen, die er in 9 bis 10 Tagen zurückgelegt haben muß (vgl. S. 680, Anm. 1). Er war also gegen den 10. September in Athen. Das stimmt mit den Angaben Herodots, daß der König im Frühjahre von Sardeis auf brach, einen Monat am Hellespontos verweilte und nach weitern drei Monaten Attika erreichte. Hdt. VII, 37; VIII, 51. Vgl. noch Unger, Philol. XXXVII (1878), 14; XL (1881), 63 und Jahrb. f. kl. Philol. CXXXVII (1888), 531 [U. setzt die Ankunft noch in den August].

1) Hdt. VII, 205: ἤιε ἐς Θερμοπύλας ἐπιλεξάμενος ἄνδρας τε τοὺς κατεστεῶτας τριηκοσίους καὶ τοῖσι ἐτύγχανον παϊδες ἐόντες. Da Leonidas zu dem Auszuge die 300 besonders auswählte, so können es nicht die 300 als Leibwache des Königs dienenden ἐππεῖς gewesen sein, da diese eine feststehende Truppe bildeten, aus der alljährlich die Ältesten ausschieden. Vgl. Bd. I³, S. 537. Stein⁵ bemerkt mit Recht: "Feststehend war die Zahl dreihundert der erlesenen Truppe, die unter der persönlichen Führung des ausziehenden Königs stand.

2) Nach Hdt. VII, 202 wären es nur 3100 gewesen, da Herodotos nichts von den Perioiken sagt. Allein das Epigramm des Simonides bei Hdt. VII, 228 (Bergk PLGr. III<sup>4</sup>, 450 Simonides, Fragment 91) sagt ἐκ Πελοπονάσου χιλιάδες τέτορες. Damit würde die Angabe des Ephoros (Diod. XI, 4) stimmen, wonach Leonidas

Ferner stellten die Thebaner 400 Mann unter Führung des Leontiades. Nach Herodotos hätte der spartanische König zur Erprobung ihrer Gesinnung von ihnen ein Kontingent gefordert und sie wären widerwillig der Aufforderung nachgekommen 1. Die hellenischen Heerführer entboten auch die Phokier und opuntischen Lokrer zur Verteidigung des Passes, indem sie die Lage als eine keineswegs bedenkliche darstellten und die Ankunft des Bundesheeres, von dem sie nur die Vorhut wären, für jeden Tag in Aussicht stellten. Es stießen infolge dessen zu Leonidas 1000 Phokier und die Lokrer mit ihrem gesamten Heerbanne 2. Erstere erboten sich freiwillig, den Gebirgspfad

mit 300 Spartiaten, 1000 Lakedaimoniern und 3000 Bündnern ausrückte. Auch Isokrates Paneg. 90; Archid. 99 spricht von 1000 Lakedaimoniern. Die Zahlen des Ephoros finden sich ferner bei Ktes. Pers. 25, den Ephoros benutzt haben wird, da noch andere Übereinstimmungen vorkommen. Vgl. L. Holzapfel, Philol. Anzeiger XII, 21. Herodotos dürfte die 1000 Perioiken übersehen haben. Anderer Ansicht ist Ad. Bauer, Jahrb. f. kl. Philol Supplbd. X (1878/9). 297.

- 1) Hdt. VII, 205, 11; vgl. 202, 9. Die Überlieferung, der Herodotos folgt, hat sich offenbar unter dem Einflusse der heftigen Feindschaft zwischen Athen und Theben entwickelt und ist nicht ohne Grund von Plutarchos περί Ήρ. κακ. 31, p. 865 bekämpft worden. Gehässige Erfindung ist höchst wahrscheinlich die Nachricht von der Zurückhaltung der Thebaner durch Leonidas (VII, 222), ferner die von ihrer Übergabe und ihrer Brandmarkung durch die Perser. Leontiades, der Vater des Eurymachos, welcher am Anfange des peloponnesischen Krieges ein höchst einflußreicher Mann war und beim Handstreiche gegen Plataiai eine Hauptrolle spielte (Hdt. VII, 233; Thuk. II, 2 und 5; vgl. [Demosth.] g. Neaira 99), soll allen voran gebrandmarkt worden sein. Vgl. N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 70; Moritz Müller, Gesch. Thebens 40 ff. Nach Plut. περί Ήρ. κακ. 33, p. 867 wäre Leontiades gar nicht Anführer der Thebaner gewesen, sondern Anaxandros ως Αριστοφάνης έχ των κατά ἄρχοντας ύπομνημάτων Ιστόρησε, και Νίκανδρος ό Κολοφώνως. Da die Abfassungszeit dieser Jahrbücher und die Art ihrer Benutzung durch Aristophanes unbekannt ist, so kann man über den Wert dieser Nachricht kein sicheres Urteil fällen. Ephoros (Diod. XI, 4, 7) berichtete, dass die 400 Thebaner από τῆς ἐτέρας μερίδος, also nicht von der medisch gesinnten Oligarchie gewesen wären. Leontiades gehörte aber ohne Zweifel zu den Oligarchen. Vgl. S. 659, Anm. 5.
- 2) Hdt. VII, 203: ὡς αὐτοὶ μὲν ἥκοιεν πρόδρομοι τῶν ἄλλων, οἱ δὲ λοιποὶ τῶν συμμάχων προσδόκιμοι πὰσαν εἶεν ἡμέρην κτλ. Ephoros giebt die Stärke der Lokrer auf 1000 Mann an und läſst auſserdem 1000 Malier zu Leonidas stoſsen (Diod. XI, 4, 7), aber bei Paus. X, 20, 2 wird die Zahl der wafſenſäĥigen Lokrer auf 6000 geschätzt. Diese Liste muſs auch Ktesias gehabt haben. L. Holzapſel, Philol. Anzeiger XII, 21. Da die Malier zu den μηδίζοντες gehörten (Hdt. VII, 132) und durch die Thermopylen-Stellung nicht gedeckt wurden, so ist die Angabe überaus unwahrscheinlich. Ebenso wenig Wert hat (Demosth.) g. Neaira 85, wo es heiſst, daſs auch ein Teil der Plataier sich am Kampſe beteiligt und mit Leonidas umgekommen wäre. Das Schweigen Herodots beweist hier genug, und

Anopaia su bewachen, der vom Asopos über den Karren des Geberges

Als die Massen des Perserheeres anrückten. Abang Die Palhellenischen Lager der Mut. Man beriet über den Abang Die Palponnesier drangen darauf, nach dem Isthmes zurückungen wuße
die Phokier und Lokrer nicht wenig aufgebracht wuren. Les in
sehlaß zu bleiben und Boten abzuschicken, welche die Stadte zur Absendung von Verstärkungen auffordern sollten, da seine Streetkraite zu
gering würen, um den Pals zu halten?

Herndotos erzihit, daß die Spartaner den Lesmidas mit siner Schar vorausgeschickt hätten, um die Bundesgenossen einemidie nun Ausrücken zu veraulassen und zu verhindern, daß sie medisch gesinnt würden, wenn sie hörten, daß ihr Vorort zigerte. Sie würzen fürzeh die Karneien verhindert worden, mit ihrem ganzen Heschaume ins Feld zu ziehen, hätten aber beabsichtigt, nach dem Feste eilemis dem Lesnidas zuhilte zu ziehen und nicht geglaubt, daß der Karnei hei der Thermoppien so rasch entschieden werden würde. Ebenso hätten es auch die Bundesgenossen zu thun gedacht, denn es würzen in diese Zeit die Olympien gefallen?

Diese Erzählung zeigt die Lakedaimonier vom besten Willen beseelt und ist sichtlich bemüht, hauptsüchlich die Bundesgen sen für die Katastrophe verantwortlich zu machen. Sie trägt das Genetige einer durch die spartanische Regierung verbreiteten Durstellung.

außerdem befanden sich die Plataier an Bord der athenischen Schiffe (Bit. VIII, 1).

<sup>1)</sup> Hôt. VII, 216-217. Die Griechen erfuhren von dem Pfinie erst bei her Ankunft in den Thermoppien durch Trachinier (Hit. VII. 175). Vgd. über den Pfind noch Pint. Cato maior 13; Liv. 36, 18 und die S. 668, Ann. 7 angeführte Reiselitteratur.

<sup>2)</sup> Helt VII., 207. Diese Thatsache beweist die Uurichtigksit der Angabe des Ephorus (Diod. XI, 4, 2), das Leonidas trotz der Vorstellung der Ephorus nicht mehr als 1000 Lakedaimonier mitgenommen hätte, weil er von vornherein entschlossen gewesen wäre, für das Vaterland zu sterben. Es hängt diese Relation mit dem Orakel zusammen, das Sparta zugrunde geben oder einem König verlieren würde. Hdt. VII., 202. Der Spruch ist aber ein vaticinium post eventum. Vgl. 8. 661, Anm. 4 und Ad. Bauer, Jahrb. f. kl. Phil. Supplied. X (1878/9), 226. Obwohl u. a. E. Curtius, Gr. Gesch. II<sup>3</sup>, 828, 34 und Welzhoter, Jahrb. f. kl. Philol. CXLV (1892), 662 diese Überlieferung im wesentlichen für geschichtlich halten, so ist sie doch angenscheinlich nur vom Ephorat in Umlauf gesetzt worden, um die Verantwortlichkeit für die Katastrophe dem Könige selbst zuzuschieben. Vgl. Busolt, Die Lakedaimonier I, 420 und 430.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 206.

<sup>4)</sup> Die Bundesgenossen schoben die Olympien, welche die Spartaner selbs

Karneien waren wohl für die Lakedaimonier ein ebenso erwünschter Vorwand, wie es die Olympien ohne Frage für die übrigen Peloponnesier waren. Von vornherein waren die Lakedaimonier und ihre Bundesgenossen darauf bedacht, ihre Mannschaften in der Peloponnesos zur Verteidigung des Isthmos zusammenzuhalten <sup>1</sup>. Da aber die spartanische Regierung genötigt war, auf die Athener, ohne deren Flotte der Isthmos unhaltbar gewesen wäre, Rücksicht zu nehmen, so konnte sie das Einfallsthor nach Mittelhellas nicht ohne weiteres preisgeben und mußte wenigstens anscheinend guten Willen zeigen <sup>2</sup>. Das Ephorat wird von vornherein entschlossen gewesen sein, sich mit möglichst geringen Streitkräften bei den Thermopylen zu engagieren. Und wenngleich die Möglichkeit nicht ausgeschlossen war, daß Leonidas die Stellung hielt, so wurde er doch im Grunde auf einen verlorenen Posten gestellt und mit seiner Schar vom Ephorat den Interessen der peloponnesischen Politik Spartas geopfert <sup>3</sup>.

Die Flotte der Eidgenossen hatte dagegen zum größten Teil

nicht als Hindernis betrachtet hatten, als ihr κώλυμα vor. Der Bericht hat sichtlich eine offizielle Färbung. Vgl. K. W. Nitzsch, Rhein. Mus. XXXVII (1872), 248 und 252 ff.

<sup>1)</sup> Die Karneien können schwerlich die Lakedaimonier gehindert haben, ein stärkeres Heer nach den Thermopylen zu schicken, denn wenn überhaupt ein Corps ins Feld rücken konnte, so hing doch am Ende die Bestimmung der Stärke derselben von den Bebörden ab, mochten auch immerhin dem Ausrücken des ganzen Heerbannes religiöse Bedenken entgegenstehen. Daß die Lakedaimonier bei ihren Kriegsoperationen ernste Rücksichten auf die Karneien nahmen, ist nicht zu bezweifeln (vgl. S. 580, Anm. 3 und 4), ebenso steht es aber auch fest, daß es Mittel und Wege gab, die Festzeiten zu politischen Zwecken zu mißbrauchen. Vgl. Thuk. V, 54; Xen. Hell. IV, 7, 2; V, 1, 29; 3, 27. Vgl. auch die Außerung von Lys g. Erat. 59 und Ad. Holm, Gr. Gesch. II, 57. Die Außstellung der gesamten Flotte wurde, wie Nitzsch a. a. O. 252 betont, durch die Feste nicht verzögert. Freilich befanden sich auf dem lakonischen Geschwader nur sehr wenige Spartiaten.

Als sich die Flotte nach Artemision zurückzog, glaubten die Athener in der That, daß die gesamte Macht der Peloponnesier bereits in Boiotien stände. Hdt. VIII, 40.

<sup>3)</sup> Vgl. Busolt, Die Lakedaimonier I, 419 ff.; Duncker VIIs, 254. Nach Hdt. VIII, 40 erfuhren die Athener nach der Schlacht bei Artemision, als sie die Peloponnesier in Boiotien zu finden dachten, τον Ἰσθμον αὐτοὺς τειχέοντας, ὡς τὴν Πελοπόννησον περὶ πλείστον τε ποιενμένους περιεῖναι καὶ ταύτην ἔχοντας ἐν φυλακῆ, τὰ ἄλλα δὲ ἀπιέναι. Man darf jedoch die lakedaimonische Politik nicht einseitig verurteilen. Die Lakedaimonier hatten nicht nur mit der Feindschaft der Argeier, sondern auch mit der Stimmung ihrer Bundesgenossen zu rechnen, die zu außerpeloponnesischen Feldzügen widerwillig ihre Kontingente stellten oder gar der Heeresfolge sich ganz entzogen. Vgl. Busolt, Die Lakedaimonier I, 416; Volquardsen, Burs. Jahresb. 1879 III, 83.

rechtzeitig Stellung genommen. Es lagen bei Artemision unter dem Oberbefehl des Spartiaten Eurybiades 271 Trieren und 9 Pentekonteren. Die Athener waren, einem von Themistokles seinen Plänen gemäß ausgelegten und vielleicht auch vermitteltem Spruche des delphisehen Orakels folgend, mit ihrer gesamten Mannschaft an Bord gegangen. Ihre 147 Trieren, von denen sie 127 selbst bemannt, 20 den Chalkidiern zur Bemannung übergeben hatten, bildeten von vorneherein die größere Hälfte der ganzen Flotte. Auch die Plataier nahmen, obwohl des Seewesens unkundig, an der Bemannung teil, natürlich als Epibaten. Die Korinthier hatten 40 Schiffe gestellt, die Megarier 20, die Aigineten 18, die Lakedaimonier 10 2. Dazu stießen dann nach Beginn der Seekämpfe noch weitere 53 athenische Trieren 3. Die übrigen Schiffe der Eidgenossen sammelten sich in dem troizenischen Hafen Pogon 4.

Das erste Gefecht zwischen Persern und Hellenen fand zur See statt. Zehn von Therme zur Untersuchung des Fahrwassers abgesandte sidonische Schiffe stießen unweit der Peneios-Mündung auf drei hellenische Wachtschiffe, von denen zwei genommen wurden, während das dritte, ein attisches, den Strand erreichte, so daß die Mannschaft sich retten konnte <sup>5</sup>. Die Nachricht von diesem Gefecht machte auf die hellenischen Flottenführer einen so deprimierenden Eindruck, daß sie unter Zurücklassung von Spähern ihre Stellung aufgaben und nach Chalkis zurückfuhren, um den Euripos zu bewachen.

Am zwölften Tage nach dem Aufbruche des Landheeres ging die persische Flotte von Therme in See und gelangte unter günstigem Winde den ganzen Tag über segelnd, am Abend nach der magnesischen Küste, wo sie zwischen der Stadt Kasthanaia und dem

Hdt. VII, 140-144. Vgl. S. 661, Anm. 4. Duncker VII<sup>5</sup>, 223, 1 hat bemerkt, dass die Orakel erst nach dem Rückzuge von Tempe erteilt worden wären, weil sonst die Athener gewiss ebenso wenig, wie nach den Thermopylen nach Thessalien ein Kontingent geschickt bätten.

<sup>2)</sup> Hdt, VIII, 1—2; vgl. 42, 6. Da die einst seemächtigen Chalkidier keine eigenen Kriegsschiffe besaßen, so hatten sie wohl im Jahre 506 (vgl. S. 443) ihre Schiffe ausliefern müssen. Über die Unselbständigkeit des Eurybiades, der bald den Peloponnesiern, bald dem Themistokles folgte, und die durch den fortwährenden Widerstreit der athenischen und peloponnesischen Interessen bedingte Schwierigkeit seiner Stellung vgl. Busolt, Die Lakedaimonier I, 430. Ephoros übertreibt den Einfluß des Themistokles, dem alle bereitwillig gehorcht haben sollen. Diod. XI, 12, 5. Vgl. auch Isokr. Panath. 51.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 14.

<sup>4)</sup> Hdt. VIII, 42. Vgl. E. Curtius, Peloponnesos II, 444.

<sup>5)</sup> Hdt. VII, 179-182; VIII, 92.

Gestade von Sepias vor Anker ging. Die Perser waren genötigt, ihre Schiffe in acht mit der Küste parallelen Reihen hinter einander zu verankern, da der schmale Strand der hafenlosen Felsenküste zur Aufnahme der großen Flotte keinen genügenden Raum bot. Nur die erste Reihe war unmittelbar am Strande befestigt 1. Am frühen Morgen erhob sich nach heiterm, windstillen Wetter ein gewaltiger Nordoststurm, den die Bewohner der dortigen Küste Hellespontias nannten 2. Diejenigen Schiffsführer, welche noch zeitig genug die Gefahr bemerkten und einen Platz am Gestade fanden, konnten ihre Fahrzeuge aufs Land ziehen und retten, aber hunderte von Schiffen, darunter auch viele Kriegsschiffe, wurden an die Felsen geworfen und gingen mit der Mannschaft zugrunde. Als sich endlich am vierten Tage der Sturm legte, war die ganze Küste von Meliboia bis Sepias mit Trümmern bedeckt 3.

Die Hellenen brachten auf die Nachricht von der Katastrophe dem Poseidon Soter ein Dankopfer dar und fuhren eiligst nach Artemision zurück. Sie hielten die Verluste des Feindes für größer, als sie in Wirklichkeit waren und erwarteten, daß ihnen nur wenige Schiffe entgegenfahren würden 4. Indessen das Gros der persischen Flotte hatte sich gerettet und umschiffte, nachdem der Sturm vorüber war, die Spitze von Magnesia, um sich bei Aphetai an der Einfahrt in den pagasäischen Meerbusen vor Anker zu legen 5. Dabei gerieten 15 Schiffe, welche eine Strecke weit zurückgeblieben waren, unter die griechische Flotte und wurden mit leichter Mühe genommen 6.

Als die Flotte bei Aphetai anlangte, befand sich Xerxes mit dem Landheere bereits am dritten Tage im Lande der Malier und lagerte im Gebiete von Trachis vor den Thermopylen. Er hatte die Strecke

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 188; vgl. Strab. IX, 443.

<sup>2)</sup> Hdt. a. a. O.; vgl. 189; VI, 44; Plin. II, 121.

<sup>3)</sup> Kdt. VII, 189—191. Nach den niedrigsten Angaben sollen außer einer unzählbaren Menge von Last- und Transportschiffen nicht weniger als 400 Kriegsschiffe zugrunde gegangen sein. Hdt. VII, 190. Bei der Umsegelung Euboias gingen weitere 200 unter. Hdt. VIII, 7—8. Dann aber läßt Hdt. VII, 236 den Achaimenes nach den Schlachten bei Artemision sagen, daß 400 Trieren Schiffbruch erlitten hätten. Nach Ephoros (Diod. XI, 12, 3) gingen nur 300 Schiffe unter. Daß die Verluste jedenfalls sehr beträchtlich waren, zeigt die Thatsache, daß von den zwölf paphischen Schiffen nur ein einziges übrig blieb. Hdt. VII, 195.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 192; VIII, 4.

<sup>5)</sup> Hdt. VII, 193. Vgl. Strab. IX, 436; Hellanikos 35, Müller I, 49 (Steph. Byz. v. 'Αφεταί); Pherekydes 67, Müller I, 88 (Ps. Apollod. I, 9, 19).

<sup>6)</sup> Hdt. VII, 194-195.

von Therme an in etwa vierzehn Tagen zurückgelegt. Das griechische Heer stand im Passe hinter der wiederhergestellten Mauer. Vier Tage lang wartete Xerxes in der Hoffnung, daß die Hellemen den Paß ohne Kampf räumen würden?, am fünften ließ er die Meder und Kissier zum Angriffe vorgehen. Sie wurden jedoch unter großen Verlusten zurückgeschlagen, ebenso andere Heerhaufen, welche nachtückten? Auch die persischen Garden, die "zehntausend Unsterblichen", mußten nach blutigem Kampfe weichen. Denn im Handgemenge waren die hellenischen Hopliten nicht nur durch ihre Bewaffnung dem leichten persischen Fußvolke weit überlegen, sondern auch durch taktische Übung. Sie kämpften in geschlossener Reihe, während die Perser in ungeordneten Haufen fochten. Ihre numerische

Hdt. VII, 196. Dass Xerxes 14 Tage für den Marsch von Therme his zu den Thermopylen brauchte, ergiebt sich aus den Angaben bei Hdt. VIII, 183, 188.
 192-194. 196; VIII, 6.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 210. Xerres war gewiss nicht in seinem Hochmute so verblendet. dals er im Zorne darüber, dals die Hellenen avanteig unt afterdig die yngenigeren blieben, die Meder und Kissier abschiekte έντειλάμενος σφέας ζωγφήσαντας άγειν ές δψιν τήν έωντου. Es lag klar vor Angen, daß die hellenische Stellung durch einen Frontangriff nicht leicht zu nehmen war, wenn die Verteidiger auch nur einigermaßen stand hielten. Vgl. Grote, Gesch. Gr. III2, 70; Duncker VII2, 243. Nach Diod. XI, 5 (Ephoros) liefs der König die Hellenen auffordern, die Waffen niederzulegen, in ihre Städte zurückzukehren und Bundesgenossen der Perser zu sein. Wenn sie das thäten, so würde er ihnen ein größeres umd besseres Land geben, als sie jetzt besäßen. Augenscheinlich hat Ephoros zu dieser Bereicherung der Darstellung Herodots nur die Botschaft des Mardonios an die Athener (Hdt. VIII, 140) benutzt. Über die Umgestaltung des herodotischen, wohl auf die Nachkommen des Demaratos zurückgehenden Berichtes über dessen Unterredung mit Xerxes vgl. Ad. Bauer, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. X (1878/9), 298. H. Welzhofer, Jahrb. f. kl. Philol. CXLV (1892), 664 verkennt völlig den Charakter der Überlieferung und der königlichen Herrschaft, wenn er glaubt, der König hätte wirklich "nicht Unterwerfung, sondern Friede und Bundesgenossenschaft verlangt und überdies eine große Belohnung angeboten". Nach W. schob der König deshalb vier Tage lang den Angriff auf, weil er "aufrichtige Zuneigung zum griechischen Wesen" hatte und "auch jetzt noch den Griechen den Weg zum Frieden zeigen wollte". Richtiger charakterisiert Nöldeke, Aufsätze zur persischen Geschichte (Berlin 1887), 46 den Xerxes als "einen ganz gewöhnlichen persischen Despoten". Das "Neue" in den Ausführungen Ws. über die Schlacht in den Thermopylen besteht in höchst zweifelhaften Ergebnissen, die durch eine grundsätzliche Reaktion gegen die griechische Überlieferung gewonnen sind.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 210. Die Zusätze und Abänderungen des Ephoros (Died. XI, 6-7) sind ohne historischen Wert. Die Mache tritt überall deutlich hervor. Bauer a. a. O. 299. Selbst scheinbar unverfängliche Auguben sind unter diesen Umständen verdächtig.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 83.

Überlegenheit konnten letztere in dem Engpasse nicht zur Geltung bringen 1.

Am nächsten Tage erneuerten die Perser ihre Angriffe in der Meinung, daß die bisherigen Kämpfe das kleine hellenische Heer stark mitgenommen und erschüttert hätten. Allein sie stießen auf denselben geordneten und energischen Widerstand und kämpften mit keinem bessern Erfolge als am vorhergehenden Tage<sup>2</sup>.

An denselben Tagen begannen auch die Seekämpfe3. Als

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 211. Über die persische Bewaffnung vgl. S. 591, Ann. 1. Mangel an taktischer Ordnung: Hdt. VII, 210; VIII, 86; IX, 62. Ausführung der Angaben Herodots bei Diod XI, 7, 3-4.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 200. Da schon am vorhergehenden Tage die Kerntruppe der Zehntausend im Gefecht gewesen war, so läst Ephoros, um eine Steigerung des Effekts zu erzielen, den König aus allen seinen Völkern die Tapfersten auswählen. Die Schilderung des Kampfes selbst bewegt sich in dem üblichen Phrasenwerk. Diod. XI, 8, 1—4.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 15: συνέπιπτε δε ώστε τὰς αὐτὰς ἡμέρας τάς τε ναυμαχίας γίνεσθαι ταύτας και τάς πεζομαχίας τάς έν Θερμοπύλησι. Nach Herodotos ergiebt sich folgende Reihe von Ereignissen: Nach dem Abmarsche des Königs von Therme blieb die Flotte elf Tage liegen, fuhr am zwölften Tage früh ab und erreichte am Abend die magnesische Küste zwischen Kasthanaia und Sepias (Hdt. VII, 183). Am Morgen des 13. Ausbruch des Sturmes, der drei Tage hindurch (den 13ten, 14ten und 15ten) anhielt. Am vierten Tage (den 16ten) hörte der Sturm auf, die Flotte ging in See (Hdt. VII, 188-191) und kam zeitig am Nachmittage in Aphetai gegenüber Artemision an. Hdt. VIII, 6. Xerxes stand bei der Ankunft der Flotte bereits am dritten Tage im Lande der Malier (Hdt. VII, 196), war also am 14. Tage seit dem Aufbruche von Therme daselbst angelangt. Am fünften Tage nach seiner Ankunft, also am 18ten, erfolgte der erste Angriff auf die Thermopylen (Hdt. VII, 210), am 19ten der zweite und am 20ten der Untergang des Leonidas. An denselben Tagen wurde nach Hdt, a. a. O. bei Artemision gekämpft. Die Flottenführer hatten nach dem dritten Treffen den Rückzug beschlossen und trafen die Vorbereitungen dazu, als am Abend, nachdem bereits zur Täuschung des Feindes Lagerfeuer angezündet waren, das bei den Thermopylen stationierte Schiff eintraf und die Katastrophe meldete. Hdt. VIII, 19-21. Da nach dem ganzen Zusammenhange der Ereignisse (vgl. auch Hdt. VIII, 15: τρίτη τη ἡμέρα ×τλ.) bei Artemision an drei auf einander folgenden Tagen gekämpft wurde, so müssen die Flotten vom Nachmittag des 16ten bis gegen Abend des 18. Tages einander gegenüber gelegen haben, obwohl man aus Hdt. VIII, 6 schließen könnte, dass das erste Gefecht schon am Abend des 16ten stattfand. Die persische Flotte bedurfte nach dem Sturme einer taktischen Reorganisation, es wurde eine Musterung veranstaltet (Hdt. VIII, 7), nachdem 200 aus der ganzen Flotte erlesene Schiffe zur Verlegung des Rückzuges um Euboia herum geschickt waren. Das konnte alles nicht im Laufe einiger Nachmittagsstunden eben nach der Ankunft geschehen. Dazu kommt noch ein Umstand. Das Umgehungsgeschwader wurde in der dem ersten Gefecht folgenden Nacht vom Sturme überrascht und zwar zauf τὰ Κοίλα τῆς Εὐβοίης (Hdt. VIII, 12-13), d. h. bereits westlich vom Kap Ge-

die persischen Schiffe bei Aphetai vor Anker gingen, wollten, wie Herodotos erzählt, Eurybiades und andere Flottenführer, namentlich der Korinthier Adeimantos, unter dem Eindrucke des Anblickes der mächtigen Flotte, von der sie nur geringe Überreste zu sehen erwarteten, abermals den Rückzug antreten. Die Euboier baten jedoch, die Ausführung desselben auf kurze Zeit aufzuschieben, damit sie wenigstens ihre Familien und fahrende Habe in Sicherheit bringen könnten. Themistokles nahm sich ihrer energisch an und setzte es durch, daß die Flotte blieb 1. Sie geriet aber dadurch in Gefahr, die Rückzugslinie zu verlieren. Denn die Perser sandten ein erlesenes Geschwader von zweihundert Trieren ab, welches um Euboia herumfahren und in den Euripos einlaufen sollte. Die persischen Admirale wollten erst

raistos (vgl. S. 683, Anm. 3). Das Gesehwader hatte den Umweg um Skiathos gemacht und somit von Aphetai über 30 geographische Meilen zurückgelegt. Es wäre das unmöglich gewesen, wenn das Geschwader erst am Nachmittag des 16½ ausgefahren und schon in der darauffolgenden Nacht (16½ auf 17½ vom Unwetter ereilt wäre. Ein längeres Gegenüberliegen der Flotten ergab sieh aus den beiderseitigen Dispositionen. Die Perser wollten sieh erst reorganisieren und die Meldung von der Umgehung abwarten, bevor sie zum Angriffe vorgingen. Die Hellenen gedachten offenbar den Angriff abzuwarten (vgl. Hdt. VIII, 9; Diod XI, 12, 5) und erst als sie Kunde von der beabsichtigten Umgehung erhielten, zurückzugehen, dann aber noch am Abend einen Vorstoß zu wagen. Die Ausführung des in der Nacht beabsichtigten Rückzuges wurde infolge des Sturmes aufgeschoben. Die Aussendung des Umgehungsgeschwaders wird etwa bei Tagesanbruch des 18. Tages erfolgt sein, das erste Seegefecht fand am Abend dieses Tages statt.

1) Hdt. VIII, 4-5. Bedenken gegen die Erzählung Herodots bei Beloch, Gr. Gesch. I, 372, Anm. 3, der mit Recht geltend macht, das Eurybiades die Stellung bei Artemision mit allen Kräften halten mußte, so lange Leouidas in den Thermopylen stand. Die Euboier sollen sich die Fürsprache des Themistokles mit dreifsig Talenten erkauft haben. Acht Talente hätte dieser zur Bestechung des Eurybiades und Adeimantos verwandt, den Rest aber für sich behalten. Herodotos erzählt die Geschichte als Thatsache, nicht aus Bosheit (Plut. nepi Ho. zur. 34). sondern weil er sie hörte und an ihrer Wahrheit nicht zweifelte. Est ist indessen augenscheinlich eine böswillige, von den Feinden des Themistokles verbreitete Erfindung. Vgl. Bauer, Themistokles 25; Duncker VIIs, 239, 2. Bei Plut. Them. 7 liegt der Bericht Herodots in einer Überarbeitung vor, die auch den Namen des Agenten der Euboier (Pelagon) kannte. Vermutlich benutzte an dieser Stelle Plutarchos den Ephoros, obwohl er Herodotos (aber anscheinend nur aus dem Gedächtnisse), citiert. Vgl. M. Mohr a. a. O. 28; Albracht a. a. O. 32. Ad. Schmidt, Perikl. Zeit. II, 136 sucht natürlich die Übereinstimmungen zwischen Plut. und Hdt. auf gemeinsame Benutzung des Stesimbrotos zurückzuführen. Wie die Erzählung Herodots von spätern Autoren weiter ausgesponnen und mit Detail versetzt wurde, zeigt die Bestechungsgeschichte des Trierarchen Architeles, von der nach Plut. Them. 7 Phainias berichtete. Vgl. Bauer, Themistokles 134.

dann angreifen, wenn ihnen ein Zeichen die Ankunft des Geschwaders an Ort und Stelle gemeldet hätte.

Als die Eidgenossen durch einen Überläufer, Skyllias aus Skione, die Absendung des Umgehungsgeschwaders erfuhren, beschlossen sie, den Tag über, an dem die Meldung einlief, noch im Schiffslager zu bleiben, um Mitternacht aber aufzubrechen und dem Umgehungsgeschwader entgegenzufahren 1. Dann änderten sie ihren Beschluß insoweit, als sie noch am späten Nachmittage zur Erprobung der Kampfesweise des Feindes einen Angriff machten. Die hellenischen Schiffe nahmen eine kreisförmige Aufstellung, bei der die Schiffshinterteile nach der Mitte zusammengedrängt waren, während die Vorderteile strahlenförmig nach außen standen. Den Persern kam der Angriff ganz unerwartet, so dass es den Hellenen zunächst gelang, dreissig feindliche Schiffe zu nehmen. Dann kam das Gefecht zum Stehen und wogte unentschieden hin und her, bis die Dunkelheit die Kämpfenden trennte 2. Nachts zog ein furchtbares Unwetter herauf, das bis zum Morgen anhielt. Die hellenische Flotte war durch die Küste gegen den von Süden her wehenden Sturm geschützt, der die Leichen und Schiffstrümmer gegen Aphetai hintrieb und die Perser nicht wenig be-Schlimmer erging es dem zur Umgehung bestimmten Geschwader, das auf der Fahrt an der klippenreichen Südwestküste Euboias vom Sturme überfallen und angeblich total vernichtet wurde 3.

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 7—9. Die Darstellung Herodots ist hier nicht ganz klar. Vgl. Duncker VII<sup>5</sup>, 241, 2. Die Absendung des Umgehungsgeschwaders hält Beloch, Gr. Gesch. I, S. 372, Anm. 3 für ungeschichtlich. Über das von den Amphiktyonen in Delphi aufgestellte Standbild des Skyllias vgl. Paus. X, 19, 1. Vgl. noch über die sich an ihn knüpfenden Legenden Hauvette, Rev. d. philol. littérature et d'histoire ancienne X (1886), 132 ff.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 9. Eine kreisförmige Aufstellung formierte die schwerfällige peloponnesische Flotte gegen die beweglichern attischen Trieren im Seetreffen bei Patrai im Jahre 429. Vgl. Thuk. II, 83–84. Bei Artemision wurde das Manöver unter denselben Umständen angewandt. Herodotos bezeichnet die königlichen Schiffe als ἄμεινον πλεούσας (Hdt. VIII, 10, 7) und zwar mit Recht. Vgl. Hdt. VII, 179–180. Namentlich hatten die phönikischen Schiffe eine besser geübte und stärkere Bemannung; auch werden sie in der Bauart die hellenischen übertroffen haben, da man in Hellas erst vor kurzem eine größere Zahl von Trieren zu bauen begonnen hatte. Vgl. Hdt. VIII, 60, 13. — Nach Ephoros (Diod. XI, 12, 5) bestimmte Themistokles die Flottenführer zum Angriffe. Das ist nicht unwahrscheinlich, allein Ephoros hat in seinem Berichte über die Schlacht nur Herodotos benutzt und mit eigenen Zuthaten bereichert. Themistokles that nach ihm überhaupt alles. Vgl. Bauer, Jahrb. f. kl. Philol Supplbd. X (1878/9), 303.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 12-13. Die Katastrophe erfolgte nach Hdt. κατά τά Κοϊλα τῆς

Im Laufe des nächsten Tages traf bei der hellenischen Flotte eine Verstärkung von dreiundfünfzig athenischen Trieren ein, und zugleich wurde der Untergang des Umgehungsgeschwaders bekannt. Dadurch ermutigt, machten die Hellenen wiederum in später Nachmittagsstunde einen Angriff. Sie fielen über die kilikischen Schiffe her und brachten ihnen schwere Verluste bei. Beim Einbruche der Nacht kehrten sie nach Artemision zurück 1.

Am nächsten Tage, dem dritten der Seekämpfe, gingen die Perser selbst zum Angriffe über und fuhren um Mittag gegen die hellenische Flotte heran, die sie in einer halbmondförmigen Linie umfaßten. Es entwickelte sich ein heftiges Gefecht, aber es kam zu keiner Entscheidung. Die Hellenen hatten zwar geringere Verluste als ihre Gegner, blieben auch im Besitze der Leichen und Schiffstrümmer, waren aber ebenfalls hart mitgenommen worden. Die Hälfte der athenischen Schiffe hatte Beschädigungen erlitten <sup>2</sup>.

Unter diesen Umständen entschlossen sich die hellenischen Flottenführer zum Rückzuge. Als bereits die Lagerfeuer angezündet waren, um dem Feinde die Absicht des Rückzuges zu verbergen, überbrachte die bei den Thermopylen stationierte attische Triere die Nachricht von dem Untergange des Leonidas. Ohne weitern Aufschub zog sich nun die Flotte durch den Euripos nach dem saronischen Golfe zurück<sup>3</sup>.

Als Leonidas auch am zweiten Tage den Pass behauptet hatte, und man im persischen Kriegsrate zur Überzeugung kam, dass die Thermopylen durch blosse Sturmangriffe nicht zu nehmen wären, scheint der thessalische Fürst Thorax dem Könige zu einer Umgehung

Eυβοίης. Es ist das die Küste von Geraistos bis zur Höhe von Rhamnus in Attika. Vgl. Strab. X, 445; Liv. 31, 47; Val. Max. I, 8, 10.

Hdt. VIII, 14 redet von der Vernichtung der (100: Hdt. VII, 91) kilikischen Schiffe. Das ist schwerlich wörtlich zu nehmen.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 15—18. Ephoros hält sich an Hdt., bezeichnet jedoch nicht die Ägyptier, sondern die Sidonier als diejenigen, welche sich auf persischer Seite am meisten hervorgethan hätten (Diod. XI, 13, 2), wahrscheinlich, weil er bei Hdt. wiederholt gelesen hatte, dass die sidonischen Schiffe am besten gewesen wären. Vgl. Ad. Bauer, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. X (1878/9), 304. Über die Tapferkeit der Athener bei Artemision und ihre Verdienste um die Freiheit von Hellas vgl. Pindar. Dithyramb. Frgm. 77 Bergk PLGr. I<sup>4</sup>, 397; Aristoph. Lysistr. 1250 ff.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 19-22. Über die von Themistokles an die Ionier durch Steininschriften gerichtete Aufforderung vom Könige abzufallen, vgl. noch Plut. Them. 9 nach Ephoros (vgl. Iustin II, 12, 2), der seinerseits Herodotos benutzt hat Vgl. L. Holzapfel, Unters. über die Darst. d. griech. Gesch. bei Ephoros u. s. w. 63; Ad. Bauer, Themistokles 115.

auf dem Gebirgspfade Anopaia geraten zu haben. Herodotos bezeichnet den Malier Epialtes als Verräter und Führer des persischen Umgehungscorps und verwirft eine andere Überlieferung, der zufolge Onatas aus Karystos und Korydallos aus Antikyra die Schuldigen gewesen wären, denn die Pylagoren, die das Genaueste darüber erkundet, hätten nicht auf diese, sondern auf Epialtes einen Kopfpreis ausgesetzt. Nach Ktesias wären zwei Trachinier die Führer gewesen <sup>1</sup>.

Sobald es dunkel geworden war, begann Hydarnes an der Spitze der "Zehntausend" mit dem Anstieg<sup>2</sup>. Dichte Eichenwälder entzogen die Perser den Blicken der Hellenen<sup>3</sup>. Beim Anbruche der Morgenröte waren sie unbemerkt auf der Höhe des Gebirges angelangt, wo tausend phokische Hopliten Wache hielten. Das Geräusch der niedergetretenen Blätter machte die Phokier aufmerksam, sie legten die Rüstungen an, hielten aber nicht stand, sondern flohen, als sie von zahlreichen Geschossen überschüttet wurden, nach dem Gipfel des Kallidromos-Gebirges. Ungehindert konnten die Perser eiligst ihren Marsch bergabwärts antreten.

Leonidas war schon in der Nacht durch Überläufer von der Umgehung benachrichtigt worden 4. Als der Tag anbrach, kamen die auf den Höhen verteilten Späher herabgelaufen und bestätigten die Meldung. Es fand darauf ein Kriegsrat statt, in dem die Meinungen geteilt waren; die einen wollten abziehen, die andern bleiben. Schließ-

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 213—214. Auf Epialtes blieb der Ruf des Verräters haften. Vgl. Ephoros (Diod. XI, 8, 4—5; Polyain. VII, 15, 5); Paus. I, 4, 2 u. a. St. N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 52 hat darauf hingewiesen, daß es gar keines besondern Verräters bedurfte, da der Bergpfad kein Geheimnis, vielmehr den Maliern und Thessalern bekannt war. Vgl. Hdt. VII, 215. Die Hellenen hatten auch von vornherein die Möglichkeit einer Umgehung ins Auge gefaßt, und diese gelang hauptsächlich infolge der Nachlässigkeit und schlechten Haltung der Phokier. Aber die Umgehungskolonne bedurfte doch eines Führers. Da die Thessaler den Pfad kannten, so ist die Angabe bei Ktes. 24 beachtenswert, daß Thorax und Demaratos auf die Notwendigkeit einer Umgehung aufmerksam gemacht hätten.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 215, 3: ὀρμέατο περὶ λύχνων ἀφὰς ἐχ τοῦ στρατοπέδου. Ephoros übersah, daſs das Corps des Hydarnes aus den "Zehntausend" bestand und verstärkte es nach eigenem Befinden auf 20000 Mann. Vgl. Diod. XI, 8, 5; Polyain. VII, 15, 5.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 218.

<sup>4)</sup> Bei Hdt. VII, 219 spricht nur allgemein von Überläufern. Ephoros erzählte, daß der Kymaier Tyrastiadas diese Nachricht überbracht hätte (Diod XI, 8, 5) und gab dann ein Hauptstück seiner Phantasie, die Darstellung des nächtlichen Ausfalles der Spartaner und Thespier, bei dem sie bis zum Zelte des Xerxes vordrangen und das ganze feindliche Lager nach dem entflohenen König durchsuchten. Diod. XI, 9—11; Iustin II, 11, 11—18.

lich zogen die Bundesgenossen mit Ausnahme der Thespier ab und zerstreuten sich in ihre Städte. Man sagte aber auch, wie Herodotos berichtet, das Leonidas selbst die Bundesgenossen fortgeschickt hätte, da er besorgte, sie möchten umkommen. Ihm selbst und seinen Spartiaten hätte es sich jedoch nicht geziemt, ihren Posten zu verlassen. Herodotos schließt sich dieser Auffassung an und meint, Leonidas habe den Bundesgenossen den Besehl zum Abmarsche gegeben, als er gesehen, das sie abgeneigt wären, zu bleiben und die Gesahr zu teilen 1.

Xerxes wartete nach Sonnenaufgang einige Stunden, um dem Hydarnes Zeit zum Abstiege zu lassen. Gegen 10 Uhr ließ er seine Truppen gegen den Paß vorgehen<sup>2</sup>. Leonidas wartete den Angriff

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 220: αὐτῷ δὲ καὶ Σπαρτιητέων τοῖσι παρεοῦσι οὐκ ἔχειν εὐπρεπέως έχλιπεῖν την τάξιν ές την ηλθον φυλάξοντες ἀρχήν. Man hat den letzten Kampf des Leonidas als "nutzloses Blutvergießen" (N. Wecklein, Trad. der Perserkr. 40) oder gar als "Donquixoterie" bezeichnet (F. Rühl, Lit. Zentralbl. 1877, Nr. 33, S. 1095) und gemeint, Leonidas hätte sich und seine Spartaner einem von Jugend auf eingeimpften, falschen kriegerischen Ehrgefühl aufgeopfert (F. Rühl, Jahrb. f. kl. Philol. 1883, Bd. CXXVIII, S. 746ff.). Diese Beurteilung geht jedoch von modernen Anschauungen aus, die niemals zum Massstabe des historischen Urteils über ein sittliches Verhalten genommen werden dürfen. Vgl. Busolt, Die Lakedaimonier I, 429, 143; Duncker VII5, 256, 2. - Köchly und Rüstow, Gesch. d. gr. Kriegswesens 61, deren Ansicht sich H. Welzhofer, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXLV (1892), 668 anschließt, meinen, daß Leonidas geblieben sei, um den Rückzug des übrigen Heeres zu decken. Nach H. Delbrück, Die Perserkriege 90 hätte Leonidas die Absicht des Kampfes (den Großkönig auf den Boden von Hellas mit einer Probe griechischen Heldenmutes zu empfangen) auf die Spitze getrieben und damit zugleich den Rückzug gedeckt. Dagegen hat W. Vischer, Erinnerungen und Eindrücke aus Griechenland (Basel 1857) 647ff. mit Recht bemerkt, dass wenn Leonidas nur auf die Deckung des Rückzuges ausgegangen wäre, er einen Teil seiner Schar dadurch hätte retten können, daß er so weit zurückging, dass er den heranziehenden Hydarnes nicht im Rücken, sondern in der Front hatte. Denn das Terrain wäre auch weiterhin zum bloßen Aufhalten des Feindes durchaus geeignet. Bei Hdt. verlautet auch nichts von einer solchen Absicht. Ähnlich Rühl a. a. O. 747. Indem Leonidas mit seinen Spartiaten auf dem Posten blieb, dessen Verteidigung ihm aufgetragen war, erfüllte er einfach seine gesetzliche Pflicht ("ήμασι πειθόμενοι" Simonides 92, Bergk PLGr. III\*, 451). Den Spartiaten, der seinen Posten verlassen hatte, traf Atimie. Vgl. Hdt. VII, 229-232; IX, 71; Thuk. V, 34, 2; Xen. Aax. nol. IX, 4; Plut. Ages. 30. Über einen ähnlichen Fall vgl. Xen. Hell. IV, 8, 38. In diesem Sinne wird Leonidas beurteilt von Grote, Gesch. Gr. III2, 72 und E. Curtius II5, 70. Die Thespier zeigten im Grunde noch mehr als spartanischen Heldenmut, da sie nicht unter so starkem gesetzlichen Zwange standen. - Über die angebliche Zurückhaltung der 400 Thebaner. Vgl. S. 675, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 223: ἐπισχών χρόνον ἐς ἀγορής κου μάλιστα πληθώρην πρόσοδον

nicht ab, sondern machte einen Vorstoß über den westlichen Engpaß hinaus. Es galt nur noch, dem Feinde möglichst große Verluste beizubringen, und zu diesem Zwecke war der Ansturm der Hopliten wirksamer, als wenn sie stehenden Fußes den Feind empfangen hätten '. In dem wütenden Handgemenge fielen zahlreiche Barbaren, darunter zwei Söhne des Dareios, aber auch Leonidas fiel und mit ihm andere angesehene Spartiaten 2. Den meisten Hellenen zerbrachen allmählich die Lanzen, so dass sie mit dem Schwerte kämpfen mussten. Viermal hatten sie die Perser geworfen, als Hydarnes im Rücken erschien. Nun zogen sich die Überreste der Spartaner und Thespier durch die westliche Enge hinter die Mauer auf einen Hügel beim östlichen Eingange in die Thermopylen zurück, wo später zu Ehren des Leonidas ein steinerner Löwe errichtet wurde. Hier wurden sie umringt und nach tapferm Widerstande bis auf den letzten Mann getötet. Dem Könige soll der Kampf um die Thermopylen nicht weniger als 20000 Mann gekostet haben 3.

ἐποιέετο. Über die Zeitbestimmung vgl. Hdt. IV, 181; III, 104; II, 173; Aug. Mommsen, Chronologie (Leipzig 1883) 37.

Duncker VII<sup>6</sup>, 257; H. Welzhofer, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXLV (1892),
 670 meint, Leonidas hätte den Vorstofs in der Hoffnung gemacht, daß er sich auf der vordern Seite des Passes durchschlagen könnte.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 224. Der König lies alle Leichen der Hellenen auf den Hügel, wo der letzte Kampf stattgefunden hatte, zusammentragen. Hdt. VIII, 25. Nach Hdt. wären 4000 Hellenen gefallen. Zu den 300 Spartiaten und 700 Thespiern kommt allerdings noch eine Anzahl Heloten (Hdt. VIII, 25, 6; vgl. VII, 229, 11), aber es ist nicht wahrscheinlich, daß dieselbe beträchtlich war. Wäre Hdts. Angabe richtig, so müßte an den beiden ersten Schlachttagen etwa die Hälfte der Verteidiger des Passes den Tod gefunden haben (Welzhofer a. a. O. 669). Vermutlich handelt es sich aber nur um eine Übertragung der χιλιάθες τέτορες, welche nach der Grabinschrift bei Hdt. VII, 228 έμάχοντο auf die Zahl der Gefallenen.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 225; VIII, 24. Über den Hügel vgl. namentlich W. Vischer, Erinn. und Eindr. aus Gr. 640. Über die Denkmäler und Weihinschriften Hdt. VII, 228; Bergk PLGr. III<sup>4</sup>, 542. Vgl. Monatsb. Berl. Akad. 1879, 3 ff. Denksäule der opuntischen Lokrer mit Epigramm: Strab. IX, 425. Vgl. Bergk, PLGr. III<sup>4</sup>, 437. Die Gebeine des Leonidas soll man geraume Zeit nachher in den Thermopylen gefunden und nach Sparta gebracht haben (Paus. III, 14, 1 wo anscheinend das Zahlzeichen μ΄ aus π΄ verschrieben ist. Vgl. Ad. Bauer, Herodots Biogr. Ber. d. Wien. Akad., LXXXIV, Jahrg. 1878, S. 420). Ob es wirklich die des Königs waren, ist mehr als fraglich. Vgl. Welzhofer a. a. O. 674. Aber man errichtete in Sparta dem Leonidas ein Grabdenkmal, bei dem alljährlich eine mit Reden und Wettkämpfen verbundene Gedächtnisfeier stattfand. Auf einer Stele waren die Namen der Dreihundert verzeichnet. Paus. a. a. O. Hdt. kannte diese Namen. VII, 224. Duncker VII<sup>6</sup>, 258, 1 und N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 47 betrachten es als hellenische Erfindung, daß Xerxes dem Leichname des Leo-

Am folgenden Tage führ mit Sonnenaufgang die persische Flotte nach Artemision und von da um die Mittagszeit nach Hestiaia. Die Stadt wurde besetzt und die Küste geplündert. Einer Aufforderung des Königs folgend, setzten viele Mannschaften am nächsten Tage nach den Thermopylen über, um das Schlachtfeld zu besichtigen <sup>1</sup>.

## h.

Während die Flotte noch drei Tage lang bei Hestiaia liegen blieb, trat das Heer schon am nächsten Tage, dem dritten nach dem Falle des Leonidas, den Weitermarsch an <sup>2</sup>. Es überschritt wahrscheinlich auf verschiedenen Pässen und in mehrere Kolonnen geteilt das lokrische Gebirge und brach, alles ausplündernd und niederbrennend, in das Thal des Kephisos ein <sup>3</sup>. Aus alter Feindschaft gegen die Phokier, die zum Teil auf den Höhen des Parnassos eine sichere Zufluchtsstätte gefunden hatten, dienten die Thessaler den Persern als Wegweiser <sup>4</sup>.

Bei Panopeus trennte sich ein Corps vom Hauptheere, um nach Delphi zu ziehen und das Heiligtum zu plündern, von dessen Schätzen der König viel gehört hatte. Als die Delpher von dem Anrücken dieser Heeresabteilung hörten, brachten sie ihre Weiber und Kinder über den Golf nach Achaia in Sicherheit und zogen sich selbst zum größten Teil nach dem Gipfel des Parnassos und der korykischen

nidas den Kopf abschlagen und ihn kreuzigen ließ. Hdt. VII, 238; IX, 78ff. Daß es gegen die Gewohnheit der Perser war, bemerkt Herodotos selbst und meint, Xerxes müsse auf Leonidas ganz besonders erzürnt gewesen sein. Es ist zu beachten, daß die Spartaner sich durch die Hinrichtung der persischen Abgesandten schwer vergangen hatten. Vgl. Welzhofer a. a. O. 672.

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 23-26.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 25. Vgl. VIII, 66. Demaratos soll nach der Einnahme der Thermopylen dem Könige geraten haben, 300 Schiffe nach dem lakonischen Meerbusen zu senden und Kythera zu besetzen. "ἐκ ταύτης τῆς νήσου ὁρμεόμενοι φοβεόντων τοὺς Λακεδαιμονίους". VII, 235. Die Lakedaimonier sollten dadurch verhindert werden, ihr Heer ausrücken zu lassen. Das entspricht so sehr den athenischen Kriegsplänen und Unternehmungen während des peloponnesischen Krieges (Thuk. IV, 52 ff.), daß starke Zweifel berechtigt sind, ob Demaratos diesen Rat wirklich erteilte. Vgl. N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 10.

<sup>3)</sup> Nach Hdt. VIII, 31, 3: ἐκ μὲν δή τῆς Τρηχινίης ἐς τὴν Δωρίδα ἐσέβαλον (vgl. VIII, 113, 2; Aisch. Pers. 486). Vgl. W. Vischer, Erinn. und Eindrücke aus Gr. 645. Da auf dem Marsche Elateia und Hyampolis zerstört wurden, so müssen wohl Kolonnen über diese Pässe gezogen sein. Für Reiterei scheint überhaupt nur die Straße von Hyampolis brauchbar gewesen zu sein. Vgl. Hdt. VIII, 28.

<sup>4)</sup> Hdt. VIII, 27. Über die Verfeindung der Thessaler und Phokier und die schweren Niederlagen, die jene auf einem Feldzuge gegen diese "nicht viele Jahre vor dem Zuge des Königs" erlitten, vgl. Bd. I², S. 699. Über die Zufluchtsstätte der Phokier vgl. auch Plut. Sulla 15; Urlichs, Rhein. Mus. II, 547.

Grotte zurück. Nur etwa sechzig Männer und der Prophet Akeratos blieben beim Heiligtume <sup>1</sup>.

Die Perser verbrannten auf ihrem Zuge nach Delphi Daulis und Aiolideis <sup>2</sup>. Sie haben sich also bis auf zwei Stunden Delphi genähert. Was aber weiter geschah, ist durch die delphische Tempellegende in den Bereich des Wunderbaren gerückt <sup>3</sup>. Herodotos erzählt,

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 34—39 giebt über die Errettung des Heiligtums eine delphische Tempellegende. Der Gott schützt durch allerlei Wunder selbst sein Heiligtum. Vgl. R. Pomtow, Quaest. de oraculis cap. select. (Berlin 1881, Diss.) 19. Ephoros erzählte die Geschichte Herodots in rationalisierter Form und fügte außerdem ein Epigramm hinzu. Diod. XI, 13; Iustin II, 12, 8. — Unabhängig von Herodotos berichtete Ktes. Pers. 25, daß Mardonios nach Delphi gesandt worden wäre. Dichtes Hagelwetter hätte die Perser überfallen und den Zug vereitelt. Mardonios wäre dabei umgekommen. Xerxes hätte aber nach seiner Rückkehr nach Sardeis den Eunuchen Matakes nach Delphi gesandt, und dieser das Heiligtum ausgeplündert. Es ist das eine persische Erfindung. Vgl. Pomtow, Jahrb. f. kl. Philol. CXXIX (1884), 234ff. Dieser Überlieferung folgt trotz bessern Wissens gedankenlos Plut. Num. 9. Vgl. dazu Pomtow a. a. O. 236.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 35.

<sup>3)</sup> Die Ansichten der neuern Forscher gehen daher weit auseinander. N. Wecklein, Die Tradition der Perserkriege, Ber. d. bayer. Akad. 1876 I, 265, betrachtet den Zug als bloße Tempellegende, er hätte gar nicht stattgefunden (vgl. Hdt. IX, 42). E. Curtius, Gr. Gesch. II5, 75 glaubt, dass die Priester durch kluge Unterhandlungen das Heiligtum gerettet hätten. Grote, Gesch. Gr. III2, 92 beschränkt sich im wesentlichen auf die Wiedergabe des herodotischen Berichts. Duncker VII<sup>5</sup>, 276 ist der Ansicht, dass die Perser durch die auf den Höhen des Parnassos angesammelten Delpher und Phokier, zurückgeworfen wurden. Ein Unwetter möge hinzugekommen sein. Ähnlich urteilt H. R. Pomtow, Die Perserexpedition nach Delphoi, Jahrb. f. kl. Philol. CXXIX (1884), 227 ff. Pomtow sucht jedoch nachzuweisen, dass nicht eine auf unmittelbaren Befehl des Königs abgesandte Expedition, sondern ein beträchtlicher, mindestens 4000 Mann starker Haufe von Plünderern nach Delphi gezogen wäre. Dagegen spricht gleich Hdt. VIII, 34: Παραποταμίους δὲ παραμειβόμενοι οἱ βάρβαροι απίχοντο ές Πανοπέας. ένθεύτεν δε ήδη διαχρινομένη ή στρατιή αὐτών έσχίζετο, το μέν πλείστον καὶ δυνατώτατον του στρατού αμα αυτώ Ξέρξη πορευόμενον έπ' 'Αθήνας ατλ. Ebenso hat Ephoros den Herodotos verstanden, er führt die Expedition auf den Befehl des Königs zurück. Diod. XI, 14, 2; Iust. XII, 1, 6 (die Zahl 4000 beruht nur auf Iustin-Ephoros und ist selbstverständlich ohne Wert). Ein Hauptgrund Pomtows ist der angebliche Widerspruch, in dem die Hdt. IX, 42 erzählte Unterhaltung des Mardonios mit den Führern der griechischen Hilfskontingente vor der Schlacht bei Plataiai mit den Hdt. VIII, 35-40 berichteten Vorgängen stände. Mardonios spricht von einem Orakel, ώς χρεόν έστι Πέρσας απιχομένους ές τὴν Έλλάδα διαρπάσαι το ερον το έν Δελφοίσι, μετά δε την διαρπαγήν απολέσθαι πάντας ήμείς τοίνυν αύτο τοῦτο έπιστάμενοι οῦτε ἵμεν έπὶ το Ιρον τοῦτο οῦτε ἐπιχειρήσομεν διαρπάζειν, κτλ. Herodotos erklärt dagegen, er wisse, dass sich das Orakel nicht auf die Perser, sondern auf die Illyrier und Encheleer beziehe. Abgesehen von den

dass die Perser, als sie beim Heiligtume der Athena Prouaia anlangten, von Blitzen getroffen wurden, während zugleich zwei Gipfel des Parnassos mit großem Getöse herabstürzten und viele töteten. Da wandten sich die Perser entsetzt zur Flucht, es fielen nun auch die Delpher über sie her und töteten eine Menge von ihnen. Die übrigen entkamen nach Boiotien. Ephoros hat die Legende wie gewöhnlich rationalisiert. Es hätte sich plötzlich ein gewaltiges Unwetter erhoben, das große Felsblöcke vom Parnassos losrifs und auf die Barbaren herabschleuderte. "Zum Gedächtnisse des Krieges und Zeugen des Sieges" errichteten die Delpher beim Heiligtume der Athena Pronaia ein Tropaion. dessen Epigramm sich durch Ephoros erhalten hat. In demselben heifst es, dass die Delpher das Tropaion, dem Zeus dankend, aufgestellt hätten, nachdem sie mit Hilfe Apollons die städtezerstörende Rotte der Meder zurückgeworfen und das erzumkränzte Heiligtum gerettet hätten 1. Der Inhalt des Epigramms steht insoweit im Einklange mit Herodots Bericht, als die Delpher dem Zeus danken, der die Blitze gesandt hatte und der Hilfe Apollons gedenken, der nach Herodotos sein Heiligtum selbst zu schützen versprochen hatte. Aber das Epigramm setzt doch eine selbstthätige, wenngleich vom Gotte unterstützte Verteidigung der Delpher voraus. Wahrscheinlich haben sie, durch phokischen Zuzug verstärkt, auf den die Strasse überhängenden Felswänden der Hyampeia und hinter dem Ostthore der starken Umfassungsmauer des Heiligtums die Perser erwartet und dann Felsblöcke auf sie herabgewälzt. Als der Feind wankte, brachen sie hervor und trieben ihn

Bedenken, welche diese Erzählung erregt (Duncker a. a. O.), redet hier Mardonios doch bloß von dem künftigen Verhalten der Perser. Er dürfte von dem Orakel erst Kunde erhalten haben, als er im Winter 480/79 den Karer Mys auf Orakelsuche ausschickte. Erfüllt war das Orakel bis dahin nicht, denn seine Erfüllung hing doch von der Plünderung des Heiligtums ab, die man zwar beabsichtigt, aber nicht ausgeführt hatte. Für die Echtheit des Orakels dürfte übrigens der Umstand sprechen, daß es unerfüllt blieb. Es liegt der Gedanke nahe, daß es in Umlauf gesetzt wurde, als Mardonios in Hellas zurückblieb, um ihn, der auf hellenische Orakelweisheit etwas gab (Hdt. VIII, 133 ff.), von jedem Versuche anf das Heiligtum abzuschrecken. Als es dann nicht in Erfüllung ging, bezogen es die Priester auf die Illyrier und Encheleer. Euripid. Bakch. 1330 (eine Stelle, die an Hdt. erinnert) beweist nichts dagegen. Vgl. noch zur Sache Hdt. V, 61; I, 56: Strab. VII, 326; Ps. Apollod. bibl. III, 5, 4.

<sup>1)</sup> Diod. XI, 14: μναμά τ' ἀλεξάνδρου πολέμου και μάρτυρα νίκας | Δελφοί με στάσαν, Ζανί χαριζόμενοι | σύν Φοίβω πτολίπορθου ἀπωσάμενοι στίχα Μήθων | και χαλκοστέφανον ἐυσάμενοι τέμενος. Über die Interpretation vgl. Pomtow a. a. 0. 239. Zu Herodots Zeit hat das Tropaion vielleicht noch nicht existiert, denn eine Erwähnung desselben lag VIII, 39 sehr nahe. Vgl. Bergk, PLGr. III<sup>4</sup>, 516; Pomtow a. a. 0. 241.

zurück. Ein Unwetter, von dem auch Ktesias redet, mag seine Verwirrung gesteigert haben. Es lag natürlich ebenso im Interesse der Flüchtigen, wie in dem der delphischen Priesterschaft, die Wirkung von Naturereignissen hervorzuheben und zu vergrößern.

Die Hauptmasse des persischen Heeres drang inzwischen über Orchomenos in Boiotien ein. Die boiotischen Städte, die sich unterworfen hatten, blieben angeblich infolge der Fürsorge des makedonischen Königs Alexandros verschont, dagegen wurden die von ihren Bewohnern verlassenen Städte Thespiai und Plataiai zerstört <sup>1</sup>. Das persische Heer erreichte nun das ihm schutzlos preisgegebene attische Gebiet.

Die Athener hatten beim Rückzuge von Artemision geglaubt, daß sie die Peloponnesier mit ihrer gesamten Macht in Boiotien finden würden. Zu ihrer bittern Enttäuschung erfuhren sie aber, daß diese mit der Befestigung des Isthmos beschäftigt wären und nur noch an die Verteidignng ihrer Halbinsel dächten <sup>2</sup>. Sie mußten jetzt darauf bedacht sein, rasch ihre Angehörigen und ihre fahrende Habe zu retten. Auf ihr Ansuchen steuerte Eurybiades nach Salamis, während sie selbst nach der attischen Küste fuhren. Nach ihrer Ankunft ließen sie durch Heroldsruf bekannt machen, daß ein jeder, wie er es vermöge, seine Angehörigen in Sicherheit bringen solle <sup>3</sup>.

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 34. 50; vgl. 44, 4. Das las bereits Ephoros bei Hdt. (vgl. Diod. XI, 14 und Iustin II, 12), trotzdem soll es nach H. Wiegand, Plataeae zur Zeit des Einfalles der Perser in Boiotien, Ratzeburg 1886, Progr., eine frühzeitige, tendenziöse Veränderung des ursprünglichen Textes sein. Plataiai soll von den Persern nach Thuk. III, 57 belagert und zur Kapitulation gezwungen worden sein. Hdt. VII, 233 bezöge sich auf die Zeit nach dem Rückzuge des Xerxes, nicht auf die Ereignisse im Jahre 431. Das Programm ist unbrauchbar.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 40; vgl. Thuk. I, 74, 2.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 41: μετὰ δὲ τὴν ἄπιξιν χήφυγμα ἐποιήσαντο, Αθηναίων τῃ τις δύναται σώζειν τέκνα τε καὶ τοὺς οἰκέτας. Aristoteles Αθπ. 23, 1 sagt: Μετὰ δὲ τὰ Μηδικὰ πάλιν ἴσχυσεν ἡ ἐν Αρείω πάγω βουλὴ καὶ διώκει τὴν πόλιν, οὐδενὶ δόγματι λαβοῦσα τὴν ἡγ(εμο)νίαν, ἀλλὰ διὰ τὸ γενέσθαι τῆς περὶ Σαλαμῖνα ναυμαχίας αἰτία τῶν γὰρ στρατηγῶν ἐξαπορησάντων τοῖς πράγμασι καὶ κηρυξάντων σώζειν ἔκαστον ἑαυτόν, πορίσασα δραχμὰς ἐκάστω ἀκτὸ διέδωκε καὶ ἐνεβίβασεν εἰς τὰς ναῦς. Es ist höchst unwahrscheinlich, daſs die Strategen, an deren Spitze ein Mann wie Themistokles mit auſserordentlichen Vollmachten stand, gar nicht gewuſst hätten, was sie thun sollten und "rette sich wer sich kann" verkündigt hätten. Die Proklamation betraf nach Hdt. nur die Rettung der Familien-Angehörigen. Bestätigt wird Hdts. Bericht durch Plut. Them. 10, wo es heiſst, daſs Themistokles einen Volksbeschluſs durchsetzte: τὴν μὲν πόλιν παρακαταθέσθαι τῷ Αθηνάων μεσεούση, τοὺς δ΄ ἐν τῷ ἡλικία πάντας ἑμβαίνειν εἰς τὰς τριήσεις, παῖδας δὲ καὶ γυναῖκας καὶ ἀνδράποδα σώζειν ἔκαστον ώς δυνατόν (Zusammenstellung der in Betracht kommenden Parallelstellen anderer Autoren bei Bauer,

Die meisten sandten ihre Familien nach Troizen, die übrigen nach Salamis und Aigina 1. Der Areopag zeichnete sich in diesen Tagen durch entschlossenes Handeln aus. Namentlich wirkte er bei der Einschiffung der wehrfähigen Mannschaft mit. Er liefs unter die an Bord

Ausg. von Plutarchs Themistokles, S. 37). Plutarchs Erzählung beruht schwerlich auf Krateros, sondern geht gewiss auf eine Atthis zurück (vgl. S. 628, Anm. 3). Ad. Bauer, Themistokles 130 meint, dass der Volksbeschlus nach Hdt. VIII, 41 erdichtet worden sei, indessen mancherlei Anzeichen sprechen dafür, daß in der That ein solcher Volksbeschluss gefast wurde. Vgl. Demosth. d. f. leg. 303 mit den Bemerkungen von Krech, De Crateri ψηφισμάτων συναγωγή 45 und Szanto, Archaeol, epigr. Mitteil. aus Österr. XIV (1891), 118 über die in Inschriften vorkommende 19ηνα μεθέουσα. Wie es sich aber auch mit dem Volksbeschlusse, auf Grund dessen die Proklamation erfolgt sein könnte, verhalten mag, jedenfalls ist bei Plut. nur von der Rettung der Familien die Rede; die wehrfähige Mannschaft sollte an Bord gehen. Als Urheber der Einschiffung der gesamten Mannschaft erscheint dann Themistokles in einer vielleicht nicht historischen, indessen mindestens gut erfundenen (Wilamowitz, Aristoteles I, 136, Anm. 25) Geschichte über das Verhalten Kimons bei dieser Gelegenheit. Plut. Kim. 5 sagt: özs γάρ τον δήμον επιόντων Μήδων Θεμιστοχλής επειθε προέμενον την πόλιν και την γώραν έχλιπόντα πρὸ τῆς Σαλαμίνος έν ταῖς ναυσί τὰ ὅπλα θέσθαι καὶ διαγωνίσασθαι κατά θάλατταν. Die Quelle Plutarchs ist unbekannt, jedoch von Hdt. unabhängig. Nicht der Areopag, sondern Themistokles wird ferner von dem Sokratiker Aischines, Frgm. 3 ed. Fischer, p. 173 als Leiter der Bürgerschaft bezeichnet: ἐχλιπόντες (die Athener) την χώραν είς Σαλαμίνα ἔφυγον, έλομενοι Θεμιστοχλέα στρατηγόν, και έπέτρεψαν, ο τι βούλοιτο, τοις έαυτών πράγμασι χρήσασθα. Die Darstellung des Aristoteles, der zufolge der Areopag den Staat rettete und dadurch ein so großes Ansehen erlangte, daß er seitdem ohne verfassungsmäßige Vollmacht, thatsächlich siebenzehn Jahre hindurch die Regierung in Händen hatte, beruht unzweifelhaft auf der tendenziösen Überlieferung der Atthis Androtions, die durch Anschauungen und Vorgänge der damaligen Zeit, die auch auf Aristoteles einwirkten, bestimmt wurde. Vgl. S. 145, Anm. 4. Thatsache wird es dagegen sein, dass der Areopag unter die an Bord gehenden Bürger acht Drachmen pro Kopf verteilte. Er konnte unzweifelhaft über erhebliche Bestände der von ihm beaufsichtigten Kasse der Schatzmeister der Athena verfügen. Vgl. S. 281, Anm. 2. Diese Thatsache bildete wohl auch den Kern, aus dem sich die Überlieferung von der Staatsrettung durch den Areopag entwickelte. Freilich schreibt ein älterer Atthidograph Kleidemos bei Plut. Them. 10, auch das Verdienst der Geldbeschaffung einem στρατήγημα des Themistokles zu. Aber dieses Strategema trägt, wie alle derartigen Erzählungen, einen durchaus anekdotischen Charakter und leidet auch an sachlicher Unwahrscheinlichkeit.

1) Hdt. VIII, 41. Plut. Them. 10 berichtet über einen von Nikagoras beantragten Volksbeschlus der Troizenier, die Flüchtlinge auf Staatskosten zu unterhalten. Jeder sollte zwei Obolen erhalten, die Kinder sollten überall Obst nehmen dürfen und ihre Lehrer besoldet werden. Dieser Volksbeschlus ist indessen nicht unverdächtig. Vgl. Bauer, Them. 131. Analogieen zur Räumung Attikas aus der neuern griechischen Geschichte bei Grote, Gesch. Gr. III<sup>2</sup>, 87, 14.

gehenden Bürger ein Kostgeld von je acht Drachmen verteilen und zwar sicherlich aus der Kasse der Schatzmeister der Göttin 1.

Während die Athener ihr Land räumten, stießen zur Bundesflotte bei Salamis die übrigen Schiffe der Eidgenossen, welche sich inzwischen in Pogon gesammelt hatten <sup>2</sup>. Die Verstärkungen ersetzten nicht nur die bei Artemision erlittenen Verluste, sondern erhöhten sogar den Bestand der Flotte auf 378 Trieren und 7 Pentekonteren <sup>3</sup>. Die Athener stellten allein zweihundert Trieren, von denen wiederum zwanzig von den Chalkidiern bemannt waren. Die nächst Athen bedeutendsten Seemächte der Eidgenossenschaft: Korinthos, Aigina und Megara hatten nur je 40, 42 (30) und 20 Trieren zur Bundesflotte stoßen lassen <sup>4</sup>.

Die Peloponnesier waren auf die Kunde von dem Falle des Leonidas gegen Anfang September in höchster Eile mit vollem Aufgebot zur Verteidigung ihrer Halbinsel nach dem Isthmos ausgerückt <sup>5</sup>. Bald war dort ein stattliches Heer versammelt, denn außer den Megariern hatten alle peloponnesischen Bündner: sämtliche Arkader, die Eleier, Korinthier, Sikyonier, Phliasier, Epidaurier, Troizenier und Hermioneer

<sup>1)</sup> Vgl. die vorhergehende Anm. und dazu Aristot. Pol. V, 4, p. 1304 a, v. 20: οἶον ἡ ἐν ᾿Αρείψ πάγψ βουλὴ εὐδοχιμάσασα ἐν τοῖς Μηδικοῖς, ἔδοξε συντονωτέραν ποιῆσαι τὴν πολιτείαν. Vgl. Cic. de off. I, 22. 75.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 42. Vgl. 678, Anm. 4.

<sup>3)</sup> Eine Addition der von Hdt. angegebenen Zahlen der einzelnen Kontingente ergiebt freilich nur die Summe von 366 Trieren, während es VIII, 48 heifst: άριθμός δὲ έγένετο ὁ πᾶς τῶν νεῶν, παρέξ τῶν πεντηχοντέρων, τριηχόσιαι καὶ έβδομήχοντα καὶ όχτω. Ebenso VIII, 82, 9. Es ist entweder die Zahl der aiginetischen Schiffe (30) falsch überliefert oder 46, 2 hinter αλλαι πεπληφωμέναι νέες ein δνοzaiδεza ausgefallen. So erklärt sich Paus. II, 29, 5, wo es heifst, daß die Aigineten nächst den Athenern die meisten Schiffe gestellt hätten. Da nun die Korinthier vierzig Schiffe stellten, so muss Pausanias bei den Aigineten mindestens Zahlen gelesen haben, die zusammen mehr als vierzig ausmachten. - Thuk. I, 74, 1 giebt nach den bessern Hss. in runder Zahl 400. Die Athener hätten davon gestellt όλιγω έλάσσους των δύο μοιρών. Das ist nichts weiter als eine kleine, von Thuk. vielleicht beabsichtigte Übertreibung im Munde des athenischen Redners, der die Verdienste Athens um Hellas in Sparta herausstreicht. - Aisch. Pers. 339 giebt der Flotte eine Stärke von 300 Trieren, wozu ein Geschwader von zehn erlesenen kommt. Ktes. Pers. 26 redet von 700 Schiffen und vermindert die Zahl der athenischen auf 110. Vgl. J. Beloch, Die Bevölkerung der gr.-röm. Welt (Leipzig 1886), 508, der die Zahlen des Aischylos und die 110 athenischen Schiffe bei Ktesias für die geschichtlichen hält.

<sup>4)</sup> Hdt. VIII, 43-48.

<sup>5)</sup> Hdt. VIII, 71: ώ γὰς ἐπύθοντο τάχιστα Πελοποννήσιοι τοὺς ἀμφὶ Λεωνίδην ἐν Θερμοπύλησι τετελευτηκέναι, συνδραμόντες ἐκ τῶν πολίων ἐς τον Ἰσθμον Κοντο, κτλ. Über die Zeit vgl. S. 673, Anm. 9.

ihre gesamte Mannschaft ins Feld geschickt <sup>1</sup>. Den Oberbefehl hatte Kleombrotos, der als jüngerer Bruder des Leonidas für dessen unmündigen Sohn Pleistarchos die Regentschaft führte <sup>2</sup>. Zunächst verschütteten die Peloponnesier den über die skironischen Felsen führenden Weg, die zwar beschwerliche, aber kürzeste Straße von Megara nach dem Isthmos <sup>3</sup>. Dann begannen sie eine Mauer über den Isthmos zu ziehen. Der Bau schritt rasch vorwärts, da viele Tausende daran arbeiteten, er wurde jedoch erst im nächsten Sommer vollendet <sup>4</sup>.

Inzwischen war die persische Flotte nach einem dreitägigen Aufenthalte von Hestiaia nach dem Euripos abgesegelt; nach weitern drei Tagen, am neunten Tage nach der Abfahrt der Hellenen von Artemision, etwa am 9. September, langte sie auf der Höhe von Phaleron an 5. Sie mochte etwa noch sechs- bis siebenhundert Kriegsschiffe zählen 6, und war jedenfalls der hellenischen numerisch weit überlegen. Um dieselbe Zeit muß auch der König mit dem Heer vor Athen eingetroffen sein 7. Er fand die Stadt leer; nur auf der Akropolis war

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 72. Über die Gebete der korinthischen Frauen vgl. Theopompos 170, Müller I, 306 (Schol. Pind. Ol. XIII, 32); Timaios 57, Müller I, 204 (Athen XIII, 573); Plut. negl 'Hg. zaz. 39, p. 871.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 71; IX, 10.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 71: συγχώσαντες την Σκιρωνίδα όδόν. Vgl. E. Curtius, Pelop.

Hdt. VIII, 71; IX, 8. Über den Lauf und die Überreste der Mauer vgl. E. Curtius, Pelop. II, 546.

<sup>5)</sup> Hdt. VIII, 66.

<sup>6)</sup> Hdts. Ansicht (VIII, 66), daß die bei den Stürmen und in den Seeschlachten erlittenen Verluste durch die Kontingente der Inseln ersetzt worden wären, ist keinesfalls richtig. Bei Artemision verloren die Perser gewiß 150 bis 200 Trieren (Hdt. VII, 194; VIII, 11, 14. 16). 200 gingen an der Südwestküste Euboias unter (VIII, 7. 14). 400 sollen an der magnesischen Küste gescheitert sein, doch ist die Zahl zu hoch gegriffen (vgl. S. 679, Anm. 3). Die Gesamtstärke der Flotte belief sich vor dem ersten Sturme auf etwa 1327 Trieren. Vgl. Hdt. VII, 185 und S. 672, Anm. 4. Ephoros rechnete auf den Sturm bei Sepias einen Verlust von 300 (Diod. XI, 12, 3), liefs dann die Perser über 200 bei Salamis verlieren (Diod. XI, 19, 3) und behielt außer den phönikischen Schiffen noch über 400 übrig (Diod. XI, 27, 1). Die Gesamtstärke der Flotte gab er auf über 1200 Trieren an (Diod. XI, 3, 7 und S. 672, Anm. 4). Leider beruht diese Berechnung, namentlich was den Verlust bei Salamis betrifft, auf bloßer Kombination des Ephoros. Vgl. Busolt, Rhein. Mus. XXXVIII (1883), 629.

<sup>7)</sup> Xerxes brach von den Thermopylen am dritten Tage nach der Einnahme des Passes auf (Hdt. VIII, 25; vgl. S. 688, Anm. 2), also an einem der ersten Tage des September (vgl. S. 673, Anm. 9). Er hatte von den Thermopylen bis Athen etwa 30 geographische Meilen zurückzulegen, so daß er nach dem Marschtempo von Therme bis zum Malierlande etwa nach neun Tagen in Athen eingetroffen sein wird. Die

außer den Schatzmeistern der Göttin eine kleine Anzahl ärmerer Bürger zurückgeblieben, welche den Aufgang mit einem Holzwerke verschanzt hatten. Die Perser lagerten sich gegenüber auf dem Areopag und schossen die hölzerne Verschanzung in Brand. Trotzdem setzten die Athener die Verteidigung bis aufs äußerste fort und rollten auf die anrückenden Perser Steine herab. Vergeblich boten die Peisistratiden eine Kapitulation an. Nach etwa zweiwöchentlicher Belagerung erstiegen einige Perser auf dem in einer Felsspalte beim Aglaurion angelegten Treppenwege die steile und unbewachte Nordseite des Burgfelsens. Nun verzweifelten die Verteidiger an fernerm Widerstand und stürzten sich teils von der Mauer, teils suchten sie im Tempel der Athena Zuflucht. Nachdem die Thore der Burg geöffnet waren, machten die Perser die Geflüchteten nieder, plünderten die ganze Burg aus und steckten sie in Brand 1.

Die Nachricht von dem Schicksale der Akropolis machte im hellenischen Schiffslager einen niederschlagenden Eindruck. Einige Strategen
warteten gar nicht den Beschluß des gerade versammelten Kriegsrates
ab, sondern eilten nach ihren Schiffen und trafen die Vorbereitungen
zur Abfahrt. Der Kriegsrat beschloß, nach dem Isthmos zurückzugehen
und dort eine Schlacht zu liefern. Als die Nacht anbrach, trennten
sich die Flottenführer und begaben sich nach ihren Schiffen <sup>2</sup>. Themistokles beruhigte sich jedoch nicht bei dem Beschlusse, der Salamis
und Aigina mit den dorthin geflüchteten Familien der Athener dem
Feinde preisgegeben hätte <sup>3</sup>, sondern begab sich zu Eurybiades und
bewog ihn, die Strategen zu einer nochmaligen Beratung zu versammeln <sup>4</sup>.
Er wies in derselben darauf hin, daß die enge Meeresstraße von Sa-

Flotte blieb in Hestiaia, ebenso wie früher Therme, nach dem Abmarsche des Heeres einige Tage liegen, offenbar um vor Athen ungefähr gleichzeitig mit demselben anzukommen. Sie erschien am neunten Tage nach dem letzten Treffen bei Phaleron (Hdt. VIII, 23. 25. 66), also etwa am 9. September.

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 51—53. Über den Treppenweg vgl. S. 86, Anm. 1 (E. Curtius, Stadtgesch. Athens, Plan V, Nr. 38). Vgl. auch C. Wachsmuth, Stadt Athen I, 219; Robert, Philol. Unters. I, 180. Xerxes langt etwa am 10. September vor Athen an, die Schlacht bei Salamis fand am 27. oder 28. September statt (vgl. S. 703, Anm. 4) und zwar am zweiten Tage nach der Einnahme der Burg. Hdt. VIII, 52 giebt übrigens auch zu verstehen, daß die Belagerung längere Zeit dauerte: Ξέρξην ἐπὶ χρόνον συχνον ἀπορίησι ἐνέχεσθαι οὐ ἀυνάμενον σφέας ἐλεῖν χρόνω δ' ἐχ τῶν ἀπόρων ἐφάνη δή τις ἔξοδος τοῖοι βαρβάροιοι.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 56.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 60.

Hdt. VIII, 57-58. Uber den angeblichen Einfluß des Mnesiphilos auf Themistokles vgl. S. 641, Anm. 1.

lamis ein viel günstigerer Kampfplatz wäre als die offene Bucht am Isthmos, da die feindliche Flotte an Zahl und Schnelligkeit der Schiffe überlegen wäre <sup>1</sup>. Bei Salamis würden die Peloponnesier ebenso wie am Isthmos ihr Land verteidigen und außerdem noch Megara, Salamis und Aigina schützen <sup>2</sup>. Dagegen konnten die Peloponnesier geltend machen, daß man bei Salamis keine Rückzugslinie hätte und im Falle einer Niederlage rettungslos auf der Insel eingeschlossen werden würde. Am Isthmos böte das Landheer einen Rückhalt <sup>3</sup>.

Nach einem scharfen Wortwechsel mit dem korinthischen Strategen Adeimantos soll Themistokles erklärt haben, daß wenn Eurybiades nach dem Isthmos zurückginge, die Athener sich von den Eidgenossen trennen, ihre Familien einschiffen und nach Siris in Italien fahren würden. Eurybiades hätte sich darauf zum Bleiben entschieden und zwar hauptsächlich aus Furcht, daß die Athener mit der Drohung des Themistokles Ernst machen könnten 4.

Als der Tag anbrach, begannen sich die Eidgenossen zur Schlacht vorzubereiten. Sie flehten zu allen Göttern, riefen Aias und Telamon, die Heroen von Salamis, zum Beistande an und schickten ein Schiff zu den Aiakiden nach Aigina <sup>5</sup>. An demselben Tage ließ Xerxes die attischen Verbannten auf der Akropolis opfern und berief einen Kriegsrat. Auf Grund der Äußerungen seiner Vasallenfürsten und Flottenführer beschloß Xerxes die eidgenössische Flotte anzugreifen und mit Anbruch der Nacht sein Heer nach der Peloponnesos hin in Bewegung zu setzen <sup>6</sup>. Noch am Tage schoben die Perser ihre Flotte bis zur

<sup>1)</sup> Geringere Schnelligkeit der hellenischen Schiffe: vgl. S. 683, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 60.

Hdt, VIII, 70: νικηθέντες τε έν νήσφ ἀπολαμφθέντες πολιοφχήσονται κτλ
 Vgl. Diod. XI, 15, 3.

<sup>4)</sup> Hdt. VIII, 59—63. Bei Plut. Them. 11 ist der Bericht Herodots frei, mit Rücksicht auf größern Effekt bearbeitet, und durch einzelne Anekdoten bereichert. Vgl. Bauer, Themistokles 158; N. Wecklein, Ber. d. bayer. Akad. Phil.-Hist. Cl. 1892, S. 4ff. Plutarchos fand die Bearbeitung mindestens teilweise in seiner Quelle (vgl. Ail. P. H. XIII, 39; Aristeid. ὑπέρ τῶν τειτ., p. 258), welche es war, ist ganz ungewiß. Beloch, Hermes XXIX (1894), 604 ff. bemerkt sehr richtig, daß die Drohung schwer auszuführen gewesen wäre und macht es wahrscheinlich, daß die Sage, welche die Ansprüche der Athener auf Siris begründete, sich erst bei der Kolonisation Thuriois ausbildete.

Hdt. VIII, 64; vgl. VIII, 83. 84. Vgl. über Aias und die Aiakiden, S. 215, Anm. 1.

<sup>6)</sup> Opfer der Verbannten am Tage nach der Einnahme der Burg: Hdt. VIII, 54. Kriegsrat: Hdt. VIII, 67-69. Nach Herodots Annahme fand er nach der Eroberung der Burg statt (VIII, 68), und das wird richtig sein. Die Reden, die er halten läfst, sind natürlich nicht historisch und im besondern ist die Rolle der

Einfahrt in den salamischen Sund vor und ließen sie bei der Insel Psyttaleia Stellung nehmen. Die Insel selbst wurde stark besetzt, weil sie in dem Fahrwasser lag, wo es nach dem Plane des Königs zur Schlacht kommen sollte, so daß daselbst Mannschaften und Schiffstrümmer von beiden Parteien angetrieben werden mußten 1.

Artemisia, welche allein von einer Schlacht abgeraten haben soll, offenbar von ihren halikarnassischen Freunden zum größern Ruhme der Fürstin erfunden. Vgl. Duncker, G. d. Altert. VII<sup>5</sup>, 279. Allein mit Duncker an der Thatsache des Kriegsrates selbst zu zweifeln, liegt kein zwingender Grund vor.

1) Nach Hdt. VIII, 70. 76. 78 fanden zwei verschiedene Auffahrten der persischen Flotte zur Schlachtordnung statt. Die erste erfolgte gleich nach dem Schlusse des Kriegsrates noch am Tage. Hdt. VIII, 70: Ἐπεὶ δὲ παρήγελλον άναπλέειν, άνηγον τάς νέας έπι την Σαλαμίνα και παρεκρίθησαν διαταγθέντες κατ' ήσυχίην· τότε μέν νυν ούκ έξέχρησέ σφι ή ήμέρη ναυμαχίην ποιήσασθαι· νύξ γάρ έπεγένετο. Bei dieser Auffahrt müssen die Perser sich vor dem Sunde formiert haben, denn ihre Stellung erschien den Hellenen nicht beunruhigend. VIII, 78: ήθεσαν θε ούχω ότι σφέας περιεχυχλεύντο τήσι νηυσί οί βάρβαροι, άλλ' ώσπερ τής ημέρης ώρων αὐτοὺς τεταγμένους, ἐδόκεον κατὰ χώρην είναι. Wollten die Perser in dieser Stellung schlagen, so lag die Insel Psyttaleia im Fahrwasser der Seeschlacht. Ihre Besetzung hing zweifellos mit der Auffahrt zu dieser Schlachtordnung zusammen, obwohl sie nach Hdt. VIII, 76, 5 erst nach der Botschaft des Themistokles, also beim Einbruche der Nacht, und unmittelbar vor der um Mitternacht erfolgenden Vorschiebung der Flotte stattfand. Hdt. VIII, 76, 12: és dè τήν νησίδα την Ψυττάλειαν χαλεομένην απεβίβαζον των Περσέων τωνδε είνεχεν, ώς, έπεαν γίνηται ναυμαχίη, ένταυθα μάλιστα έξοισομένων των τε άνδρών και των ναυηγίων (ἐν γὰρ δὴ πόρφ τῆς ναυμαχίης τῆς μελλούσης ἔσεσθαι ἔχειτο ἡ ν ή σος) ΐνα τοὺς μὲν περιποιέωσι τοὺς δὲ διαφθείρωσι. Vgl. Aischyl. Pers. 450ff. Nun wurde aber nach den Angaben Herodots die Schlacht nicht vor dem Ausgange des Sundes, sondern in diesem selbst geschlagen (vgl. weiter unten S. 700, Anm. 4). Dabei lag die Insel kaum mehr έν πόρω τῆς ναυμαχίας. Damit hat N. Wecklein, Ber. d. bayer. Akad. Phil.-Hist. Cl. 1892, S. 25ff. noch Aischyl. Pers. 366 ff. kombiniert. Aischylos sagt, dass Xerxes, als er die Botschaft des Themistokles erhalten hatte, den Flottenführern befahl: εὖτ ἀν φλέγων άκτισιν ήλιος χθόνα | λήξη, χνέφας δε τέμενος αίθέρος λάβη | τάξαι νεών στίφος μεν έν στοίχοις τρισίν | έχπλους φυλάσσειν καὶ πόρους άλιρρόθους, | άλλας δε χύχλω νήσον Αΐαντος πέριξ | ώς εί μόρον φευξοίαθ' "Ελληνες κακόν, | ναυσίν κρυφαίως δρασμόν εύρόντες τινά, | πασι στέρεσθαι κρατός ήν προκείμενον. Also die Hauptmasse der Flotte sollte in drei Schlachtreihen die Ausfahrten bewachen, andere Schiffe sollten im Umkreise um die Insel des Aias aufgestellt werden, so dass nirgends ein hellenisches Schiff heimlich entwischen könnte, denn Themistokles hatte ja gemeldet, dass die Hellenen Nachts σέλμασιν ναών έπανθορόντες άλλος άλλοσε δρασμώ κουφαίω βίστον έκσωσσίατο. Vielfach werden die Worte des Aischylos auf eine Umschiffung der Insel zur Abschließung der megarisch-salaminischen Meerenge gedeutet. Augenscheinlich mit Rücksicht auf dieselben sagt Ephoros (Diod. XI, 17, 2), daß Xerxes das ägyptische Kontingent zur Sperrung jener Meerenge absandte. Das ist freilich insoweit sicherlich ein Irrtum, als die ägyptischen Schiffe nach Hdt. VIII, 100 an der Schlacht teilnahmen. Es fällt schwer ins Gewicht, Die peloponnesischen Strategen wollten sich der Entscheidung des Eurybiades noch immer nicht fügen. Zunächst drückte einer dem anderm im stillen seine Unzufriedenheit über die erstaunliche Haltund Ratlosigkeit desselben aus. Schließlich brach offen der verhaltene Unwille los 1. Man trat wiederum zu einem Kriegsrate zusammen. Die Peloponnesier drangen auf die Abfahrt nach dem Isthmos, wogegen die Athener, Aigineten und Megarier darauf bestanden, daß man bei Salamis schlagen müßte. Als Themistokles sah, daß die Peloponnesier die Oberhand behielten, entschloß er sich zu einem gewagten Schritte, um sie zur Schlacht bei Salamis zu zwingen. Er sandte heimlich gegen Abend 2 einen seiner Sklaven, Namens Sikinnos, der

daß Hdt. gar nichts von der Absendung eines Umgehungsgeschwaders sagt. Grote, Gesch. Griech. III2, 102 hat mit Recht bemerkt, dass die Umschiffung der Insel unnütz gewesen wäre, da ja durch die Vorschiebung des einen persischen Flügels die Hellenen bereits in der Bucht von Salamis eingeschlossen wurden (vgl. weiter unten S. 700, Anm. 4). N. Wecklein giebt das zu und bringt daher die Absendung des Geschwaders mit dem ursprünglichen Plane der Perser in Verbindung, die Hellenen durch Sperrung der Meerengen einzuschliefsen, mit der Einschließung der Griechen, wie sie Herodotos darstelle, sei sie unvereinbar. Allein damit setzt sich N. W. mit Aischylos in Widerspruch. Denn nach Aischylos erfolgte doch die Abordnung der "andern Schiffe" erst nach dem Empfange der Botschaft des Themistokles, die nach N. W. den Xerxes zu einer Anderung seines ursprünglichen Planes und zur sofortigen, unmittelbaren Einschließung der Hellenen durch Vorschiebung des einen Flügels bestimmt hätte. Mit diesem Manöver läßt sich aber, wie N. W. mit Recht sagt, die Umschiffung nicht vereinbaren. Beabsichtigte wirklich, wie N. W. meint, der König nach dem Vorschlage der Artemisia zunächst nicht zu schlagen, sondern die Hellenen bei Salamis einzuschließen? Allerdings brach, wie es Artemisia geraten haben soll (Hdt. VIII, 68) das persische Heer nach der Peloponnesos auf. Aber Hdt., der sich doch gerade für diesen Punkt interessierte, sagt, dass der König gegen den Rat der Artemisia eine Schlacht zu liefern beschlofs. Auch Psyttaleia wurde doch gerade mit Rücksicht auf die bevorstehende Schlacht besetzt. Es war also schon vor der Botschaft des Themistokles nicht eine Einschließung, sondern eine Schlacht beabsichtigt. Aischylos bezeugt auch keineswegs ausdrücklich die Absendung eines Umgehungsgeschwaders. Die andern Schiffe sollten rings um Salamis Stellung nehmen, um ebenfalls die Hellenen, die sich der eine hierhin, der andere dorthin in heimlicher Flucht zu retten suchen würden, abzufangen. Es sollte offenbar nicht in einem geschlossenen Geschwader, sondern in einzelnen Abteilungen das ganze Fahrwasser um Salamis herum bewacht werden. So hat auch die Quelle von Plut. Them. 12 (vgl. Aristeid. 8), die einige Berührungspunkte mit Ephoros zeigt, Aischylos verstanden: τὰς μέν ἄλλας πληφοῦν καθ' ήσυχίαν, διακοσίαις δ' αναχθέντας ήδη περιβαλέσθαι τον πόρον έν χύχλω πάντα και διαζώσαι τας νήσους, όπως έχφύγοι μηδείς των πολεμίων.

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 74: τέλος δε έξερραγη ές το μέσον.

<sup>2)</sup> Nur im Dunkel des Abends war die Sendung möglich, obwohl man aus

seine Knaben beaufsichtigte <sup>1</sup>, ins persische Lager und ließ aus angeblich königsfreundlicher Gesinnung melden, daß die Eidgenossen noch in der Nacht abzufahren gedächten. Wenn die Perser sie nicht entkommen ließen, so wäre ihnen ein vollständiger Erfolg sicher, da die Hellenen, untereinander uneinig, nicht widerstehen würden. Die medisch Gesinnten und die übrigen würden sich sogar gegenseitig bekämpfen <sup>2</sup>.

Aisch. Pers. 365. 377 schließen könnte, daß der Bote bei den Persern noch vor Sonnenuntergang ankam. Aischylos läßt allein den Boten, ein Werkzeug des \$\phi \text{90'vos}\$ der Götter, den König zur Schlacht verleiten und erst nach der Botschaft die Anordnungen zur Schlacht treffen. Nach der Darstellung Herodots, die zweifellos mehr der geschichtlichen Wahrheit entspricht, hatte dagegen der König bereits vor der Ankunft des Boten die Anordnungen zum Angriffe getroffen. Vgl. Duncker, G. d. Altert. VII<sup>5</sup>, 279.

<sup>1)</sup> Sikinnos nach Hdt. VIII, 75: οἰχέτης καὶ παιδαγωγὸς τῶν Θεμιστοκλέος παίδων. Aisch. Pers. 355: ἀνὴρ γὰρ Ἑλλην έξ ᾿Αθηναίων στρατοῦ | ἐλθών κτλ. Bei Plut. Them. 12 heißt es dagegen: ἦν δὲ τῷ μὲν γένει Πέρσης ὁ Σίκιννος αἰχμάλωτος, εὕνους δὲ τῷ Θεμιστοκλεῖ καὶ τῶν τέκνων αὐτοῦ παιδαγωγός. Das ist kein Irrtum Plutarchs (Wolff a. a. O. 10; vgl. dagegen Albracht a. a. O. 34), sondern eine Angabe seiner Quelle. Vgl. Polyain. I, 30, 3, wo Sikinnos zu einem Eunuchen gemacht wird, was darauf zurückzuführen ist, daß nach Hdt. Themistokles zu seinen beiden Sendungen denselben Boten brauchte, während es zugleich eine Überlieferung gab, daß er zum zweitenmale πέμπει τινὰ τῶν βασιλικῶν εὐνούχων ἐν τοῖς αἰχμαλωτοις ἀνευρών Ἰαρνάκην ὅνομα. Plut. Them. 16; Arist. 9. Sikinnos wurde später Bürger von Thespiai (Hdt. VIII, 75), wozu man einen Perser, geschweige denn einen Eunuchen, gewiß nicht gemacht hätte.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 75 (vgl. Thuk. I, 137, 4). Ephoros (Diod. XI, 17, 1) berichtet über die Botschaft unzweifelhaft nach Hdt. Vgl. Ad. Bauer, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. X (1878/9), 308. Wenn er den Themistokles außerdem noch melden läfst, daß die Hellenen ihre Streitkräfte am Isthmos zu vereinigen gedächten, so konnte er das aus Hdt. VIII, 56. 57 schließen. Da er auf die Verbindung mit dem Landheere, besonderes Gewicht legte (Diod. XI, 15, 3), so schrieb er auch dem Xerxes namentlich die Absicht zu, dieselbe zu verhindern. Plut. Them. 12 berührt sich mit Ephoros (Albracht a. a. O. 34). Es findet sich bei ihm der jenem eigentümliche Gedanke έν ῷ ταράττονται τῶν πεζῶν χωρίς ὄντες ἐπιθέσθαι. Ad. Schmidt, Perikl. Zeit. II, 122 und 137 nimmt als Quelle Plutarchs Stesimbrotos an, ebenso Holzapfel, Unters. über die Darst. d. gr. Gesch. bei Ephoros u. s. w. 156 ff., indessen mit Unrecht. Vgl. Ad. Bauer, Themistokles 157 ff. -Nepos Them. 4 weist zahlreiche, zum Teil wörtliche Übereinstimmungen mit Iust. II, 12, 18 auf. Nach beiden Autoren riet Themistokles dem Könige deshalb zum Angriffe, weil, wenn sich die Hellenen erst zerstreut hätten, ihre Unterwerfung längere Zeit und größere Mühe erfordern würde (vgl. Frontin, Strat. II, 2, 14). Es machte natürlich besondern Effekt, wenn Themistokles gerade das, was er befürchtete (Hdt. VIII, 57. 60), dem Könige als etwas für ihn Unvorteilhaftes meldete, und dieser wirklich in die Falle ging. Die Mache wäre des Ephoros würdig. Aber es findet sich dieser Gedanke weder bei Diodoros, noch bei Plutarchos. Für Ephoros M. Mohr a. a. O. 14ff. und Enmann a. a. O. 7, dagegen Albracht a. a. O.

Die Botschaft fand Glauben, und obschon sie nicht erst den König zum Angriffe am folgenden Tage bestimmte, so veranlafste sie ihn doch, den Schlachtplan zu ändern und die sofortige unmittelbare Einschliefsung der Hellenen anzuordnen <sup>1</sup>.

## i.

Unter dem Schutze der dunkeln Nacht <sup>2</sup> vollzog sich die Bewegung der persischen Flotte, wodurch die hellenische, die sich in der nach Osten geöffneten Hafenbucht von Salamis befand, rings umschlossen wurde <sup>3</sup>. Wahrscheinlich fuhr der zur Umzingelung bestimmte rechte Flügel der persischen Flotte, sich dicht an der attischen Küste haltend, in den salaminischen Sund ein und ging bis zum äußersten Vorsprunge des Aigaleos vor, wo er vor der Hafenbucht von Salamis Stellung nahm. Dieser Flügel war in der Schlachtordnung der nordwestliche, "nach Eleusis hin" aufgestellte <sup>4</sup>. Der linke persische Flügel wurde

<sup>44</sup> und Holzapfel a. a. O. 80, die auf Theopompos verfallen, bei dem sich aber schwerlich eine Beschreibung der Schlacht bei Salamis fand.

<sup>1)</sup> Vgl. N. Wecklein a. a. O. 31 und S. 697, Anm. 1. - Neuere Litteratur: Hamacher, Die Schlacht bei Salamis nach den Persern des Aeschylos, Trier 1870, Progr.; B. Nöldechen, Die Schlacht bei Salamis, Quedlinburg 1875, Progr.; G. Löschcke, Ephoros-Studien I, Die Schlacht bei Salamis, Jahrb. f. kl. Philol. CXV (1877), 25ff.; Ernest G. Sihler, On Herodotus and Aeschylus accounts of the battle of Salamis, Transactions of the American Philological Association, 1877; Du Sein, Hist. de la marine (Paris 1879) I, 112 sqq.; G. Busolt, Ephoros als Quelle für die Schlacht bei Salamis, Rhein. Mus. XXXIX (1884), 624 ff.; A. Breitung, Zur Schlacht bei Salamis, Jahrb. f. kl. Philol. CXXIX (1884), 859 ff.; H. G. Lolling, Die Meerenge von Salamis (mit Karte), Hist. und Philol. Aufsätze E. Curtius gewidmet (Berlin 1884), 1ff.; W. Goodwin, The battle of Salamis, Papers of the American School of Athens I (1885), 237 sqq.; G. Busolt, Jahrb. f. kl. Philol. CXXXV (1887), 39 ff.; N. Wecklein, Themistokles und die Seeschlacht bei Salamis, Ber. d. bayer. Akad. 1892, S. 1ff.; H. Welzhofer, Die Schlacht bei Salamis Histor. Taschenbuch XII (1892), 43ff. W. geht, wie überhaupt bei seinen Untersuchungen zur Geschichte der Perserkriege, in der Reaktion gegen die griechische Überlieferung viel zu weit. Nach ihm blieb die Schlacht unentschieden, und die Perser kehrten, "zufrieden mit ihren bisherigen Erfolgen", in ihre Heimat zurück. Karte: Karten von Attika herausg. von E. Curtius und J. A. Kaupert, Heft VII, Blatt 21, Berlin 1893.

Aischyl. Pers. 364. 374. Nach Hdt. VIII, 76 wäre es Mitternacht gewesen.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 79, 18: περιεχόμεθα γὰρ ὑπὸ τῶν πολεμίων κὐκλω. VIII, 81: περιέχεσθαι γὰρ πὰν τὸ στρατόπεδον τὸ Ελληνικὸν ὑπὸ τῶν νεῶν τῶν Ξέρξεω. Vgl. Aisch. Pers. 367 ff. 385.

<sup>4)</sup> Hdt. VIII, 76: έπειδή έγίνοντο μέσαι νύχτες, ἀνήγον μὲν τὸ ἀπ' ἐσπέρης χέρας χυχλού μενοι πρὸς τὴν Σαλαμίνα, ἀνήγον δὲ οἱ ἀμφὶ τὴν Κέον τε καὶ τὴν Κυνόσουραν τεταγμένοι, κατεῖχόν τε κτλ. Καρ. 85: κατὰ μὲν δή 'Αθηναίους ἐτετα-

ebenfalls über Psyttaleia hinaus in den Sund vorgeschoben und um Keos und Kynosura aufgestellt. Herodotos bezeichnet ihn als den nach

χατο Φοίνικες (ούτοι γάρ είχον το πρός Έλευσινός τε και έσπέρης κέρας) κατά δε Λακεδαιμονίους "Ιωνες" ούτοι δ' είχον το πρός την ήω τε και τον Πειραιέα. Απ ersterer Stelle handelt es sich, wie das ανήγον μέν, ανήγον δέ zeigt, um die Bewegung von zwei verschiedenen Flottenteilen, der westliche Flügel war zur Umzingelung bestimmt (vgl. N. Wecklein a. a. O. 22). Die Bezeichnung ein εσπέρης bezieht sich, wie auch Kap. 85 zeigt, nicht auf die Stellung vor, sondern auf die nach der Auffahrt. Vgl. Stein zu Hdt. VIII, 76, 5; E. G. Sihler a. a. O. 114ff.; N. Wecklein a. a. O. 23. Die Angaben Hdts. sind nicht vereinbar mit der von Löschcke, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXV, 25 ff.; Du Sein a. a. O.; Breitung a. a. O.; Beloch, Gr. Gesch. I, 376 u. a. vertretenen Ansicht, dass die griechische Flotte nicht in der nach Osten geöffneten Hafenbucht von Salamis eingeschlossen wurde, und, Salamis im Rücken, mit der Front nach Osten kämpfte, sondern daß die Schlacht vor dem Südausgange des Sundes begann, und dass die Perser mit der Front nach Norden in denselben einzudringen suchten. Löscheke sieht sich genötigt, bei Hdt. Έλευσῖνος in Σαλαμῖνος zu ändern, was nicht angeht, da schon Ephoros Έλευσῖνος las. Vgl. Busolt, Rhein. Mus. XXXVIII (1883), 628. Da der Aigaleos eine bedeutende Strecke westlich vom Peiraieus ins Meer verläuft, so ist es vollkommen verständlich, warum Herodotos den nach Eleusis vorgeschobenen Flügel als den westlichen, den nach dem Peiraieus zu stehenden als den östlichen bezeichnet. Wenn die Insel Psyttaleia έν πόρω της ναυμαχίης της μελλούσης ἔσεσθαι lag, so lehnte sich, auch wenn der Kampf im Sunde selbst stattfand, immerhin der linke persische Flügel an Psyttaleia an, aller Wahrscheinlichkeit nach hängt aber ihre Besetzung mit dem ursprünglichen, durch die Botschaft des Themistokles veränderten Kriegsplane zusammen (vgl. S. 697, Anm. 1). Bei der Auffassung Löschekes ist der Ausdruck χυχλούμενοι unerklärlich. Löscheke verweist ferner auf Aisch. Pers. 397 ff.: θοῶς θὲ πάντες ἦσαν ἐχφανεῖς ἰθεῖν | το' δέξιον μεν πρώτον ευτάκτως κέρας | ήγειτο κόσμω, δεύτερον δ' ό πας στόλος ἐπεξεχώρει. Dieses plötzliche Erscheinen wäre nur dann verständlich, wenn das Vorgebirge Kynosura anfänglich die griechische Flotte den Persern verdeckt hätte. Allein wenn die Perser vor dem Südausgange des Sundes standen, so bätten sie doch wohl zuerst den linken hellenischen Flügel gesehen, da dieser dann zur Schlachtordnung einschwenken mußte, weil sonst die Hellenen bei der Auffahrt dem Feinde die Flanke geboten hätten. Auch Diod. XI, 18, 3: τὸν πόρον μεταξύ Σαλαμῖνος καὶ Ἡρακλείου κατείχον (die Hellenen) spricht nicht für Löscheke, denn abgesehen davon, dass Ephoros keinen selbständigen Quellenwert für die Schlacht hat (vgl. Busolt, Rhein. Mus. XXXVIII, 627ff.), steht nunmehr nach Lollings (Hist. und Philol. Aufsätze für E. Curtius, S. 6. Vgl. namentlich Ktes. 26; Strab. IX, 395; Plut. Them. 13) Untersuchungen fest, dass das Herakleion an der engsten Stelle des Sundes an dem Vorsprunge des Aigaleos lag. Gegen Löschcke fällt ferner der Umstand ins Gewicht, dass nach Hdt. VII, 83 die Hellenen, welche ihre Schiffe verloren hatten, ές την Σαλαμίνα διένεον. Wären die Hellenen mit der Front nach Süden vor der Einfahrt in Sund aufgestellt gewesen, so würde das für die meisten unmöglich gewesen sein. Hdt. war entschieden der Meinung, daß die Schlacht im Sunde selbst geschlagen wurde. Er sagt, daß beim Beginne der Schlacht of μεν άλλοι Έλληνες έπὶ πρύμνην ἀνεχρούοντο και ἄκελλον τὰς νέας. Die

Osten und dem Peiraieus hin stehenden Flügel. Kynosura ist die lange, höckerige Landzunge, die von der alten Stadt Salamis aus bis nahe an Psythaleia vorspringt, die Örtlichkeit Keos ist unbekannt <sup>1</sup>.

Von dem geschickten und geräuschlosen Vorgehen des Westflügels hing wesentlich das Gelingen des ganzen Schlachtplanes ab. Es wurden daher die Phoenikier dazu bestimmt, deren Schiffe die besten der ganzen Flotte waren. Bei hellem Mondlicht hätte die Bewegung den Hellenen nicht unbemerkt bleiben können, allein es war damals wenige Tage vor Neumond, und der Mond ging erst nach Mitternacht auf <sup>2</sup>. Fast die ganze Nacht brauchte die persische Flotte zur Formierung ihrer Schlachtordnung <sup>3</sup>.

Hellenen konnten nur in dem Falle im Begriffe sein, rückwärts zu rudern und ihre Schiffe auf den Strand laufen zu lassen, wenn sie die salaminische Hafenbucht im Rücken hatten, andernfalls wären sie ja auf die von den Persern besetzte attische Küste aufgelaufen. Dann sagt Hdt. VIII, 91: Τῶν δὲ βαρβάρων ἐς φυγήν τραπομένων καὶ ἐκπλεόντων πρὸς τὸ Φάληρον (also aus dem Sunde nach Phaleron herausfuhren), Αἰγινῆται ὑποστάντες ἐν τῷ πορθμῷ κτλ. Ebenso gleich darauf: οἱ δὲ Αἰγινῆται τὰς ἐκπλεούσας.

- 1) Vgl. die in der vorhergehenden Anm. angeführten Hdt.-Stellen. Wenn Hdt. das Ergebnis der ganzen Bewegung (vgl. N. Wecklein a. a. O., S. 22) mit den Worten bezeichnet: κατείχον τε μέχρι Μουνυχίης πάντα τον πορθμόν τήσι νητοί so verdankt die wenig zutreffende Bezeichnung μέχοι Μουνυγίας ihren Ursprung sicherlich nur dem Kap. 77 angeführten Orakel des Bakis: ἀλλ' ὅταν 'Αρτέμιδος χουσαόρου Ιερόν αχτήν | νηυσί γεφυρώσωσι και είναλίην Κυνόσουραν κτλ., dessen Bestätigung der gläubige Herodotos zu erweisen bemüht war. Ebenso wird die Lokalbestimmung Kynosura von dem Orakel abhängig sein. Stein zu Hdt. VIII. 76, 5 schliefst aus der Verbindung τε καί, das Keos und Kynosura nur verschiedene Bezeichnungen derselben Ortlichkeit seien. Dagegen verweist E. G. Sihler, Transactions of the American Philol. Association 1877, p. 114 auf die Wiederholung des Artikels. Keos dürfte mit N. Wecklein a. a. O., S. 23 auf der attischen Seite zu suchen sein. Verfehlt ist jedenfalls Lollings Vorschlag, Kéov in Aégov zu verändern und auf die kleine Insel an der südlichen Einfahrt in die Bucht von Eleusis zu beziehen. Denn wenn, wie L. annimmt, der Westflügel der Perser vor dem Heranfahren an die Bucht von Salamis bei Leros aufgestellt gewesen wäre, während der andere bei Kynosura stand, so müßten ja die Hellenen thatsächlich schon eingeschlossen gewesen sein, bevor die Flottenbewegungen der Perser begannen.
- 2) Die Schlacht fand "wenige Tage" vor dem Neumonde statt (vgl. S. 703, Anm. 4 auf S. 704), welcher auf den 2. Oktober fiel. Aischyl. Pers. 357. 364. 428 nennt sowohl die Nacht vor, wie die nach dem Schlachttage eine dunkle. Vgl Busolt, Jahrb. f. kl. Philol. CXXXV (1887), 35. Am 25. September trat der Mond in sein letztes Viertel und ging nach gütigen Berechnungen des Herrn Professor Lamp in der Nacht vom 25. auf den 26. eine Minute nach Mitternacht auf. Am 27. September ging der Mond 0h 58m morgens auf, am 28. September 1h 55m. Zu den Angaben des Äschylos past unter Berücksichtigung sachlicher Erwägungen am besten das letzte Datum.
  - 3) Aischyl. Pers. 382: καὶ πάννυχοι δή διάπλοου καθίστασαν | ναῶν ἄνακτες

Während die Perser mit der Einschließung der Hellenen beschäftigt waren, setzten bei diesen die Flottenführer ihren Streit ahnungslos fort, bis ihnen Aristeides, der eben von Aigina her aus der Verbannung zurückkehrte, meldete, daß die Perser alle Auswege besetzt hätten und er selbst durch die feindliche Linie nur mit genauer Not hindurchgekommen wäre. Dieser Nachricht schenkten die meisten Strategen erst dann Glauben, als eine tenische Triere, die zu den Hellenen überging, ihre Richtigkeit bestätigte 1. Man war nun gezwungen zu schlagen. Gegenüber dem westlichen Flügel der Perser, auf dem die Phoenikier standen, nahmen die Athener Stellung, gegenüber dem östlichen, auf dem die Ionier standen, die Lakedaemonier und wahrscheinlich alle übrigen Eidgenossen, da ja mehr als die Hälfte der Flotte aus athenischen Schiffen bestand 2.

Als der Morgen (etwa des 27. oder 28. September 480) anbrach 3,

πάντα ναυτικόν λεών. Hdt. VIII, 76: οἱ μὲν δὴ ταῦτα τῆς νυκτὸς οὐδὲν ἀποκοιμηθέντες ("ohne sich hinreichend durch Schlaf gestärkt zu haben" Stein) παραφτέοντο.

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 78-82. Nach Diod. XI, 17, 3 hätten die Führer der Ionier einen Samier zu den Eidgenossen geschickt, der sie nicht nur von der Aufstellung der Perser unterrichtet, sondern ihnen auch gemeldet hätte, daß die Ionier während der Schlacht abfallen würden. Diese Nachricht hätte die Hellenen mit frohem Mute erfüllt. Ephoros hat diese Geschichte nach Hdt. VIII, 6. 82. 90; IX, 90 komponiert und erfunden. Plut. Them. 12 und Arist. 8 benutzte Hdt. (vgl. Bauer, Themistokles 141, 4), entnahm jedoch die Scene zwischen Aristeides und dem Korinthier Kleokritos einer andern (späten) Quelle.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 85. Hatte die persische Linie die nordwestliche Richtung Peiraieus-Eleusis, so standen die Phönikier rechts, die Ionier links. Das hat auch Ephoros gesehen vgl. Diod. XI, 17, 3. Wo die übrigen Kontingente der königlichen Flotte standen, sagt Herodotos nicht, wohl aber Ephoros. An die Phönikier hätten sich die Kyprier, dann die Kiliker, Pamphyler, Lykier angeschlossen. Das ist die geographische Folge und darum höchst verdächtig. Vgl. Diod. XI, 2, 1; Bauer, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. X (1878/9), 293. — Die Lakedaimonier versetzt Ephoros irrigerweise mit den Athenern zusammen nach dem linken Flügel. Die Aigineten und Megarier hätten nach ihm den rechten Flügel eingenommen. Aus Hdt. VIII, 91 ergiebt sich allerdings, das erstere rechts von den Athenern standen. Über die Stellung der Korinthier und übrigen Peloponnesier verlautet weder etwas bei Hdt. noch bei Ephoros.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII. 83; Aisch. Pers. 386: Plutarchos, De glor. Athen. 7, p. 349 F und Lys. 15 setzt die Schlacht auf den 16. Munychion, indem er den Schlachttag fälschlich mit dem Datum der Erinnerungsfeier für den Sieg identifiziert, die mit dem Feste der Artemis von Munychia verbunden war. Nach Plut. Camillus 19 siegten die Athener bei Salamis περὶ τὰς εἰκάδας (τοῦ Βοηδρομιῶνος) ὡς ἡμῖν ἐν τῷ περὶ ἡμερῶν ἀποδέδεικται, also um den 20. Boedromion, vgl. A. Mommsen, Chronologie 104. Den Iakchostag, [d. h. den 20. Boedromion, bezeichnet als

versammelten die Strategen ihre Mannschaften und feuerten sie durch Ansprachen an. Namentlich hielt Themistokles eine gehaltvolle und eindringliche Rede.

Kaum hatte sich die ganze hellenische Linie, voran der rechte Flügel, unter lebhaftem Zuruf der Mannschaften in Bewegung gesetzt 1,

Schlachttag Polyain. III, 11, 2. Diese Datierung stützt sich nur auf die von Herodotos VIII, 65 erzählte Vision des Iakchos-Zuges, die ein attischer Verbannter Namens Dikaios in der thriasischen Ebene gehabt haben wollte. Plut. Them. 15 (vgl. Phok. 28) verlegt die Vision auf den Schlachttag selbst, obwohl, wie noch die Anklänge an den Wortlaut zeigen, zu seiner Erzählung nur Herodotos ausgezogen ist. Gewöhnlich nimmt man an, dass nach Hdt. die Vision am Tage vor der Schlacht stattgefunden hätte, und dass also, da der Iakchos-Zug am 19. Boedromion von Athen ausging (vgl. S. 359), die Schlacht am 20. Boedromion geschlagen wurde, d. h. nach Böckhs Berechnung (Mondcyklen 73) am 20. September. Allein aus Hdt. VIII, 65 folgt nur so viel mit Sicherheit, daß der Tag des Iakchos-Zuges, an dem Dikaios seine Vision hatte, vor den Schlachttag zu setzen ist. daß er aber dem Schlachttage unmittelbar vorausging, beruht nur auf keineswegs sichern Voraussetzungen. Vgl. Busolt, Jahrb. f. kl. Philol. CXXXV (1887), 34. Ebenso ist die Gleichsetzung des 20. Boedromion und 20. September unrichtig. denn einerseits sind die allgemeinen kalendarischen Annahmen Böckhs teils irrig. teils zweifelhaft (vgl. A. Mommsen, Chronologie 197ff. 206), anderseits nimmt Böckh die falsche Angabe Plutarchs de glor. Athen. 7 als Thatsache an, daß den Hellenen bei Salamis der Vollmond geleuchtet hätte (vgl. S. 702, Anm. 2: vgl. Busolt a. a. O. 35). Der 20. Boedromion fiel vermutlich auf den 22. September. Eine sichere Grundlage bildet die Sonnenfinsternis, welche am 2. September 480 1h 11m eintrat und mit 6,37 Zoll um 2h 21m ihre größte Phase erreichte. Vgl. G. Hofmann, Sämtliche von griechischen und lateinischen Schriftstellern erwähnte Sonnen- und Mondfinsternisse (Triest 1884, Progr.) 17. — Diese Sonnenfinsternis trat ein, als beim Rückzuge des Xerxes König Kleombrotos zum Vormarsche opfern wollte. Hdt. IX, 10. Der Rückzug des Xerxes begann aber "wenige Tage" (έπισχόντες όλίγας ήμέρας μετά την ναυμαχίην, Hdt. VIII, 113) nach der Schlacht, und Kleombrotos muss sofort auf die Kunde von dem Rückzuge sich zu einem Vorstoße entschlossen haben. Vgl. Busolt a. a. O. 38. Daher ist die Schlacht Ende September anzusetzen. Die Umzingelung der Hellenen durch die Perser erfolgte vor dem Aufgange des Mondes. Es ergiebt sich daraus, daß die Schlacht am 27. oder 28. September geschlagen wurde. Vgl. S. 702, Anm. 2.

1) Aisch. Pers. 398: το δεξιόν μὲν πρώτον εὐτάχτως χέρας ἡγεῖτο χόσμω δείτερον δ' ὁ πᾶς στόλος ἐπεξεχώρει. Die hellenische Flotte lag bei Alt-Salamis, d. h. wie Lolling a. a. O. gezeigt hat, am Südufer der Hafenbucht von Salamis, und konnte, da der Vorsprung des Κυχρεῖος πάγος (jetzt Magula) die Ausfahrt bis auf 400 Meter verengt, und eine Triere (bei einer Breite von mindestens 4 Metern) sicherlich 12 Meter Spielraum brauchte, nicht in gerader, vollentwickelter Schlachtlinie hinausfahren. Ein Blick auf das Blatt Salamis der "Karten von Attika" lehrt, daß die hellenische Flotte, um ihre natürlich gegebene Stellung zwischen der Punta- und Kynosura-Spitze (2500 Meter Entfernung) einzunehmen unter Führung des rechten Flügels in schräger Richtung auffahren mußte. Das durch

als auch die königliche Flotte anfuhr. Die Hellenen wichen unwillkürlich zurück und ruderten rückwärts, bis nach attischer Überlieferung Ameinias aus Pallene mit seiner Triere aus der Schlachtreihe herausfuhr und einer phoenikischen einen so gewaltigen Stoß versetzte, daß beide Schiffe nicht mehr auseinander kamen <sup>1</sup>. Andere eilten nun zur

die Örtlichkeit ohnehin bedingte Vorgehen dieses Flügels wird dann von Themistokles für den Schlachtplan ausgenutzt worden sein. Vgl. N. Wecklein a. a. O., S. 33.

Hdt. VIII, 84: ἐνταῦθα ἀνῆγον τὰς νέας ἀπάσας Ἑλληνες, ἀναγομένοισι δέ σφι αὐτίχα ἐπεχέατο ot βάρβαροι· ot μὲν δη ἄλλοι Ελληνες ἐπλ πρύμνην ἀνεχρούοντο (Thuk. I, 50) καὶ ωκελλον τὰς νέας κτλ. Vgl. über den Beginn des Gefechtes Aisch. Pers. 406ff., wo sich keine Andeutung über das Zurückweichen findet. Die aiginetische Version, dass ihre nach den Aiakiden ausgeschickte Triere den Kampf begonnen hätte (Hdt. VIII, 48), ist minder glaubwürdig als die attische. N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 14. - Die Geschichte von der Flucht des korinthischen Strategen Adeimantos verdankt der spätern erbitterten Feindschaft zwischen Athen und Korinth ihren Ursprung. Die Korinthier sollen erst am Skiradion (Lolling, Mitt. d. arch. Inst. I, 127 ff.) wieder umgekehrt und ἐπ' ἐξεργασμέvoise auf dem Schlachtfelde erschienen sein. Dagegen behaupteten die Korinthier selbst, daß sie unter den ersten in der Seeschlacht gewesen wären, und das übrige Hellas zeugte für sie. Hdt. VIII, 94; Plut. περί 'Hρ. κακ. 39, p. 870; Simonides 96-98 Bergk, PLGr. III\*, 454. Ähnliches erzählt man sich in Athen über die Aigineten. Vgl. Lykurg. g. Leokr. 17. Der Bericht Plutarchs über die Schlacht (Them. 14-15) soll, abgesehen von den beiden Citaten aus Aischylos und Simonides, nach Ad. Schmidt, Perikl. Zeit II, 138 und Holzapfel, Unters. über die Darst. d. griech. Gesch. bei Ephoros u. s. w. 158 aus Stesimbrotos stammen, während Albracht a. a. O. 39ff. auf Ephoros, Max Mohr a. a. O. 33ff. auf Phainias verfallen ist. Die Gründe Albrachts sind freilich nicht stiehhaltig (Mohr a. a. O.), dasselbe gilt aber auch von denen Mohrs, vgl. Ad. Holm, Burs. Jahresb. 1880 III, 85. Die Vision des Iakchoszuges (Kap. 15) ist ohne Frage nach Hdt. VIII, 65 erzählt, und auch sonst hat Plutarchos diesen Autor eingesehen (vgl. z. B. das περιπίπτοντας άλλήλοις und Hdt. VIII, 89 a. E.). Dass Ameinias das persische Admiralschiff nahm, erzählte Ephoros (Diod. XI, 18, 5 und 27, 2). Außerdem hat Plutarchos noch eine andere Quelle benutzt, über die sich nur so viel sagen läßt, daß sie mancherlei unkontrollierbare Einzelheiten brachte. Falsch ist aber die Angabe, dass Themistokles den Angriff bis zu der Stunde aufschob, wo der frische Seewind einzusetzen und vom Meere her die Wellen durch den Sund nach dem festen Lande hin zu treiben pflegte, denn nach Aisch. Pers. 386 und Hdt. VIII, 83 begann die Schlacht am frühen Morgen, während der Seewind im Spätsommer erst einsetzt, wenn der Vormittag etwas weiter vorgerückt ist. Vgl. Leake, Demen von Attika 203 (Westermann). Diese Angabe vom Seewinde, den Themistokles zu einem neuen Strategema benutzt, dann die von der Besetzung eines jeden attischen Schiffes mit 14 Hopliten und 4 Toxoten, ferner die, daß Lykomedes das Abzeichen des von ihm eroberten Schiffes dem Apollon Daphnephoros zu Phlya geweiht hätte u. a. weist auf die von Plutarchos in der Biographie auch sonst benutzten Athidographen Phanodemos und Kleidemos hin. Vgl.

Hilfe herbei, und bald wurde der Kampf allgemein <sup>1</sup>. Die Mannschaften der königlichen Flotte hielten sich weit besser als bei Artemision und beeiferten sich, durch tapfere Thaten Ehre beim Könige einzulegen, der von seinem Sitze auf einem der ins Meer vorspringenden Abhänge des Aigaleos das ganze Schlachtfeld überschaute <sup>2</sup>. Allein es mangelte wieder an taktischer Ordnung <sup>3</sup>. Die einzelnen Kontingente kämpften für sich auf eigene Hand, es fehlte alles Ineinandergreifen und eine wirksam zusammenfassende Oberleitung, während die Hellenen in wohlgegliederter Schlachtreihe fochten und auch an geschickter Führung der einzelnen Schiffe ihren Gegnern überlegen waren <sup>4</sup>. Daher war die Niederlage der Perser unvermeidlich, denn in dem engen Fahrwasser konnten sie weder ihre numerische Überlegenheit entwickeln, noch die bessere Ruderkraft ihrer Schiffe <sup>5</sup> voll zur Geltung bringen.

Über den taktischen Verlauf der Schlacht liegen nicht genügende Nachrichten vor. Herodotos bietet hauptsächlich Episoden aus dem Kampfe der Athener und Aigineten, und Ephoros hat nur unter Berücksichtigung der Perser des Aischylos die Erzählung Herodots in seiner Weise frei verarbeitet <sup>6</sup>. Aus Aischylos ist aber zu schließen, daß die Hellenen mit ihren Flügeln die Perser umfaßten und zusammenschoben <sup>7</sup>.

Kleidemos 13 und 14, Müller I, 362 (Plut. Them. 10; Arist. 19); Phanodemos 16, Müller I, 368 (Plut. Them. 13). Bemerkenswert ist, daß Plut. Them. 14 sagt: Δμεινίας ὁ Δεκελεύς (Hdt.: Παλληνεύς) και Σωκλῆς ὁ Πεδιεύς ὁμοῦ πλέοντες. Εἰπ Σωκλῆς Πε ... ist als συντριήραρχος genannt in der Seeurkunde CIA. II, 812 c, 89

Hdt. VIII, 84. Der Naxier Demokritos (vgl. S. 129, Anm. 1) ,, τρίτος ἢρξε μάχης " nach Simonides 136, Bergk, PLGr. III\*, 481.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 86. 90: κατήμενος υπό τῷ ὅρεῖ τῷ ἀντίον Σαλαμῖνος τὸ καλέεται Αἰγάλεως, ἀνεπυνθάνετο τὸν ποιήσαντα, καὶ οἱ γραμματισταὶ ἀνέγραφον πατρόθεν τὸν τριήραρχον καὶ τὴν πόλιν. Aisch. Pers. 466: ἐδραν γὰρ εἶχε παντὸς εὐαγῆ στρατοῦ | ἰψηλὸν ὅχθον ἄγχι πελαγίας ἀλός. Nach Phanodemos ὑπὲρ τὸ Ἡρακλεῖον, nach Akestodoros ἐν μεθορίψ τῆς Μεγαρίδος ὑπὲρ τῶν καλουμένων Κεράτων. Plut. Them. 13. Vgl. über das Herakleion S. 701 Anm. Über den δίφρος ἀργυρόπους, der den Athenern in die Hände fiel und sich auf der Akropolis unter den ἀριστεῖα τῆς πόλεως befand, vgl. Demosth. g. Timokr. 129, Harpokr. v. ἀργυρόπους δίφρος.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 681, Anm. 1.

Hdt. VIII, 86: ἄτε γὰρ τῶν μὲν Ἑλλήνων σὺν κόσμω ναυμαχεόντων κατά τάξιν, τῶν ởὲ βαρβάρων οὕτε τεταγμένων ἔτι οὕτε σὺν νόω ποιεόντων οὐδέν, ἔμελλε τοιοῦτό αφι συνοίσεσθαι οἰόνπερ ἀπέβη.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 696, Anm. 1.

<sup>6)</sup> Vgl. S. 624, Anm. 2 und 3.

<sup>7)</sup> Aisch. Pers. 418: Έλληνικαί τε νήες ούκ άφρασμόνως | κύκλω πέριξ Εθεινον

Zuerst brachten die Athener die Phoenikier zum Weichen und griffen dann auch noch wirksam in den Kampf der Peloponnesier gegen die Ionier ein <sup>1</sup>. Als die ersten Schiffe sich zur Flucht wandten, während die hintern noch vorwärts ruderten, entstand unter der im engen Raume zusammengedrängten Masse eine furchtbare Verwirrung <sup>2</sup>. Besonders wurden die zurückweichenden Phoenikier auf ihrer Ausfahrt nach dem Phaleron von den Aigineten hart mitgenommen <sup>3</sup>. In diesem Getümmel setzte Aristeides mit einer beträchtlichen Anzahl attischer Hopliten, die an dem Gestade von Salamis aufgestellt waren, nach Psyttaleia über. Nach einem hartnäckigen Widerstand wurden alle auf der Insel befindlichen Perser niedergemacht <sup>4</sup>. Die hereinbrechende Nacht machte dem Kampfe ein Ende <sup>5</sup>.

Die königliche Flotte, welche sich nach der Schlacht bei Phaleron wieder sammelte <sup>6</sup>, zählte nicht viel mehr als dreihundert seetüchtige Trieren <sup>7</sup>. Ihre Verluste an Mannschaften waren unverhältnismäßig schwerer als die der Hellenen. Denn die meisten Asiaten, deren Schiffe wrack geworden waren, ertranken, weil sie nicht schwimmen konnten, die Hellenen retteten sich dagegen meist, indem sie nach Salamis hinüberschwammen <sup>8</sup>.

xτλ. So erklärt sich auch v. 412 ff.: τὰ πρῶτα μέν νυν ῥεῦμα Περσιχοῦ στρατοῦ | ἀντεῖχε· ώς δὲ πλῆθος ἐν στενῷ νεῶν | ἥθροιστο χτλ. Die Perser befanden sich doch schon beim Beginne des Kampfes ἐν στενῷ. Vgl. dazu N. Wecklein a. a. O. 33. Gedränge und gegenseitige Beschädigung der zusammengedrängten Schiffe: Aisch. Pers. 414 ff.; Hdt. VIII, 89.

<sup>1)</sup> Dass die Athener zuerst die Phoenikier schlugen und dann in den Kampf des rechten Flügels eingriffen, ergiebt sich daraus, dass mehrere Episoden aus dem spätern Stadium der Schlacht (Hdt. VIII, 87: ἐπειδη γάρ ἐς θόρυβον πολλὸν ἀπίzετο τὰ βασιλέως πρήγματα) die Athener im Kampfe mit den Ioniern zeigen. Vgl. Hdt. VIII, 87. 90. 92. Diesen naheliegenden Schlus hat denn auch Ephoros gezogen. Diod. XI, 19. Dass der Kampf zwischen den Ioniern und dem rechten hellenischen Flügel heftig und eine Zeit lang unentschieden war, ergab sich aus Hdt. VIII, 85. Vgl. noch A. Bauer, die Ionier in der Schlacht bei Salamis, Rhein. Mus. XXXIX, 624 ff.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 89; Aisch. Pers. 413.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 91.

<sup>4)</sup> Hdt. VIII, 95; Aisch. Pers. 447-471. Der Bericht bei Plut. Arist. 9 beruht mittel- oder wahrscheinlicher unmittelbar auf Herodotos.

<sup>5)</sup> Aisch. Pers. 428.

<sup>6)</sup> Hdt. VIII, 93.

<sup>7)</sup> Dreihundert Schiffe war die Flotte noch im nächsten Frühjahr stark. Hdt. VIII, 130. Nach Ephoros (Diod. XI, 27) wären es außer den phoenikischen noch vierhundert gewesen. Vgl. über die Stärke der Flotte vor der Schlacht S. 694, App. 6

Hdt. VIII, 89; Aisch. Pers. 431: εὖ γὰς τόδ' ἴσθι, μηθάμ' ἡμέςᾳ μιῷ | πλῆ-45\*

## k.

Auf der hellenischen Flotte unterschätzte man zunächst die Tragweite des Sieges und rüstete sich zur Fortsetzung des Kampfes. Xerxes entschloß sich dagegen nach Herodotos noch am Abend des Schlachttages zum Rückzuge und ließ nur, um diesen Entschluß zu verbergen, am nächsten Tage die Herstellung einer Schiffsbrücke als Vorbereitung zu einem Dammbau vom Festlande nach Salamis in Angriff nehmen. Er hätte befürchtet, dass die hellenische Flotte nach dem Hellespontos fahren, die Brücken zerstören und ihm dem Rückzug abschneiden möchte 1. In der That lag es im Interesse des Königs, die Aufmerksamkeit der Hellenen durch ein Scheinmanöver abzulenken und sie zunächst in dem Glauben zu erhalten, dass er den Kampf wieder aufzunehmen gedächte, denn vor der Abfahrt mußten doch die stärker beschädigten Schiffe einigermaßen in den Stand gesetzt werden. Es galt also zu verhüten, dass die Hellenen schon am Tage nach der Schlacht zum Angriffe vorgingen. Das ist dem Könige gelungen. Die persische Flotte ging wohl in der zweiten Nacht nach der Schlacht vom Phaleron in See 2. Sie musste in aller Stille absahren und sich

<sup>30</sup>ς τοσοῦτ' ἀριθμόν ἀνθρώπων θανεῖν. Vgl. 302 ff. 326 ff. Nach Ephoros (Diod. XI, 19, 3) hätten die Hellenen 40, die Perser 200 Trieren verloren, außer den mit der gesamten Besatzung eroberten. Diese Zahlen haben wenig Wert und beruhen aller Wahrscheinlichkeit nach auf einer der beliebten Zahlenspekulationen dieses Autors. Vgl. Busolt, Rhein. Mus. XXXVIII (1883), 629. Nach Ktes. hätten die Perser 500 Trieren verloren. Diese Zahl ist sicherlich zu hoch gegegriffen.

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 97. 107—108; vgl. Plut. Them. 16. Nach Ktes. Pers. 20 (vgl. Strab. IX, 395 und Aristod. 2, wo mittelbar Ktesias benutzt sein dürfte), soll Xerxes vor der Schlacht vom Herakleion aus mit der Dammschüttung begonnen haben, um sein Heer nach Salamis herüberzuführen. Diese Version widerspricht nicht nur der besten Quelle, sondern ist auch an sich unwahrscheinlich. Siegten die Perser, so war der Damm überflüßig. Auf den Sieg rechneten sie aber mit Sicherheit. Fr. Rühl, Litt. Zentralbl. 1877 (Nr. 33), 1094; Duncker VII<sup>5</sup>, 291, 3. Vgl. dagegen N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 56. Nach der Schlacht konnte aber an die Ausführung des Unternehmens im Ernst nicht gedacht werden, da die Hellenen die See beherrschten. Wecklein a. a. O. 55. Es bleibt also bei der Angabe Herodots, daß es sich um ein bloßes Scheinmanöver zur Deckung des Rückzuges handelte.

<sup>2)</sup> Abfahrt der Flotte in der auf die Schlacht folgenden Nacht nach Hdt. VIII, 107—108. Gründe dagegen bei Duncker VII<sup>5</sup>, 298, 1. Abgesehen von der Ausbesserung der Schiffe und den Vorkehrungen zur Abfahrt der Transportflotte wurden auch die ägyptischen Seesoldaten (Hdt. II, 164 ff.) ausgeschifft und in das Landheer eingereiht, das unter Mardonios zurückbleiben sollte. Das konnte aber nicht in wenigen Stunden geschehen. Auch Hdt. VIII, 97 (ἀρτέετό τε ἐς πόλεμον ως ναυμαχίην ἄλλην ποιησόμενος) ist nur verständlich, wenn die Flotte am

dann beeilen, um einen möglichst großen Vorsprung zu gewinnen, da ein Zusammentreffen mit der hellenischen Flotte nur verhängnisvoll werden konnte.

Als die Hellenen von der Abfahrt der persischen Flotte benachrichtigt worden waren, hielten die Strategen einen Kriegsrat. Themistokles riet, den Feind zu verfolgen und nach dem Hellespontos zu fahren, um die Brücken zu zerstören. Bei diesem Vorschlage dachte er gewiß nicht bloß an die Zerstörung der Brücken, denn wenn die hellenische Flotte nach derselben wieder zurückgefahren wäre, so hätte sie die Verbindung des persischen Heeres mit Asien nur unbequemer gemacht, aber nicht unterbrochen, da dasselbe auch auf Schiffen oder Kähnen den Hellespontos überschreiten konnte. Offenbar beabsichtigte er, die persische Flotte nochmals zu schlagen und sich um Hellespontos festzusetzen. Eine Erhebung der Ionier wäre dann kaum ausgeblieben. Unter diesen Umständen hätte aber der König mit seinem Heere schleunigst den Rückzug antreten müssen 1. Allein der Plan des Themistokles scheiterte an dem Widerspruche des Eurybiades und der Peloponnesier 2. Letztere wollten sich offenbar nicht von den Küsten

Tage nach der Schlacht noch bei Phaleron lag. Vielleicht ist der König zur Zeit der Abfahrt der Flotte noch nicht entschlossen gewesen, selbst unverzüglich nach Asien zurückzukehren, denn er beauftragte die Artemisia, seine Söhne, die ihm ins Feld gefolgt waren, mitzunehmen und nach Ephesos zu bringen. Hdt. VIII, 103. 107. Nach Epheros (Diod. XI, 19, 4; vgl. Iustin II, 12, 26) sollen die Phoenikier, die Drohungen des Königs fürchtend, sich von der Flotte getrennt haben und eigenmächtig nach Asien zurückgekehrt sein. Sie hätten dann auch nicht mit der übrigen Flotte zusammen in Kyme überwintert (Diod. XI, 27, 1). Ein Teil der persischen Flotte überwinterte allerdings in Samos (Hdt. VIII, 130, 5), die Phoenikier wurden aber erst im Laufe des nächsten Sommers von Samos entlassen. Hdt. IX, 96, 6. Daß sie den Zorn des Königs zu fürchten hatten, ergab sich aus Hdt. VIII, 90.

H. Delbrück, Die Perserkriege (Berlin 1887) 101; vgl. auch M. Duncker, Sitzungsber. Berl. Akad. XVII (1882), 387 ff.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 108. Dass die Reden, welche Herodotos bei der Beratung halten läst, unmöglicher Art sind, zeigt M. Duncker VII<sup>5</sup>, 299. Ebenso weist Duncker, Sitzungsb. Berl. Akad. a. a. O. 384 nach, dass der Kriegsrat nicht auf Andros (Hdt. a. a. O.), sondern noch auf Salamis stattfand, wie auch Thuk. I, 137, 4 (γράψας τῆν ἐκ Σαλαμῖνος προάγγελου τῆς ἀναχωρήσεως κτλ.) nach der richtigen Interpretation Dunckers und Classens (Thuk. Ausg., 3. Aufl. a. a. O.) angiebt. Bei Plut. Them. 16 (in verkürzter Form auch bei Plut. Arist. 9) tritt in der Verhandlung über die Fahrt nach dem Hellespontos Aristeides an die Stelle des Eurybiades. Der Autor dieser Version beabsichtigte offenbar, die Antithese Themistokles-Aristeides um einen Zug zu bereichern. Bauer, Themistokles 159. Die Erzählung Plutarchs läst deutlich eine freie Überarbeitung Herodots erkennen. Es kommen aber zugleich mehrfache Übereinstimmungen (namentlich in-

ihrer Halbinsel entfernen, während noch der Isthmos durch die Nähe des persischen Heeres bedroht war.

Als Themistokles mit seinem Vorschlage nicht durchdrang, sandte er nach Herodotos nochmals den Sikinnos, nach einer andern Angabe einen gefangenen Eunuchen Namens Arnakes zum Könige 1 und meldete ihm, dass er die Hellenen davon abgehalten hätte, die Flotte zu verfolgen und zur Zerstörung der Brücken nach dem Hellespontos zu fahren. Der König könnte nun in Ruhe den Rückzug antreten 2. Themistokles beabsichtigte unzweifelhaft, den König zur eiligen Rückkehr nach Asien zu veranlassen, indem er darauf rechnen durfte, dass, da seine frühere Botschaft sich als eine arge Täuschung erwiesen hatte, die Perser das Gegenteil von seiner Meldung für richtig halten würden 3. Späterhin sah er sich als Flüchtling genötigt, die Botschaft so zu deuten, als ob er dem Könige wirklich einen Dienst zu erweisen beabsichtigt hätte. Diese Deutung ist dann von seinen Feinden als seine ursprüngliche Absicht hingestellt worden, um zu zeigen, dass er schon damals von hochverräterischen Gedanken erfüllt gewesen wäre 4.

bezug auf den Zweck und das Ergebnis der zweiten Botschaft des Themistokles an den König) mit Diod. XI, 19, 5—6 vor, die sich bis auf den Wortlaut erstrecken. Vgl. Albracht a. a. O. 42. Ephoros ist also ohne Zweifel von Plutarchos stark benutzt worden. Im Widerspruche mit Ephoros (Diod. XI, 19, 5; Iustin II, 13, 7) und Hdt. VIII, 110 steht nur die nicht unglaubwürdige, aber unkontrollierbare Angabe (Duncker, Sitzungsb. Berl. Akad. 1882, S. 389), daß Themistokles zu seiner zweiten Sendung einen gefangenen Eunuchen Namens Arnakes (Arsakes bei Polyain I, 39, 4) als Boten benutzt hätte. Von dem Träger dieser Botschaft mußte gerade beim spätern Prozesse des Themistokles viel die Rede sein. Vermutlich stammt diese Notiz aus Stesimbrotos, aber darum ist man noch nicht genötigt, mit Ad. Schmidt, Perikl. Zeit. II, 139 und Holzapfel, Unters. über die Darst. der griech. Gesch. bei Ephoros u. s. w. 160 den Bericht Plutarchs überhaupt auf Stesimbrotos zurückzuführen, den Ephoros benutzt hätte. Plutarchos fügt oft eine einzelne Angabe aus einer andern Quelle hinzu.

<sup>1)</sup> Vgl. die vorhergehende Anmerkung.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 110. Ephoros, dessen Bericht sich in verschiedenen Variationen bei Diod. XI, 19, 5; Nep. Them. 5; Iustin II, 13, 5—7 und Aristod. 7 findet, hat Herodotos benutzt. Plutarchos (Them. 16 und Arist. 9) hat neben Ephoros noch eine andere Quelle eingesehen. Vgl. S. 709, Anm. 2. N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 59 und Ad. Bauer, Themistokles 21; 49 suchen nachzuweisen, daß die zweite Botschaft von den Feinden des Themistokles als unrühmliches Gegenstück zur vielgerühmten ersten erfunden worden wäre. Sie fassen jedoch Thuk. I, 137, 4 unrichtig auf, denn diese Stelle beweist gerade, daß die zweite Botschaft Thatsache ist. Vgl. Duncker, Ber. d. Berl. Akad. XVII (1882), 381 ff.

Duncker, Sitzungsb. Berl. Akad. a a. O. 389 ff.; Gesch. des Altertums VII<sup>5</sup>, 296.

<sup>4)</sup> Duncker, Sitzungsb. a. a. O. 391. Diese Auffassung findet sich in der

Die Botschaft hatte nicht den gewünschten Erfolg, obschon der König in eigener Person nach Asien zurückkehrte. Man kam im persischen Lager nach der Niederlage gewiß bald zur Überzeugung, daß der Rückzug aus Mittel-Hellas unvermeidlich wäre. Ohne Flotte versprach ein Angriff auf die Isthmos-Stellung wenig Erfolg, in Attika durfte man aber nicht stehen bleiben. Da der Feind die See beherrschte und Attika ebenso, wie das nächste Hinterland verwüstet oder ausgesogen war, so würde die Verpflegung des Heeres auf Zufuhren aus Thessalien, Makedonien und Thrakien angewiesen worden sein, die während des Winters leicht stocken oder abgeschnitten werden konnten. Es wurde also der Rückzug nach dem fruchtbaren und getreidereichen Thessalien beschlossen, wo die Hauptmasse des Heeres überwintern sollte, um im nächsten Jahre unter dem Ober-

dem Themistokles feindlichen Überlieferung bei Hdt. VIII, 109-112. Nach VIII, 109 sollen die Athener im höchsten Unwillen über das Entkommen der persischen Flotte darauf gedrungen haben, nach dem Hellespontos zu fahren und zwar auch allein, wenn es die andern nicht wollten. Themistokles hatte sie von diesem Gedanken durch eine Rede abgebracht: ταῦτα ἔλεγε ἀποθήχην μέλλων ποιήσασθαι ές τον Πέρσην ατλ. Es bedurfte aber schwerlich einer Abmahnung des Themistokles, denn Salamis war gefährdet, so lange das persische Heer an dem schmalen Sunde stand. Duncker VII5, 295 meint daher, daß Themistokles mit seinem Antrage im Kriegsrate den Vorschlag zur Räumung der Insel verbunden hätte. Thuk. I, 137, 4 sagt ausdrücklich, daß sich Themistokles die Nichtzerstörung der Brücken fälschlich zum Verdienst anrechnete. Mithin hat dieser die Athener nicht von der Fahrt nach dem Hellespontos abgehalten. Ephoros, der den Themistokles durchweg verherrlicht (Bauer, Themistokles 95 ff.) hat die seinen Helden kompromittierende Deutung beseitigt. Nach seiner gewifs richtigen Beurteilung schickte Themistokles die Botschaft, verens ne (Xerxes) bellare perseveraret. Nep. Them. 5; vgl. Diod. XI, 19, 5; Plut. Them. 16 Ende.

1) Hdt. VIII, 108 läßt zwar den Eurybiades von den Persern sagen: τροφήν τε ἔξειν σφέας τὸν ἐπέτειον αἰεὶ τὸν τῶν Ἑλλήνων καρπόν, indessen in Attika deckte die eigene Getreideernte schon damals kaum den eigenen Bedarf (vgl. S. 244, Anm. 1), und nach der Peloponnesos wurde (namentlich wegen der starken Bevölkerung von Korinthos) Getreide eingeführt. Hdt. VII, 147; Thuk. III, 68. Unter den Landschaften von Mittelhellas hatte nur Boiotien eine namhaftere Getreideproduktion, die aber bei weitem nicht für die Verpflegung von Hundertausenden ausreichte, zumal das Land vielfach verwüstet und die regelmäßige Bestellung der Äcker gestört war. Aischylos, ein Zeitgenosse des Freiheitskampfes, sagt gewiß mit vollem Recht Pers. 792: αὐτὴ γὰρ ἡ γῷ ξύμμαχος κείνοις πέλει. κιείνουσα λιμῷ τους ὑπερπόλλους ἄγαν. Schilderung des Mangels an Verpflegung, worunter das Heer auf dem Rückzuge furchtbar zu leiden hatte, bei Aisch. Pers. 480 ff. und Hdt. VIII, 115. 117. Die Niederlage zur See zwang das Heer zum Rückzuge: Aisch. Pers. 728: ναυτικός στρατός κακωθείς πεζόν ὥλεσε στρατόν. Thuk. I, 73, 5.

befehle des Mardonios, des Sohnes des Gobryas, den Krieg fortusetzen 1.

Wenige Tage nach der Schlacht (höchst wahrscheinlich am 2.0ktober) trat der König auf demselben Wege, auf dem er gekommen
war, mit dem ganzen Heere den Rückzug an 2. Auf dem Marsche
hatten die Truppen stark unter Hunger und Durst zu leiden, so daß
viele den Beschwerden erlagen, und das Heer erschöpft in Thessalien
anlangte 3. Doch blieb Mardonios nach den Angaben Herodots mit
240 000 Mann zurück 4, während ein Corps von 60 000 Mann unter

<sup>1</sup> Hdt. VIII, 100-102. 113. Der Urheber dieses Planes soll Mardonios ein Schwestersohn und Schwiegersohn des Dareios, also Vetter und Schwige des Xerxes. Hdt. VII, 5. 82 mit der Anm. Steins; vgl. S. 568) gewesen sein, der nach Herodot die Absicht des Königs, nach Asien zurückzukehren, gleich meh der Schlacht durchschaut und befürchtet hätte, dass er dafür zu büssen haben würde, dass er den König zu dem unglücklichen Feldzuge überredet hätte (Het VIII, 100'. Da Mardonios zur Ausführung des Planes berufen wurde, so lag es uahe, ihn zum Urheber desselben zu machen (vgl. S. 634, Anm. 1). Diese Auffassung wird aber in diesem Falle wohl richtig gewesen sein. Was Herodotos über die Rolle, welche Artemisia bei dieser Gelegenheit gespielt haben soll, erzählt, ist gewiss der Hauptsache nach in Halikarnassos zum Ruhme der Lygdamiden erfunden worden. Duncker, Ber. d. Berl. Akad. 1882, S. 386. Gegen die Übertreibung ihrer Bedeutung bei Hdt. wendet sich auch Plut. περί θρ. 202 38. p. 870. Aber Artemisia muss doch in hohem Grade das Vertrauen des Königs besessen haben, da er ihr seine Söhne übergab. Hdt. VIII, 103. 107. Über das Zurückbleiben der Hauptmasse des Heeres in Thessalien vgl. S. 671, Anm. 1 und weiter unten Anm. 4.

Hdt. VIII. 113: οἱ δ' ἀμφὶ Ξέρξην ἐπισχόντες οἰλίγας ἡμέρας μετὰ την τοιμαχινικ ἐξηλαυνον ἐς Βοιωτούς τὸν αὐτὴν ὁδόν.

<sup>3&#</sup>x27; Aisch. Pers. 480 ff. Die Schilderung des Aischylos ist freilich übertrieben, wie sich überhaupt die Phantasie der Hellenen darin gefiel, den Kontrast zwischen dem stolzen Auszuge und dem elenden Rückzuge so grell als möglich auszumalen Vgl. N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 17 und S. 620, Anm. 4. Anderseits ist aber auch nicht zu bezweifeln, dass die gewaltigen Massen auf dem Marsche durch das verwüstete und ausgesogene Land den größten Mangel litten, und Tausende unkamen.

<sup>4</sup> Hår. VIII. 113. 126: IX, 32; vgl. Plut. Arist. 10. 19; Iustin II, 13, 1 Aristodem. II. 1. Nach Diod. XI, 19, 6 blieb Mardonios mit 400000 Mann menck. allein es liegt hier ein bloßes Versehen Diodors oder seiner Quelle vo. Vgl. XI, 28, 4 und 30, 1. — Nach Hdt. VIII, 100, 102, 113 wählte Mardonios aus dem ganzen Heere die Kerntruppen aus, der größte Teil des Heeres meschierte mit dem Könige weiter. Vgl. VIII, 100, 33: τῆς στρατιῆς ἀπαγαν το εκλίλο ogl. Diod XI, 19, 6: Plut. Arist. 10: Iustin II, 13, 1: Aristodem. II, 1 wo überall mittel- oder unmittelbar Håt. zugrunde liegt. Auch Thuk. I, 73, 6 laßt athenische Gesandte sagen: der Barbar κατά τάχος τῷ πλέονι τοῦ στρατίσει». Protsdem kann das nicht richtig sein, weil zu schwarvingsade auf

ührung des Artabazos den König nach dem Hellespontos geleitete <sup>1</sup>. ußerdem folgte diesem sicherlich ein großer Troß, namentlich alles, as zum Hofhalte und Harem gehörte. Auf dem Marsche, den der önig möglichst beschleunigte, brach bei der schlechten Verpflegung ne epidemische Dysenterie aus. Viele starben unterwegs oder wurden rank in den an der Straße belegenen Städten zurückgelassen <sup>2</sup>. Als

che Gründe dagegen sprechen (vgl. S. 671, Anm. 1). Hätte der König über 00 000 Mann mit sich geführt, so brauchte ihn nicht noch vom Heere des Maronios das ganze Corps des Artabazos zu begleiten, das ja vom Hellespontos wieder en Rückmarsch antreten musste. Diese Inkonvenienz tritt auch bei Hdt. hervor. III, 115-120 erzählt er den Marsch des Königs von Thessalien bis zum Hellecontos, auf dem der größte Teil des Heeres zugrunde gegangen wäre, ohne des urtabazos auch nur zu erwähnen. Das entspricht der griechischen Überlieferung, se zufolge Mardonios nur mit dem Kerne des Heeres zurückblieb, während das ros dem Könige nach Asien folgte. Erst VIII, 126 sagt er in dem Berichte über m Winterfeldzug des Artabazos gegen Olynthos und Poteidaia, dass dieser dem önige das Geleit gegeben hätte. Diese wertvolle Angabe verdankte er augenscheinch einem Sohne des Artabazos (vgl. die folgende Anm.). Thukydides hat mögcherweise nur Hdt. benutzt, aber selbst wenn das nicht der Fall sein sollte, so andelt es sich bei ihm nicht um eine thatsächliche Angabe, sondern um eine henischen Gesandten in den Mund gelegte Außerung. Der Glaube an ganz unsheuere Massen, die Xerxes nach Hellas geführt hätte, war damals so allgemein rbreitet, dass man das Heer des Mardonios, dessen Stärke man während seines ngen Aufenthaltes in Griechenland ungefähr richtig schätzen konnte, nur für den ern des königlichen Heeres halten musste. Zu dieser Annahme konnte man um , leichter kommen, als gewiss ein großer Teil des gewaltigen Trosses dem önige folgte.

1; Hdt. VIII, 126. Über die Gründe, welche die Rückkehr des Königs emfahlen, vgl. Delbrück, Perserkriege S. 102 (D. bemerkt, das Xerxes hoffen onnte, durch seine persönliche Gegenwart seine Autorität in Asien aufrecht zu halten. Zu der Kriegsmethode, die Mardonios fernerhin einzuhalten gedacht tete, würde die Gegenwart des Königs nicht gepast haben, denn diesem hätten länzende Thaten und schnelle Erfolge besser angestanden als eine Zeit und urückhaltung erfordernde Kriegsführung). Herodotos berichtet über Artazos stets mit sichtlichem Wohlwollen und spezieller Kenntnis, so das auf eine ähere Bekanntschaft mit dem Hause desselben zu schließen ist. Artabazos war päter Satrap von Daskyleion, und es folgte ihm Sohn und Enkel in der Stattalterschaft. Vgl. Thuk. I, 129; II, 67; V, 1; VIII, 6. Ein Sohn des Artabazosritantaichmes, war Satrap von Babylonien, als Hdt. das Land bereiste. I, 192. gl. VII, 66; VIII, 126; IX, 41. 66. 89.

2) Hdt. VIII, 115. Trotz der gewis nicht geringen Verluste durch die Strassen und die Ruhrepidemie ist es eine starke Übertreibung Herodots, wenn er agt, der König habe τῆς στυατιῆς ουθὲν μέφος ως εἰπεῖν nach dem Hellespontos ebracht. Denn das 60 000 Mann starke Corps des Artabazos zählte nach dem erlustreichen Winterfeldzuge gegen Olynthos und Poteidaia im nächsten Sommer och 40 000 Mann. Hdt. IX, 66. Über die phantasievollen Übertreibungen in der

Xerxes nach 45 Tagen in Sestos eintraf, waren die Brücken bereits durch die Herbststürme zerstört <sup>1</sup>, aber die Flotte lag im Hellespontos und setzte ihn und sein Gefolge nach Abydos über. Artabazos trat mit seinem Corps den Rückmarsch an, die Flotte überwinterte zum größern Teile in Kyme, zum kleinern in Samos, der König schlug sein Hoflager in Sardeis auf <sup>2</sup>.

Der elende Rückzug des König ermutigte die Poteidaiaten und die übrigen Städte von Pallene zur Auflehnung gegen die persische Herrschaft. Als Artabazos vom Hellespontos zurückkehrte, ging er sogleich gegen die Aufständischen vor. Er begann Poteidaia und die damals von Bottiaiern bewohnte Stadt Olynthos, deren Haltung gleichfalls Verdacht eingeflößt hatte, zu belagern. Olynthos wurde bald eingenommen. Artabazos liefs die Bewohner niederhauen und übergab die Stadt dem Toronaier Kritobulos und treugebliebenen Chalkidiern. So wurde Olynthos eine chalkidische Stadt 3. Nun wandte sich Artabazos mit aller Macht gegen Poteidaia. Von dem Schicksale dieser Stadt, die mit ihren Mauern den Isthmos von Pallene sperrte, hing das der übrigen Städte der Halbinsel ab. Darum hatten alle Pallenaier Hilfstruppen nach Poteidaia geschickt, so dass die Stadt eine starke Besatzung hatte. Überdies konnten die Perser, da sie über keine Flotte verfügten, nur von der Nordseite angreifen. Ein Versuch längs des Strandes, den wahrscheinlich ein starker Nordwind eine Strecke weit trocken gelegt hatte, die Stadt zu umgehen, schlug unter starken Verlusten fehl, weil das Meer noch während des Umgehungsmarsches zurückkam. Nach drei Monaten hob Artabazos die Belagerung auf und führte zu Beginn des Frühjahres 479 sein Heer nach Thessalien 4.

Als der König von Attika den Rückzug antrat und die Kunde davon bald nach Mittag am Isthmos eintraf, entschloß sich Kleom-

Schilderung des Rückzuges bei Aisch. Pers. 492 ff., im besondern das angebliche Zufrieren des Strymon und das Einbrechen des Eises beim Übergange, vgl. Grote, Gesch. Gr. III<sup>2</sup>, 112, 82 und S. 712, Anm. 3. Herodotos hörte mancherlei Fabeln über den Rückzug, die er selbst als unglaubwürdig erweist oder bezeichnet, Hdt. VIII, 118—120. Bei Iustin II, 13, 9 kommt Xerxes gar nur auf einem Fischerkahne über den Hellespontos.

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 117. 130; IX, 3, 108. Vgl. jedoch Aisch. Pers. 734: μονάδα δέ Ξέρξην ἔρημον φασίν οὐ πολλῶν μέτα | — | ἄσμενον μολεῖν γέφυραν γαῖν δυοῖν ζευχτηρίαν. Man glaubte im hellenischen Lager noch nach der Schlacht bei Mykale, daſs die Brücken unversehrt wären. Hdt. IX, 106. 114.

Hdt. VIII, 115. 117. 130; vgl. Diod. XI, 27, 1. Über den Aufenthalt des Königs in Sardeis vgl. auch Hdt. IX, 3. 108.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 126-127.

<sup>4)</sup> Hdt. VIII, 128-129.

brotos sofort, einen Vorstofs gegen die schwerfälligen Marschkolonnen des persischen Heeres zu unternehmen, bevor es die für die Reiterei günstige Ebene Boiotiens erreichte. Als er jedoch zum Vormarsche opferte, wurde eine Verfinsterung der Sonne sichtbar. Es war am 2. Oktober 480 gegen 2 Uhr Nachmittags. Das ungünstige Vorzeichen bestimmte Kleombrotos, den Vormarsch aufzugeben und sein Heer nach der Peloponnesos zurückzuführen. Nicht lange darauf starber, worauf sein Sohn Pausanias die Regentschaft für den noch unmündigen Pleistarchos übernahm 1.

Die eidgenössische Flotte war nach der Abfahrt der persischen bis Andros vorgegangen. Die Andrier hatten sich im Gegensatze zu den benachbarten Nesioten dem Könige unterworsen und anch ein Kontingent zur Flotte gestellt. Man forderte von ihnen eine Kriegskontribution. Da die Zahlung verweigert wurde, so begann die Flotte Andros zu belagern<sup>2</sup>. Es gelang jedoch nicht, die Stadt einzunehmen, und die Eidgenossen mußten schließlich unverrichteter Sache abfahren<sup>3</sup>. Sie wandten sich nun gegen die Karystier, die gleichfalls dem Könige Schiffe gestellt hatten<sup>4</sup>, verwüsteten ihr Gebiet und fuhren dann zur Verteilung der Kriegsbeute nach Salamis<sup>5</sup>. Je eine der er-

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 10. Die Sonnenfinsternis erwähnt Hdt. mit den Worten: θνομένω οἱ ἐπὶ τῷ Πέρση ὁ ἥλιος ἀμανρώθη ἐν τῷ οὐρανῷ. Sie ist auf Grund der verbesserten Mondtafeln zuerst von G. Hofmann, Sämtliche von griech. und latein. Schriftstellern erwähnte Finternisse (Triest 1884, Progr.), S. 17 berechnet worden. Nach Hofmann trat sie 1 Uhr 11 Minuten ein und erreichte mit 6,37 Zoll (die halbe Scheibe) um 2 Uhr 21 Minuten ihre größte Phase. Eine auf der Kieler Sternwarte von Herrn Professor Lamp angestellte Berechnung ergab im wesentlichen eine Bestätigung dieses Ergebnisses. Nach Lamp wäre die größte Phase mit 6,47 Zoll um 2 Uhr 19 Minuten (Isthmos-Zeit) anzusetzen. Näheres über den Zusammenhang dieser Ereignisse vgl. bei Busolt, Jahrb. f. kl. Philol. CXXXV (1887), 37 ff.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 111 ff. — 112, 9: πυνθανόμενοι τὴν ἀνόζον ώς πολιορχέοιτο διότι ἐμήθισε χτλ. Andrisches Kontingent bei der königlichen Flotte: Hdt. VIII, 66. Andros hatte sich unter den größern Kykladen am meisten kompromittiert, denn Keos, Kythnos, Seriphos, Siphnos und Melos gehörten zur Eidgenossenschaft, das naxische Kontingent war zu den Eidgenossen übergegangen und das parische wenigstens nicht zur persischen Flotte gestoßen. Hdt. VIII, 67. Daß die Kontribution von dem Flottenkommando im Namen der Eidgenossenschaft und nicht, wie die gehässige Quelle bei Hdt. VIII, 111 will, von Themistokles aus Habsucht und Eigennutz gefordert wurde, ergiebt sich schon daraus, daß nach der Verweigerung der Zahlung die Bundesflotte Andros belagerte.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 112. 121.

<sup>4)</sup> Hdt. VIII, 66, 121.

<sup>5)</sup> Hdt. VIII, 121. Auch von den Karystiern, Pariern und andern Nesioten

Dieser phienikischen Trieren wurde nach dem Isthmos, nach Statistischen Gott aus. Es wurde daraus ein zwölf Ellen hohes Esten Gott aus. Es wurde daraus ein zwölf Ellen hohes Esten Mannes gegossen, der einen Schiffsschnabel in der Hand Nach dem Urteile der Eidgenossen hatten sich die Aigineten am sen in der Schlacht ausgezeichnet? Diese weihten dafür, einer brührung des Gottes folgend, nach Delphi einen ehernen Masthauferei geköleren Sternen?

Nach der Verteilung der Beute fuhren die Strategen mi Fiette rach dem Isthmos, um am Altare des Poseidon darüber simmen, wer sich um den guten Ausgang des Feldzuges die gr Verdienste erworben hätte und daraufhin einen ersten und z Ehrenpreis zu erteilen. Die Abstimmung über den ersten Preis eine solche Zersplitterung der Stimmen, dass es aussah, als ob Stratege seinen eigenen Namen an erster Stelle auf das Stimmtäl geschrieben hätte. Den zweiten Preis erkannte die große Medem Themistokles zu 4. Man stand darauf von einer Preisver ab, aber in ganz Hellas wurde Themistokles als der Klügste der Hegepriesen. Die eidgenössische Flotte trennte sich, und die ein

soll Themistokles unter der Drohung, im Weigerungsfalle, die Flotte gegen führen. Geld eingetrieben haben. Hdt. VIII, 112. Vgl. über diese Verdungen und ihre Quelle Bauer, Themistokles 23 ff. Nicht wenig trugen die Sgedichte des Timokreon von Rhodos dazu bei, Themistokles in den Ruf ein gierigen und bestechlichen Mannes zu bringen.

<sup>1</sup> Hdt. VIII, 121; vgl. Plut. περί Hq. κακ. 39; (Philipp) Epist. Demosth. XII, p. 164; Paus. X, 14, 5. Über sonstige Weihgeschenke E. (Nachr. d. Gött. Gesellsch. d. Wiss 1861 III, 361 ff.; vgl. noch Brunn, Inst. 1870, 252.

<sup>2</sup> Hdt. VIII, 93. Nach Ephoros (Diod. XI, 27, 2; 56, 6) hätten die daimonier in der Voraussicht dessen, was kommen sollte, den Stolz der demütigen wollen und darum die Eidgenossen veranlast, den ersten Preis rechterweise den Aigineten zuzuerkennen, obwohl doch die Athener mehr gestellt hätten als alle übrigen zusammen. Der parteiisch schreibende lat diese Darstellung sichtlich aus Thuk. I, 74, 1 und Hdt. IX, 71 kom Vgl. Ad. Bauer, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. V (1878,9), 316; Themisto und 103. Übrigens beweist der von Ephoros angeführte Grund noch nich das Urteil ein ungerechtes war, denn es betraf nicht die Verdienste in den heitskampfe überhaupt, sondern allein die Auszeichnung in der Schlacht.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 122. Die Sterne repräsentierten die Dioskuren und des A Delphinios. Vgl. Plut. Lys. 12; Cic. de divin. I, 75; Preller, Griech. 15, 207; II<sup>3</sup>, 106 ff.

<sup>4)</sup> Hdt. VIII, 123. Nach Hdt. (der auch citiert wird) frei Plat. The Ephoros scheint die Abstimmungen über die Aristeia für die Schlacht unganzen Feldzug zusammengeworfen zu haben.

Kentingente fuhren nach ihrer Heimat 1. Auch die Athener brachten ihre Familien und ihre fahrende Habe wieder nach Attika zurück.

Bald darauf begab sich Themistokles nach Sparta, wo ihm Ehren wie noch keinem andern zuvor erwiesen wurden. Man beschenkte ihn mit dem schönsten Wagen, verlieh ihm einen Kranz aus Ölzweigen für Ausseichnung durch Klugheit und Geschicklichkeit, während Eurybiades einen gleichen für Tapferkeit erhielt. Bei der Abreise gaben ihm die dreihundert Hippeis das Geleit bis zur Grenze<sup>2</sup>.

Während des Winters 480/79 müssen in Athen lebhafte Parteikämpfe stattgefunden haben, denn im Frühjahre wurden an Stelle des Themistokles dessen alte Gegner Aristeides und Xanthippos, jener für las Heer, dieser für die Flotte zu bevollmächtigten Strategen erwählt <sup>3</sup>. Die Ursachen dieses Umschwunges sind zweifellos in grundsätzlichen Jegensätzen inbezug auf die Kriegsführung zu suchen. Wahrscheinlich nielt Themistokles an dem Plane fest, dem gemäß zu Beginn des Frühahres die Flotte nach dem Hellespontos fahren sollte, um durch Abchneidung der Rückzugslinie und Aufwiegelung Ioniens den Mardonios zum Rückzuge zu zwingen und das maritime Übergewicht Athens u verstärken <sup>4</sup>. Die spartanische Regierung konnte damit einverstanden

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 124: — ἀποπλεόντων έχάστων ές τὰν ξωντῶν ἀχρίτων, ὅμως ἐεμιστοκλέης ἐβώσθη τε καὶ ἐδοξώθη εἶναι ἀνὴρ πολλὸν Ἑλλήνων σοφώτατος ἀνὰ ιἔσαν τὴν Ἑλλάδα.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 124; Thuk. I, 74. Nach Hdt. begab sich Themistokles nach sparta θέλων τιμηθήναι. Bei Plut. Them. 17, wo im übrigen nur Hdt. zugrunde iegt, heißt es dagegen: Λακεθαιμόνιοι δ' εἰς τῆν Σπάρτην αὐτον καταγαγόντες κτλ. Diese dem Themistokles günstige Abänderung rührt wohl von Ephoros her (vgl. lauer, Themistokles 141, Anm. 2), der die Sache so darstellte, als ob die Lakedaisonier aus Besorgnis, Themistokles möchte wegen der Abstimmungen auf dem sthmos gegen sie und die Eidgenossen etwas Schlimmes ins Werk setzen, ihm loppelt so viel schenkten, als die den Aigineten und dem Ameinias verliehenen iegespreise betrugen. Diod. XI, 27.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 28: ἐστρατήγεε δ΄ αὐτῶν (Athener bei Plataiai) Ἀριστείδης ὁ Αυμμάχου. Plut. Arist. 11: Χειροτονηθείς δὲ στρατηγὸς αὐτοχράτωρ κτλ. Über die tellung des bevollmächtigten Strategos vgl. S. 664, Anm. 2. Neben ihm fungierten eim Heere noch andere Strategen. Hdt. IX, 46, 1. Plut. Arist. 20 nennt als σίστρατηγοι Leokrates und Myronides. Bei der Flotte war Xanthippos bevollmächtigter tratege. Hdt. VIII, 131. Seine Identität mit dem Archon des Jahres 479/8 ist usgeschlossen, da eine gleichzeitige Bekleidung von mehreren ordentlichen Jahrmtern nicht üblich war.

<sup>4)</sup> Vgl. Hdt. VIII, 109, wo dem Themistokles die Worte in den Mund gelegt erden: ἄμα δὲ τῷ ἔαρι καταπλέωμεν ἐπὶ Ἑλλησπόντον καὶ Ἰωνίης. Bei Diod. XI, 7, 3 heißst es allerdings: δεξαμένου δὲ τοῦ Θεμιστοκλέους τὰς δωρεὰς (von den akedaimoniern) ὁ δημος τῶν Ἀθηναίων ἀπέστησεν στρατηγίας καὶ ἀπέδωκε την ρχήν Ζανθίππω τῷ Ἀρίφρονος. Die Athener sollen nämlich gegen die Lakedai-

sein. da sie am wenigsten aufs Spiel setzte, wenn die Flotte zum An grüße vorging, während das Heer am Isthmos stehen blieb. Aber die schemasche Bürgerschaft verwarf diesen Plan, weil sie die Peloponnesier zum Vorgehen nach Boiotien bestimmen und dadurch eine zweite Räumung des Landes verhüten zu können hoffte. Dann durfte man nicht wieder die ganze wehrfähige Mannschaft einschiffen, sondern mußte an dem Feldsperationen zum Schutze Attikas kräftig teilnehmen 1.

l.

Mr. Azbrach des Frühjahres 479 fuhr die persische Flotte von Krane zuch Samos. Sie zählte 300 Trieren und wurde von Artsyntes und Irbaniures beschligt. Daneben führte das Kommando über die Scenniumen, welche meist aus Persern und Medern bestanden, Marianuses, der Schn des Bagaios?. Ein sechzigtausend Mann starkes Lamilieer, das unter dem Oberbeschle des Achaimeniden Tigranes stand? Ingerte in der untern Maiandros-Ebene nach dem Vorgebirge Mykale zu. Die Heer- und Flottenführer hatten den Austrag, Ionien zu bewachen, wom sich die zentrale Stellung bei Samos-Mykale vortresslich einzuse. Man glaubte zwar nicht, dass die eidgenössische Flotte herüberkommen wärde, befürchtete aber einen Ausstand der Ionier. Zur See fühlten sich die Perser den Eidgenossen nicht mehr gewachsen, sie wollten sich daher auf die Desensive beschränken. Dagegen rechneten sie zuversichtlich auf den Sieg des Heeres in Hellas 4.

Da Mardonios über keine Flotte verfügte, und die Isthmos-Stellung nicht anzugreifen wagte, so blieb ihm nur übrig, entweder die Hellenen aus dem Isthmos hervorzulocken oder sie durch Beibehaltung seiner drohenden Stellung zu ermüden oder endlich ihr Bündnis durch Separatverhandlungen zu sprengen. Dazu schien der Gegensatz zwischen den beiden leitenden Staaten eine Handhabe zu bieten. Die Lakedaimonier wollten sich zu Lande auf die Verteidigung des Isthmos beschränken, die Athener verlangten dagegen einen thätigen Landkrieg und waren nicht geneigt, sich auf ferne Seeunternehmungen

monier wegen der von ihnen veranlasten Entscheidung über die Aristeia erbittet gewesen sein. Dass die Feinde des Themistokles seinen Besuch und seine Aufmahme in Sparta zu Agitationen gegen ihn benutzten, konnte Ephoros aus Hill. 125 ersehen. Es lag also nahe, daraus die Ursache des Sturzes zu machte.

<sup>1&#</sup>x27; Duncker, Gesch d. Altert. VII's, 315; H. Delbrück, Die Perserkriege,

<sup>2&#</sup>x27; Helt. VIII, 130: vgl. IX, 102. Über Bagaios vgl. III, 128.

<sup>3</sup> Hait. IX. 96; vgl. über Tigranes VII, 62; VIII, 26; IX, 102.

<sup>4)</sup> Hot. VIII, 130.

einzulassen, so lange ein großes, feindliches Heer ihr Land bedrohte, und im Falle einer Niederlage die Flotte ihre letzte Zuflucht war. Jeder der beiden Staaten suchte den andern zu der von ihm beabsichtigten Kriegsführung zu zwingen <sup>1</sup>. Die Lakedaimonier boten nicht ihr Bundesheer auf und ließen die Peloponnesier eifrig an der Vollendung der Isthmos-Mauer arbeiten <sup>2</sup>; anderseits bemannten die Athener nur einen kleinen Teil ihrer Schiffe.

Die Bundesflotte, die sich im Frühjahre unter dem Oberbefehle des lakedaimonischen Königs Leotychidas bei Aigina versammelte, war nur 110 Trieren stark <sup>3</sup>. Sie sollte wohl zunächst bloß verhindern, daß persische Geschwader die hellenischen Küsten bedrohten. Da erschienen aber auf der Flotte einige Ionier, die sich zu einem Anschlage gegen den Tyrannen Strattis von Chios <sup>4</sup> verschworen hatten, jedoch, von einem ihrer Mitverschworenen verraten, zur Flucht genötigt worden

Über die Beschränkung auf die Isthmos-Verteidigung vgl. Hdt. IX, 7. 8. Bei Hdt. VIII, 142 versprechen die lakedaimonischen Gesandten die Verpflegung der attischen Familien durch die Peloponnesier während der Dauer des Krieges: άντι τούτων δε ύμιν Λακεδαιμόνιοι τε και οι σύμμαχοι έπαγγέλλονται γυναϊκάς τε χαὶ τὰ ές πόλεμον ἄχρηστα οἰχετέων έχόμενα πάντα ἐπιθρέψειν, ἔστ' ᾶν ὁ πόλεμος οδε συνεστήμη. Dieses Versprechen geht von der Voraussetzung aus, daß die Athener wieder ihr Land räumen und ihre gesamte wehrfähige Mannschaft einschiffen würden. Vgl. auch Thuk. I, 90, 2: την Πελοπόννησον πασιν έφασαν Ικανήν είναι άναχώρησίν τε καὶ άφορμήν. — Auf den politisch-strategischen Zusammenhang zwischen den Land- und Seeoperationen im Jahre 479 hat zuerst K. W. Nitzsch, Rhein. Mus. XXVII (1872), 258 ff. hingewiesen. N. führt aus, daß es gar nicht im Interesse Athens gelegen hätte, gegen die persische Seemacht einen letzten, vernichtenden Schlag zu führen, so lange Attika vom Heere des Mardonios bedroht war. Denn, sobald der Isthmos von der See her völlig gesichert gewesen wäre, hätten die Athener auf die Peloponnesier keinen Druck mehr auszuüben vermocht, um sie zur Verteidigung Attikas zu bewegen. Allein ihre Drohung mit einem Anschlusse an Persien übte die gewünschte Wirkung aus, da die Lakedaimonier ihre Flotte zu fürchten hatten. Wenn sie ferner in Kleinasien einen entscheidenden Schlag geführt und die Ionier aufgewiegelt hätten, so würde Mardonios zum Rückzuge gezwungen worden sein. Aber die Athener würden dabei eine neue Preisgebung ihres Landes riskiert haben und drangen daher im Gegensatze zu den Lakedaimoniern, die sich auf die Isthmos-Verteidigung zu beschränken gedachten und infolge dessen eine Seeoffensive wünschen mußten, auf einen thatkräftigen Landkrieg. Duncker, Gesch. d. Altert. VII<sup>5</sup>, 357 erkennt ebenfalls das Interesse Athens am Landkriege an, verwirft aber die Ansicht, dass Sparta erustlich den Seekrieg betrieben hätte. Gegen die Gründe Dunckers inbezug auf letztern Punkt wendet sich mit Recht H. Delbrück, Die Perserkriege, S. 106. Vgl. ferner S. 94 ff. 98.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 8.

<sup>3)</sup> Hdt. VIII, 131; Thuk. I, 89.

<sup>4)</sup> Hdt. IV, 138.

waren. Sie forderten zur Befreiung Ioniens auf, aber es gelang ihnen kaum, die Flotte zum Vorgehen bis Delos zu bewegen, denn die Strategen meinten, dass darüber hinaus alles voll von Feinden wäre, und thaten so, als ob Samos so weit läge, wie die Säulen des Herakles<sup>1</sup>. Die hellenische Flotte blieb bei Delos liegen, und da auch die Perser ihre Stellung bei Samos nicht zu verlassen wagten, so trat zur See ein völliger Stillstand der Operationen ein.

Über den Zwiespalt zwischen den Athenern und Lakedaimoniern war Mardonios unzweiselhaft unterrichtet? Er machte den Versuch, erstere auf seine Seite zu ziehen und sandte den makedonischen König Alexandros, der athenischer Proxenos und Euergetes war 3, als Unterhändler nach Athen. Im Namen des Großberrn ließ Mardonios für einen Vergleich zunächst Verzeihung für alle gegen denselben begangenen Vergehen anbieten. Die Athener sollten ferner autonom bleiben, ihr Gebiet behalten und sich noch ein beliebiges anderes dazu wählen dürfen. Der König hätte endlich, wie Mardonios sagen ließ, ihm anbefohlen, nach Abschluß des Vertrages die verbrannten Heiligtümer wieder aufzubauen 4.

Kaum hatten die Lakedaimonier von der Mission des makedonischen Königs Kunde erhalten, als sie in großer Besorgnis, daß sie Erfolg haben möchte 5, Gesandte nach Athen schickten, wo man Alexandros bis zum Eintreffen derselben hinhielt. Augenscheinlich benutzten die Athener die Anwesenheit des persischen Unterhändlers um einen Druck auf die Lakedaimonier auszuüben. Sie erlangten

<sup>1)</sup> Hdt. VIII, 132. Es ist bemerkenswert, dass Hdt. nicht sagt, dass Leotychidas und die Peloponnesier das Gesuch ablehnten. Vgl. K. W. Nitzsch., Rhein. Mus. XXVII (1872), 262. Wie mangelhaft die Informationen der Hellenen waren, geht daraus hervor, dass sie noch nach der Schlacht bei Mykale nicht wußten, dass die Brücken über den Hellespontos zerstört waren. Hdt. IX, 106, 114.

<sup>2)</sup> Das hat bereits Ephoros vermutet. Diod. XI, 28: diagogseing de viç vir Adqualur ngóç vu'ç Telhques állorquórquos émur eis vis Adfirms ngéageis nação Hegaño xxl.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 569, Anm. 2.

<sup>4)</sup> Hdt. VIII. 136-144. Ephoros (Diod. XI, 28) nach Hdt. Bei Plut. Arist. 10 liegt eine recht freie Bearbeitung des herodotischen Berichtes vor, die auf einen Autor der makedonischen Zeit zurückgeht, der den Vorfahr Philipps und Alexanders in möglichst günstiges Licht zu setzen suchte. Du Alexandros als persischer Unterhändler eine keineswegs glänzende Rolle spielte, so ist er in dem ganzen Berichte gar nicht genannt. Der Bearbeiter Herodots dürfte Idomeneus sein. Vgl. S. 629. Eine andere Bearbeitung Herodots, vernuntlich nach Theompops Auszug, findet sich bei Aristodem. II, 2. Vgl. S. 626, Anm. 3.

<sup>5)</sup> Hdt. VIII, 141: nigen edenser uf inologiowe to Megen 'edgenie un.

denn auch die bestimmte Zusicherung, dass das peloponnesische Bundesheer zur Deckung Attikas nach Boiotien vorgehen würde<sup>1</sup>, und wiesen darauf mit aller Entschiedenheit die persischen Anerbietungen zurück<sup>2</sup>.

Sobald Mardonios die ablehnende Antwort erhalten hatte, brach er von Thessalien auf und führte sein Heer gegen Athen 3. Dort wartete man vergeblich auf den Anmarsch der Peloponnesier, bis es hiefs, daß Mardonios bereits in Boiotien stände. Nun mußten die Athener wiederum ihr Land räumen und alles nach Salamis in Sicherheit bringen 4. Zugleich schickten sie auf Antrag des Aristeides den Xanthippos, Kimon und Myronides als Gesandte nach Sparta 5

<sup>1)</sup> Nach Hdt. VIII, 141 hätten die Athener freilich nur gewartet, um den Lakedaimoniern einen wirkungsvollen Beweis ihrer patriotischen Gesinnung und Bundestreue zu geben. Das ist offenbar spätere attische Erfindung, um "die bewundernswerte Selbstverleugnung Athens" in helles Licht zu setzen. Eine solche Scene wäre damals der eigennützigen und kühl berechnenden Politik Spartas gegenüber so unklug wie möglich gewesen, da sich Athen dadurch, ohne etwas zu erreichen, nur die Hände gebunden hätte. Die Athener trieben auch ihrerseits eine berechtigte Interessenpolitik, indem sie sich mit dem Versprechen der spartanischen Gesandten, für die Dauer des Krieges ihre Familien zu verpflegen, nicht begnügten (Hdt. VIII, 142), sondern verlangten, daß schleunigst ein peloponnesisches Bundesheer in Boiotien Stellung nähme (Hdt. VIII, 144). Die lakedaimonischen Gesandten waren genötigt, auf ein förmliches Übereinkommen einzugehen. Hdt. IX, 7: συνθέμενοι τε ἡμῖν τὸν Πέρσην ἀντιώσεσθαι ές τὴν Βοιωτίην προδεδώκατε, περιείδετέ τε προεσβαλόντα ές τὴν ἀττικὴν τὸν βάρβαρον.

<sup>2)</sup> Hdt. VIII, 143-144. Übertreibende Darstellungen der Abweisung Alexanders bei Lykurg g. Leokr. 71; Arist. Panath. 293; Aristod. II, 2; Harpokr. s. v. ¾λέξανθρος. Nach Plut. Arist. 10 hätten die Athener auf Antrag des Aristeides die persischen Anerbietungen abgelehnt. Das ist wohl möglich, aber die Quelle bietet dafür keine Gewähr. Vgl. S. 630. Ephoros (Diod. XI, 28) setzt in diese Zeit fälschlich die Sendung des Arthmios nach der Peloponnesos. S. 653, Anm. 3.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 1-2. Wenn es bei Hdt. heißt: ὁρμηθεὶς ἐκ Θεσσαλίης ἦγε τὴν στρατιὴν σπουθἢ ἐπὶ τὰς Ἀθήνας, so ist das eine etwas einseitig zugespitzte attische Auffassung, denn aus Kap. 17 ergiebt sich, daß Mardonios einige Zeit in Boiotien lagerte.

<sup>4)</sup> Hdt. IX, 5.

<sup>5)</sup> Nach Idomeneus hätte sich Aristeides unter den Gesandten befunden, ἐν δὲ τῷ ψηφίσματι τοῦ Ἰριστείδου πρεσβευτῆς οὐχ αὐτός, ἀλλὰ Κίμων καὶ Ξάνθιππος καὶ Μυρωνίδης φέρονται. Plut. Arist. 10, wo nur die Sammlung des Krateros benutzt sein kann. P. Krech, De Crateri ψηφισμάτων συναγωγῆ etc. (Greifswald 1888. Diss.), p. 60. Duncker VII<sup>5</sup>, 326 schlieſst aus dem Umstande, daſs Xanthippos Mitglied der Gesandtschaft war, daſs die Athener damals ihre Schifſe aus Delos zum Schutze von Salamis zurückgezogen hätten. Indessen möglicherweise war es ein anderer Xanthippos, nämlich der Archon des Jahres 479/8, vgl. S. 717, Anm. 3.

met besunitagen in interesis Beschwerde darüber zu führen, dals die steinenminer inte Zeunge nicht gehalten hätten, anderseits auf schieming dies Heeres zu dringen, widrigenfalls Athen sinen augmen der reinen und schon eine Schutzwehr finden würde!

Schieminer der reinen als die Spartaner gerade die Hyakiltiller zu iniere begannen, trafen die athenischen Gesandten, ihren sich Abgentringen der Platzier und Megarier angeschlossen hatten,
in Sungen im und richten ihre Botschaft bei den Ephoren aus!

iemen sein Augustiment der Plataier und Megarier angeschlossen hatten, in Suarm ein und richten ihre Botschaft bei den Ephoren aus! Durse verschieden jedich die Antwort von Tage zu Tage, während das der Franklichen seinen weitern Verlauf nahm und die Pelopiumsier mit allem Einer an der Vollendung der Isthmos-Mauer arbeitenen! Emilie ging den Gesandten die Geduld aus, und sie beschieben alleurissen. Als sie jedoch am Morgen des elften Tages vor die Erdiceren trasen. ihren Entschluß anzeigten und erklärten, daß Athen unternehr gemörigt wäre, sich mit den Persern zu vergleichen, wurden sie mit der Eröffnung überrascht, daß während der Nacht fünftansen. Spartisten nebst den sie als Waffenknechte begleitenden Helots

<sup>:</sup> Bit. IX 6-7.

<sup>2</sup> His. IX. 7. 11. Die Hyakinthien wurden im spartanischen Monat Emrouger; geseiert Hesvelt s. v. Ererougers, der höchst wahrscheinlich nicht den attischen Skirophorien E. Bischoff, Leipziger Stud. VII, 369), sondern dem Turgelien entsprach. Vgl. Unger, Philol., Bd. XXXVII (1877), 17ff.; Jahrb. f H Philoi. Bi. CXXXVII 1888 , 529 ff. Aus Xen. Hell. IV , 5 , 1 ff. ergiebt sich das die Hyakinthien kurze Zeit gewiss nicht später als einige Wochen) nach des Isthmien gefeiert wurden. Letztere fanden aber bald nach dem Beginne der the kydideischen Beorg statt Thuk. VIII, 3. 9. 10), und o un'v ev o logua piprein entsprach sicherlich dem attischen Munychion (vgl. Bd. I2, S. 654, Anm. 1). Nm sagt Hdt. IX, 3: ή δε βασιλέος αίφεσις ές την ύστέρην την Μαρδονίου επιστρατήν δεχάμερος έγένειο. Die Einnahme Athens durch Xerxes erfolgte nicht, wie Unga-Jahrb. a. a. O. 539 annimmt, im Metageitnion, sondern im Boedromion (vgl. S. 673, Anm. 9 und S. 694, Anm. 7) und zwar, worauf es hier ankommt, nach der eigenen Annahme Hdts. Vgl. VIII. 65. Mithin setzte Hdt., der inklusive Zählung befolgt, die Einnahme durch Mardonios in den Skirophorion. Die athenischen Gesandten, die auf die Kunde von dem Eintreffen des Mardonios nach Sparts reisten, wurden dort zehn Tage lang hingehalten. In der Nacht vom zehnten auf den elften Tag rückten die Spartiaten aus. Als Mardonios den Ausmarsch der Lakedaimonier erfuhr, trat er den Rückzug aus Athen an, noch bevor jene den Isthmos erreicht hatten. Hdt. IX, 13. Athen wurde von ihm während der Arwesenheit der Gesandten in Sparta besetzt, also während der Hyakinthieu. Der nach müsste das noch im Thargelion geschehen sein. Allein nichts steht der 🌬 nahme entgegen, dass in Sparta im Herbst 480 ein Schaltmonat eingelegt wardass die Hyakinthien damals in den attischen Skirophorion fielen. Unger, J a. a. O. 589.

<sup>8)</sup> Hdt. IX, 7, 4; 8, 7.

unter Führung des Regenten Pausanias abmarschiert wären und bereits jenseits der Grenze beim Orestheion sein müßten <sup>1</sup>. Die Gesandten reisten nun schleunigst dem Heere nach, und mit ihnen zugleich rückten fünftausend erlesene Perioiken-Hopliten aus. Es hatte also das Ephorat schon an den vorhergehenden Tagen den Perioiken-Gemeinden die nötigen Befehle zugehen lassen und in aller Stille die Vorbereitungen zum Ausmarsche getroffen <sup>2</sup>. Augenscheinlich erschien es ihm zweckmäßig nach den wiederholten, unerfüllt gebliebenen Versprechungen, den Worten die That vorausgehen zu lassen. Daneben wurde den Athenern die Leistungsfähigkeit der spartanischen Heeresorganisation eindrucksvoll vor Augen geführt <sup>3</sup>.

Mardonios hatte bei seinem Aufbruche aus Thessalien sein Heer durch Kontingente der Makedonen und Thessaler verstärkt <sup>4</sup>. Auch alle unterworfenen Hellenen, wie die Malier, Lokrer und Boioter, deren Gebiet Mardonios durchzog, mußten Mannschaften stellen <sup>5</sup>. Wahrscheinlich in der zweiten Hälfte des Juni (im Skirophorion) besetzte er das von seinen Bewohnern verlassene Athen <sup>6</sup>. Noch einmal versuchte er, die Athener zu gewinnen. Er schickte den Hellespontier Murychides nach Salamis und machte dieselben Anerbietungen wie vorher durch Alexandros. Im Rate befürwortete Lykidas die Vorschläge

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 11. Vgl. IX, 28. 29. Die Angabe Hdts., daß jedem Spartiaten sieben Heloten beigegeben worden wären, während gewöhnlich nur ein Helot als Waffenknecht mitging (vgl. VII, 229), unterliegt schweren Bedenken (H. Delbrück, Die Perserkriege, S. 163) obwohl man sie dadurch zu erklären gesucht hat, daß die leichtbewaffneten Heloten gegen die Perser mit Erfolg hätten verwandt werden können. Das Orestheion war wohl das Denkmal des Heros Orestheus bei Tegea. Vgl. Stein zu Hdt. IX, 11, 15 und Duncker VI, 608, 3.

<sup>2)</sup> Nach Hdt. IX, 9 wäre es wesentlich der Einwirkung des Cheileos, eines in Sparta höchst angesehenen Tegeaten, zuzuschreiben, daß die Ephoren endlich mobil machten. Er hätte sie am Tage vor der Abreise der Gesandten darauf aufmerksam gemacht, daß wenn sich die Athener dem Könige hlössen, die Peloponnesos trotz aller Stärke der Isthmosmauer den Persern doch offen stände. Dieser Belehrung bedurften die Ephoren gewiß nicht. Die Befehle zur Mobilmachung waren damals schon erlassen. Sonst mag immerhin Cheileos die Forderung der Athener unterstützt haben. Vgl. Plut. περὶ Ἡρ. zαx. 41, p. 871e.

<sup>3)</sup> Vgl. Grote, Gesch. Gr. III2, 124; Duncker VII5, 328.

<sup>4)</sup> Hdt. IX, 31. 44.

<sup>5)</sup> Hdt. IX, 1: ὅχον δὲ ἐκάστοτε γίνοιτο, τούτονς παφελάμβανε; IX, 31. Über die Stärke der hellenischen Kontingente konnte Herodotos von niemandem etwas Bestimmtes erfahren, er schätzt sie vermutungsweise auf 50 000 Mann. Hdt. IX, 32. Ephoros wuſste, daſs es 200 000 Mann gewesen wiren. Diod. XI, 28, 4.

<sup>6)</sup> Hdt. IX, 3. Vgl. über die Zeit S. 722, Anm. 2.

und beantragte, sie dem Volke zu unterbreiten. Dadureit wurde die leidenschaftlich erregte Menge so erhittert, daß sie ihn, sein Wall und seine Kinder steinigte <sup>1</sup>.

So lange Mardonios auf den Abschluß eines Vergleiches mit Afhen hoffen durfte, schonte er Attika. Als aber auch der letzte Versuch misslangen war, und zugleich ein Eilbote aus Argos die Nachricht überbrachte, daß die Lakedaimonier im Anzuge würen, da ließ er die Stadt in Brand stecken und alles zerstören, was noch au Mauem, Hänsern und Tempeln stehen geblieben war. Er beschliß nach Boiotien zurüchzukehren, weil dort das Terrain für seine Beiterei günstiger war, auch Theben einen guten Stützpunkt bot und im Faille einer Niederlage in Attika der Rückzug durch die Pässe des Kithairon oder Parnes dem Heere leicht verhängnisvoll werden konnte.

Als er sich bereits auf dem Marsche befand, wurde ihm gemeildet, daß eine Vorhut von 1000 Lakedaimoniern in Megara angelangt wäre. Um diese Abteilung abzufangen, machte er kehrt und wundte sich gegen Megara. Seine vorauseilende Reiterei durchstreifte verwüstend das megarische Gebiet! Jedoch auf die Nachricht, daß das peloponnesische Heer auf dem Isthmos versammelt wäre, trut er wiederum den Rückzug an und zog mit der Hauptkolonne über Dekelein und Sphendale nach Tanagra!

Von dort marschierte er das Asoposthal aufwärts und sehlug bei Skolos im thebanischen Gebiet ein Lager auf, das sich in der Asoposebene von Erythrai an Hysiai vorbei bis ins platäische Gebiet hinein

<sup>1)</sup> Hôt IX, 4-5. Bei Demosth. v. Kr. 204 ist der Vorfall in das vorher gebende Jahr gesetzt und der Mann heißt Kyrsilos. Vgl. Cic. de off. II., 11, 48 und die Bemerkungen Grotes, Gesch. Gr. III<sup>3</sup>, 122. Bei Plut. Arist. 10 wird dem Aristeides der Antrag ungeschrieben: épès désden rois lepeis, si us imagnatisants Midos; i riv suppaylor évalines rois l'Alignor. Dus war noch zur Zeit des Isokrates Brunch. Paneg. 157: év de rois sullégens ein nei viv épès mosoèves, nois âllo re ypquantieur, si us énappaseéetes Bépons voir malareir.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 13; vgl. Thuk. I, 89, 3.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 13: ¿¿¡larve de tièrde elrezer, ête cête tanantur à xinq in à Attref, et te respito orugalièr, sinállaçes cét in ête ut acté eternir, d'ete d'hyor oqua, sirôpsinous loxeur. Über Theben als Stütspunkt des persischen Heeres vgl. noch Thuk. I, 90, 2.

<sup>4)</sup> Hdt. IX, 14; vgl. Paus. I, 44, 4.

<sup>5)</sup> H. Delbrück, Die Perserkriege, S. 142ff neigt, das das persische Heer, selbst wenn ein erheblicher Teil in Boiotien zurückgeblieben war, in der kurzen Zelt, in der sich nach Hdt. die Bewegungen des Mardonios vollzogen, nur dann

Rückzug ausführen konnte, wenn es gleichzeitig mehrere Strafsen benutzteunt nur den Zug der Koloune, bei der sich Mardonios befand.

erstreckte <sup>1</sup>. Hinter den Lagerplätzen des Heeres ließ er ein befestigtes Lager errichten. Es bildete ein Viereck, dessen Seiten etwa zehn Stadien lang und durch ein Pallisadenwerk mit hölzernen Türmen geschützt waren. In dem Lager wurde das wertvollere Gepäck untergebracht, es sollte wohl aber auch namentlich im Falle einer Niederlage die Straße nach Theben decken <sup>2</sup>, wo große Vorräte für das Heer aufgehäuft waren <sup>3</sup>.

## m.

Inzwischen waren zu den Lakedaimoniern, die sich am Isthmos gelagert hatten, die Kontingente eines großes Teiles der Peloponnesier gestoßen. Obwohl noch die Eleier und die meisten Arkader, namentlich die Mantineer fehlten, hatte doch Pausanias bereits ein so stattliches Heer vereinigt, daß er wahrscheinlich Mitte Juli nach Eleusis vorrückte 4. Hier vereinigte er sich mit den Athenern, die von Sala-

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 15: παρήχε δ' αὐτοῦ τὸ στρατόπεδον ἀρξάμενον ἀπὸ Ἐρυθρέων παρὰ Ύσιάς κατέτεινε δὲ ἐς τὴν Πλαταιίδα γῆν, παρὰ τὸν ᾿Ασωπὸν ποταμὸν τεταμένον. Daſs die Perser in der Ebene selbst lagerten, ergiebt sich aus Hdt. IX, 19: ὡς δὲ ἄρα ἀπίχοντο (die Hellenen) τῆς Βοιωτίης ἐς Ἐρυθράς (am Fuſse des Kithairon) ἔμαθόν τε δὴ τοὺς βαρβάρους ἐπὶ τῷ ᾿Ασωπῷ στρατοπεδενομένους, φρασθέντες δὲ τοῦτο ἀντετάσσοντο ἔπὶ τῆς ὑπωρέης τοῦ Κιθαιρῶνος. Erythrai selbst war also von den Persern nicht besetzt.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 15. 76. 80; Plut. Arist. 11 nach Hdt. Die Lage des verschanzten Lagers ist nicht mit Sicherheit festzustellen. Nach Hdt. IX, 15 und 65 müßte man annehmen, daße es bei Skolos am rechten Ufer des Asopos gelegen hätte. Dann würde es die linke Flanke gestützt und die von Phyle her kommende Straße gesperrt haben, doch spricht mancherlei dagegen. Vgl. über die Örtlichkeit: Kruse, Hellas, Bd. II, Khap. 6, 7 ff.; Kap. 8, 592 ff.; Leake, Travels in Northern Greece, Vol. II, Chap. 16, 324 sqq.; W. Vischer, Erinnerungen und Eindrücke aus Griechenl. 546 ff. Pläne H. Kieperts im Neuen Atlas von Hellas und in Steins Hdt. Ausg., Buch VIII—IX; Waldstein, Washington, Hunt, Reports on the discoveries at Plataia in 1890. Excavations; site and walls of Plataia; notes on the battlefield of Plataia. American Journ. of. Arch. VI (1891), p. 445. 475.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 41.

<sup>4)</sup> Hdt. IX, 19. Dass die meisten Arkader fehlten, ergiebt sich aus Hdt. IX, 28. Verspätung der Eleier und Mantineer: Hdt. IX, 77. Duncker VII<sup>5</sup>, 333 nimmt an, dass das peloponnesische Heer fünf bis sechs Wochen hindurch unthätig am Isthmos gelagert hätte, da Mardonios Mitte Juli in Attika eingerückt und die Schlacht bei Plataiai Mitte September geschlagen worden wäre. Plutarchos, Arist. 19 berichtet freilich, dass noch zu seiner Zeit am 4. Boedromion oder am viertletzten Tage des boiotischen Monats Pane(a)mos, der ungefähr dem attischen Metageitnion entsprach (Plut. Camill. 19, vgl. Bischoff, Leipz. Stud. VII, 343), das Dankopfer für den Sieg dargebracht wurde. In der Biographie des Camillus 19 und de glor. Athen. 7, p. 349 giebt er als Datum der Schlacht den 3. Boedromion

mis herübergekommen waren, und setzte dann den Marsch nach dem Kithairon fort. In Erythrai angelangt, nahmen die Eidgenossen dem Feinde gegenüber auf den Ausläufern des Gebirges eine Attika deckende Stellung ein und boten eine Defensivschlacht an <sup>1</sup>. In die Ebene wagten sie sich nicht herab <sup>2</sup>, weil es ihnen vollständig an Reiterei fehlte.

an. Böckh, Ind. leet. Berol. 1816, p. 4 hielt den 26. Panamos oder Metageitnion für das richtigere Datum und berechnete danach den Schlachttag auf den 19. September. Er hat indessen, was vielfach unbeachtet geblieben ist, diese Ansicht selbst in der Gesch. der Mondcyklen, S. 67 zurückgezogen und mit Recht die Datierungen Plutarchs auf das Dankfest bezogen, das auch bei den Schlachten von Marathon und Salamis nicht auf den Schlachttag fiel, sondern mit dem Feste der Artemis Agrotera und Munychia verbunden war. Vgl. S. 596, Anm. 4 und S. 703, Anm. 3. - Fest steht nur, dass die Schlacht im Amtsjahre des Archon Xanthippos (Marm. Par. Ep. 52; Diod. XI, 27), d. h. nach dem 19. Juli 479 geschlagen wurde. Vgl. B. Keil, Hermes XXIX (1894), 358. Als etwa gegen Ende Juni der lakonische Heerbann ausrückte (vgl. S. 722, Anm. 2), trat auf die Kunde davon Mardonios den Rückzug an. Dann erhielt er die Nachricht, daß die Vorhut der Lakedaimonier in Megara angekommen wäre. Um diese abzufangen, machte er eine Schwenkung nach Megara hin. Hdt. IX, 14: Merci δε ταύτα Μαρδονίφ ήλθε άγγελιη ως άλέες είησαν οι Έλληνες έν το Ίσθμο ούτω δή οπίσω έπορεύετο διά Δεκελέης. Er marschierte von da nach Tanagra und am folgenden Tage nach Skolos im thebanischen Gebiet, wo er ein verschanztes Lager aufschlug. Hdt. IX, 15. Die Schanzarbeiten nahmen mindestens eine Woche in Anspruch. Vgl. Hdt. IX, 16 und 17. Inzwischen hatten sich die Lakedaimonier am Isthmos gelagert und die Kontingente der meisten Peloponnesier herangezogen. Hdt. IX, 19. Etwa vierzehn Tage dürften dazu ausgereicht haben, da die Peloponnesier οὐχ ἐδιχαίευν λείπεσθαι τῆς ἐξόδου Λακεδαιμονίων. Auf die säumigen Mantineer und Eleier wurde nicht gewartet. Mitte Juli werden also die Eidgenossen über den Kithairon gegangen sein. Nach einem Gefecht wechselten sie ihre Stellung und zogen nach dem Gebiet von Plataiai. In der neuen Stellung standen die Heere elf Tage einander gegenüber, am zwölften Tage fanden Gefechte mit der persischen Reiterei statt, am dreizehnten kam es zur Schlacht (Hdt. IX, 39-41. 52ff.). Danach ist die Schlacht etwa Anfang August anzusetzen. Wenn übrigens Hdt. IX, 41 sagt, dass Mardonios sich am elften Tage zur Schlacht entschlofs, so ist die Angabe der Tage kaum ganz genau. Nach Hdt. IX, 8 warteten die athenischen Gesandten in Sparta zehn Tage, am elften reisten sie ab, und es erfolgte der Ausmarsch der Lakedaimonier. Am elften Tage nach der Schlacht gingen die Eidgenossen gegen Theben vor. IX, 86. Es würde sehr merkwürdig sein, wenn diese Ereignisse immer gerade am elften Tage eingetreten wären. Augenscheinlich handelt es sich um Monatsdekaden, welche etwa unsern Ausdruck "Woche" vertreten.

1) Hdt. IX, 19: ἀντετάσσοντο ἐπὶ τῆς ὑπωρέης τοῦ Κιθαιρώνος. H. Delbrück, Die Perserkriege, S. 96. 113 ff. D. betont mit Recht, daß Hdts. auf verschiedenen, einseitig unterrichteten Quellen beruhende Darstellung an Widersprüchen leidet und in strategischer Hinsicht durchaus mangelhaft ist, so daß sich ein klares, geschichtliches Bild der Schlacht kaum rekonstruieren läßt.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 20.

Mardonios war aber entschlossen, die Hellenen nicht auf dem von ihnen selbst gewählten Terrain anzugreifen. Bei einem Angriffe auf den Gebirgsabhang hätte er seine Truppen schlecht verwerten können. Daher suchte er die Hellenen zum Angriffe zu reizen. Ihre Aufstellung war immerhin teilweise so exponiert, dass Mardonios seine gesamte Reiterei unter Masistios angreifen liefs. Geschwaderweise sprengten die Perser an die Hellenen heran und brachten ihnen empfindliche Verluste bei. Die den Angriffen am meisten ausgesetzten Megarier ließen die Strategen um Ablösung bitten, weil sie ihren Platz nicht behaupten könnten 1. Da übernahmen dreihundert erlesene Athener unter Führung des Olympiodoros, des Lampon Sohn<sup>2</sup>, unter Zuziehung der athenischen Bogenschützen freiwillig den gefährlichen Vorposten bei Erythrae. Nachdem das Gefecht eine Weile gedauert hatte, stürzte Masistios von seinem verwundeten Pferde und wurde getötet. Um seinen Leichnam zu retten, machte die Reiterei einen Massenangriff und brachte die Athener zum Weichen, bis sie Verstärkungen erhielten und den Angriff abschlugen.

Nach diesem Gefecht wurden die Hellenen mutiger und entschlossen sich, den Persern noch einen Schritt weiter in der Ebene entgegenzukommen. Bei ihrer bisherigen Aufstellung fehlte es ihnen auch an genügendem Wasser<sup>3</sup>. Sie zogen von Erythrai über die Abhänge des Gebirges an Hysiai vorbei westwärts in das Stadtgebiet von Plataiai. In der neuen Position war ihre Front nach Nordosten gerichtet, so daß der rechte Flügel bei einer wasserreichen Quelle Gargaphia sich an den Kithairon lehnte und die Schlachtreihe sich über niedrige Hügel und durch die Ebene bis an den Asopos hinzog 4. Im Falle eines

<sup>1)</sup> Über das Reitergefecht vgl. Hdt. IX, 20—24; Plut. Arist. 14; Diod. XI, 30, 2—5. Plutarchos stimmt bei einzelnen kleinen Abweichungen von Herodotos vielfach bis auf den Wortlaut mit Diod. überein. Es war also Ephoros die gemeinschaftliche Quelle, die den Bericht Herodots mit den üblichen Veränderungen (z. B. greift die persische Reiterei nachts an; vgl. S. 623, Anm. 3) wiedergab. Vgl. Ad. Bauer, Jahr. f. kl. Philol. Supplbd. X (1878/9), 320.

<sup>2)</sup> Dieser Olympiodoros war wohl der Vater des Lampon, des Mitbegründers von Thurioi. Beziehungen Herodots zu Lampon dürften die umständliche Genauigkeit, mit der das Vorpostengefecht erzählt wird, erklären.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 25.

<sup>4)</sup> Hdt. IX, 25: ἤισαν διὰ τῆς ὑπωρέης τοῦ Κιθαιρῶνος παρὰ Ὑσιὰς ἐς τὴν Πλαταιίδα γῆν, ἀπικόμενοι δὲ ἐτάσσοντο κατὰ ἔθνεα πλησίον τῆς τε κοἦνης τῆς Γαργαφίης καὶ τοῦ τεμένεος τοῦ Ἰνθροκράτεος τοῦ ἦρωος, δίὰ ὅχθων τε οὖκ ὑψηλῶν καὶ ἀπέδον χώρον. Die Gargaphia entsprang am Nordfuſse des Kithairon und war 20 Stadien von dem Heraion vor der Stadt Plataiai entfernt. Hdt. IX, 51, 5; Paus. IX, 4, 3. Vgl. W. Vischer, Erinnerungen und Eindrücke aus Griechenland

Rückzuges bot die Stadt Plataiai einen Stützpunkt und das davor liegende, von tief eingefurchten Bächen durchschnittene Terrain, die sogenannte "Insel" Schutz gegen die Reiterei<sup>1</sup>.

Auf dem rechten Flügel standen die Lakedaimonier, neben ihnen, der Ehre und Tapferkeit wegen, die 1500 Tegeaten <sup>2</sup>. Sie hatten auf den linken Flügel Anspruch erhoben, es war aber dieser Ehrenplatz von dem lakedaimonischen Heere den Athenern zugesprochen worden <sup>3</sup>, die mit 8000 Hopliten und einem Corps Bogenschützen nächst den Lakedaimoniern auch das stärkste Kontingent gestellt hatten <sup>4</sup>. Das Zentrum bildeten peloponnesische Bündner <sup>5</sup>, Euboier und korinthische Kolonisten <sup>6</sup>. Nach Herodots im großen und ganzen gewiß richtiger Angabe belief sich die Gesamtzahl der Hopliten auf 38 700. Mit Einschluß der leichtbewaffneten Waffenknechte der Hopliten dürfte das ganze Heer 70 bis 80 000 Mann stark gewesen sein <sup>7</sup>. Ein

4) Hdt. IX, 28. Bogenschützen: IX, 22. 60.

6) Eretria, Styra, Chalkis, Poteidaia, Amprakia, Leukas, Anaktorion, außerdem Pale auf Kephallenia. Alle diese Städte hatten nur je einige hundert Hopliten

gestellt. Dazu kamen die Überreste der Thespier.

<sup>549.</sup> Sie befand sich am rechten Flügel nach Hdt. IX, 28, 2 und 49, 11. Das Heroon lag rechts von der nach Theben führenden Straße. Thuk. III, 24, 1.

<sup>1)</sup> Über die vioos, die zehn Stadien vom Asopos und ebenso weit von der Quelle Gargaphia entfernt war, Hdt. IX, 51. Was Ephoros über die Vorteile, welche das Terrain den Hellenen bot, mehr als Herodotos sagt (Diod. XI, 30, 5-6), hat er sich teilweise schematisch nach Analogie der Verhältnisse bei Thermopylai und Salamis zurecht gelegt und ist nicht ganz richtig. Vgl. Grote, Gesch. Gr. III<sup>2</sup>, 132, 45; Ad. Bauer, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. X(1878/9), 321.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 28. 61.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 26-27. Bei Plut. Arist. 12 liegt die herodotische Erzählung in der gewöhnlichen Überarbeitung mit Zuspitzung auf die Person des Aristeides vor.

Es fehlten jedoch alle Arkader mit Ausnahme der Tegeaten und Orchemenier, ebenso die Eleier.

<sup>7)</sup> Hdt. IX, 30 schätzt die Gesamtzahl auf 108 200 Mann, aber es ist höchst zweifelhaft, ob wirklich, wie er angiebt, jeden Spartiaten sieben Heloten begleiteten. Vgl. S. 723, Anm. 1. — J. Beloch, Die Bevölkerung der gr.-röm. Welt (Leipzig 1886), 141 ff. und (gegen die Einwendungen Ad. Bauers, Wien. Stud. 1887 IX, 222) Jahrb. f. kl. Philol. Bd. CXXXVII (1888), 324 ff. sucht nachzuweisen, dass die Zahlen Herodots auf einer ziemlich willkürlichen, teilweise von der Reihenfolge der Namen auf dem delphischen Weihgeschenke abhängigen Schätzung beruhen, und dass Pausanias kaum über 25000 Hopliten verfügt habe. Allerdings ist es richtig, dass die Zahlen Hdts. durchweg auf ganze Hunderte oder Tausende abgerundet und daher nicht ganz genau sind, aber was B. sonst vorbringt, ist durchaus nicht zwingend. Er vermag nur wenige Zahlen anzusechten und muss bei den meisten zugeben, dass gegen sie nichts Wesentliches einzuwenden sei. Was die Abhängigkeit von der Reihenfolge auf dem Weihgeschenke betrifft, so stellten nach Hdt. die letzten dreizehn Städte sämtlich weniger als 1000 Mann.

erheblicher Teil davon war jedoch nicht gleich zur Stelle, als die Hellenen bei Erythrai ankamen, viele trafen erst später ein, und täglich verstärkte sich das Heer durch weitern Zuzug <sup>1</sup>.

Infolge der Bewegung des hellenischen Heeres veränderte auch Mardonios seine Stellung in der Weise, daß er seine Streitkräfte auf dem jenseitigen (linken) Asoposufer den Hellenen gegenüber stellte <sup>2</sup>. Die Perser selbst bildeten, den Lakedaimoniern gegenüber, den linken Flügel. An diese schlossen sich im Zentrum die Meder, Baktrer, Inder und Saken untermischt mit Abteilungen der übrigen Völkerschaften. Auf dem rechten Flügel standen, den Athenern und Megariern gegenüber, die hellenischen Hilfstruppen <sup>3</sup>.

Mardonios blieb bei seiner abwartenden Haltung. Es war für ihn vorteilhafter, wenn die Hellenen angriffen, da sie den Asopos zu überschreiten hatten, wobei sich die geschlossene Linie der Hopliten lockern mußte <sup>4</sup>.

Es sind das aber Städte, die in Wirklichkeit nicht mehr gestellt haben können. Den Tegeaten, die auf dem Weihgeschenke an vierter Stelle erscheinen, giebt Hdt. 1500 Mann, den an siebenter Stelle verzeichneten Megariern 3000, den Epidauriern (achte Stelle) 800, den Troizeniern (elfte Stelle) 1000. Die Mykenaier und Tirynthier, die auf dem Weihgeschenke durch mehrere Namen getrennt sind, zieht Hdt. zusammen, ebenso die Eretrier und Styreer u. s. w. - Eine Einwirkung der Reihenfolge in der Namensliste des Weihgeschenkes auf die Abstufung der Zahlen Hdts. ist also nicht erkennbar. - Gegen die 5000 Hopliten der Korinthier wendet B. ein, das sie im peloponnesischen und korinthischen Kriege nie mehr als 3-4000 Hopliten gestellt hätten. Warum sollen sie nicht 50 bis 80 Jahre vorher 1000 Hopliten mehr aufzubringen imstande gewesen sein? Während der Pentekontaetie ist doch Korinthos zweifellos gesunken. - Nach B. hätte ferner Hdt. - selbstverständlich im Widerspruche mit der Wirklichkeit - die Aufstellung der Kontingente in der Schlachtordnung in geographischer Folge angeordnet. Abgesehen davon, dass auch das nicht ganz richtig ist (auf die Troizenier folgen z. B. die Lepreaten, dann die Mykenaier), war es doch am Ende bei der damaligen (im Vergleiche mit der heutigen weit einfachern) Taktik ganz natürlich, dass man bei der Aufstellung auf den landschaftlichen Zusammenhang eine gewisse Rücksicht nahm.

Hdt. IX, 28: μετὰ δὲ ταῦτα ἐτάσσοντο ὧδε οἱ ἐπιφοιτέοντές τε καὶ οἱ ἀρχὴν ἐλθόντες Ἑλλήνων. IX, 38: ἐπιροεόντων δὲ τῶν Ἑλλήνων καὶ γινομένων πλεύνων κτλ. Vgl. 41.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 31. Der Asopos floss zwischen beiden Heeren: Hdt. IX, 36. 59.

<sup>3)</sup> Hdt. IV, 31-32.

<sup>4)</sup> Sehr verständig hatten die Wahrsager beider Heere den Angriff und den Übergang über den Asopos widerraten. Den Hellenen weissagte der Jamide Tisamenos. Hdt. IX, 33-38. Vgl. W. Vischer, Erinner. und Eindrücke aus Griechenland 556. — Möglicherweise beeinfluſsten auch politische Erwägungen die Strategie des Mardonios. Nach Plutarchos soll von vornehmen, durch den Krieg

Als die Heere acht Tage einander gegenüber gelagert hatten, gab der Thebaner Timagenidas dem Mardonios den Rat, den von den Boiotern Treis Kephalai, von den Athenern Dryos Kephalai genannten Kithairon-Paſs zu besetzen und dadurch den Eidgenossen die Hauptverbindungsstraſse nach der Peloponnesos abzuschneiden. In der Nacht auf den neunten Tag sandte Mardonios seine Reiterei ab, die den Paſs unbewacht fand und eine groſse Proviantkolonne beim Eintritte in die Ebene abſing¹. Persische Reiterscharen streiſten nun fortwährend am Ausgange des Passes, so daſs sich die Transportzüge nicht mehr aus dem Kithairon hinauswagen durſten. Inſolge dessen begannen die Hellenen Mangel an Lebensmitteln zu leiden². Zugleich lag ihnen die persische Reiterei fortwährend auf dem Nacken und setzte ihnen hart zu ³. Die Athener konnten aus dem Asopos kein Wasser schöpſen, ohne von Geschossen überschüttet zu werden, und waren genötigt, bis zur Quelle Gargaphia zu gehen ⁴.

Aber die Hellenen harrten aus. Mardonios wurde nun ungeduldig und wollte auch mit Rücksicht darauf, dass die Hellenen immer weitern Zuzug erhielten, die Entscheidung nicht länger ausschieben. Er soll nach Ablauf des elsten Tages gegen den Rat des Artabazos seinen Heerführern anbesohlen haben, alles für die Schlacht am solgenden Tage vorzubereiten 5. Während der Nacht ritt, wie es heist, König

verarmten und um ihren politischen Einfluss gebrachten Athenern eine gefährliche Verschwörung angestiftet worden sein, die Aristeides rechtzeitig entdeckt und durch kluges Einschreiten unterdrückt hätte. Plut. Arist. 13. Die Quelle ist nicht mit Sicherheit festzustellen. Die Art, wie Aristeides wieder einmal sich ein großes Verdienst erwirbt, würde zu Idomeneus passen (vgl. S. 630). Dann wäre freilich die Geschichte schlecht beglaubigt, aber es stand vermutlich etwas davon in einer von Idomeneus benutzten Atthis. Wie viel Wahres daran ist, wird sich nicht entscheiden lassen. Nach Hdt. IX, 41 soll Artabazos, ähnlich wie früher die Thebaner (vgl. IX, 2), zwei Tage vor der Schlacht dem Mardonios geraten haben, nach Theben zurückzugehen und ein großartiges Bestechungssystem in Scene zu setzen, dessen Erfolg man, gestützt auf die mit Vorräten wohl versehene Stadt, ruhig abwarten könnte. Damit steht die dem makedonischen Könige Alexandros in den Mund gelegte Außerung im Widerspruch, dass die Perser nur noch für wenige Tage Lebensmittel hätten (IX, 45). Da Hdt. zu der Familie des Artabazos Beziehungen hatte, während die Erzählung von Alexandros einen stark romantischen Zug trägt, so verdient wohl die erstere Angabe, weil sie aus einer zuverlässigeren Quelle stammt, den Vorzug.

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 38-39. Über Timagenidas vgl. S. 659, Anm. 5.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 50, 8ff.; 51, 20.

Hdt. IX, 40; ή μέντοι εππος ή Μαρδονίου αλεί προσέχειτό τε καὶ έλύπεε τους "Ελληνας.

<sup>4)</sup> Hdt. IX, 49, 14.

<sup>5)</sup> Hdt. IX, 41: οί τε Ελληνες πολλώ πλεύνες έγεγονεσαν και Μαρδόνιος περι-

Alexandros heimlich an das athenische Lager heran und unterrichtete die Hellenen über diese Anordnungen <sup>1</sup>.

In Erwartung des Angriffes wechselten mit Tagesanbruch die Lakedaimonier und Athener ihre Stellung, so daß diese den Persern, jene den hellenischen Kontingenten des Mardonios gegenübertraten. Nach Herodotos begründete Pausanias diese Umstellung, bei der er den Ehrenplatz auf dem rechten Flügel abgab, damit, daß die Athener mit der Kampfesart der Perser bei Marathon bekannt geworden wären, während vom spartanischen Heere niemand mit ihnen gefochten hätte <sup>2</sup>.

Die Veränderung der hellenischen Schlachtordnung wurde von

μέχτες τη εδοη, κτλ. Delbrück, Die Perserkriege, S. 118 (vgl. S. 98) weist auf die Möglichkeit hin, daß das Vorgehen der eidgenössischen Flotte nach Ionien den Entschluß des Mardonios mitbestimmte. Es ist übrigens nicht ganz sicher, daß Mardonios schon damals sich zur Schlacht entschloß. Thatsächlich kam es am folgenden Tage nicht zur Schlacht. D. betrachtet die Verschüttung der Quelle Gargaphia an diesem Tage als ein Zeichen, daß Mardonios noch nicht an einen baldigen Angriff dachte. Indessen es ist doch zweifelhaft, ob Mardonios die Reiterei damit von vornherein beauftragt hatte oder ob dieselbe bei ihrem Angriffe eine günstige Gelegenheit, bei der sie an die Quelle herankam, zur Verschüttung wahrnahm.

1) Hdt. IX, 44-45; Plut. Arist 15 nach Hdt. mit kleinen Ausschmückungen. 2) Hdt. IX, 46. Nach Hdt. gingen die Athener sofort bereitwillig auf die Umstellung ein, nach Plut. Aristeid. 16 (wo am Anfange Hdt. citiert wird) hätten sie es dem Pausanias sehr verübelt: εἰ τὴν ἄλλην ἐῶν τάξιν ἐν χώρα μόνονς ἄνω καὶ κάτω μεταφέρει σφάς ώσπερ Είλωτας κατά το μαχιμώτατον προβαλλόμενος. Das giebt dem Aristeides wieder eine Gelegenheit, seinen Einflus in wohlthätiger Weise geltend zu machen und die Athener eines Bessern zu belehren. Die willkürliche Bearbeitung Hdts. rührt gewiß von Idomeneus her. Vgl. S. 630. Inbezug auf den Grund der Umstellung, die Delbrück, Perserkriege 116 für dunkel und unverständlich erklärt, wird verschieden geurteilt. Duncker VII5, 317, Anm. 1 und 342 redet von den "elenden Manövern" des Pausanias, der dem gefährlichsten Feinde aus dem Wege gehen wollte. N. Wecklein, Die Tradition der Perserkr., S. 33 ist dagegen geneigt, die Umstellung als eine wohlberechnete taktische Maßregel aufzufassen. Freilich war nach den bisherigen Kriegserfahrungen mit ziemlicher Sicherheit anzunehmen, dass die Spartaner über die hellenischen Kontingente, die Athener über die Perser siegen würden. Die Athener hatten aber im letzten Kriege mit den Boiotern auch diese gründlich geschlagen, und Pausanias konnte doch wohl seinen Hopliten zutrauen, dass sie sich im Kampfe mit den Persern ebenso leistungsfähig zeigen würden, wie die athenischen. Immerhin mag Pausanias es vorgezogen haben, ein altgewohntes Hoplitentreffen zu schlagen, statt sich in ein Gefecht gegen einen Feind mit fremdartiger Kampfart einzulassen (ähnlich Duncker a. a. O.). Übrigens war die Stellung auf dem rechten Flügel dadurch im Rücken bdroht, dass die persischen Reiter bis zum Ausgange des Passes von Dryos Kephalai streiften.

den Boiotern dem Mardonios gemeldet. Dieser liefs nun gleichfalls seine Truppen auf den Flügeln wechseln, worauf Pausanias die Lakedaimonier wieder nach dem rechten Flügel führte. Die Perser machten alsbald die entsprechende Gegenbewegung, so daß schließlich die alte Aufstellung unverändert blieb. Es kam an diesem Tage zu keiner Entscheidung, doch verschlimmerte sich die Lage der Hellenen. Sie hatten den ganzen Tag über unter den Geschossen der plänkelnden Reiterei viel zu leiden, ohne daß sie selbst dieser etwas anhaben konnten. Namentlich gelang es den Reitern die Quelle Gargaphia, aus der das ganze hellenische Heer Wasser holte, zu verschütten, obwohl daselbst die Lakedaimonier aufgestellt waren 1. Unter diesen Umständen beschlossen die Strategen, um die Zeit der zweiten Nachtwache nach der ungefähr zehn Stadien von der Stadt Plataiai entfernten "Insel" zurückzugehen, weil das Heer dort ebensowohl reichlich Wasser haben, als durch die tiefe Einfurchung des Baches Oëroë gegen die Reiterei besser geschützt sein würde. Zugleich wollten sie, sobald die gesicherte Stellung erreicht wäre, noch im Laufe der Nacht die Hälfte des Heeres nach dem Kithairon schicken, um die Proviantzüge einzuholen 3.

Bei dem Rückzuge verlor das hellenische Heer allen Zusammenhang. Das entmutigte Zentrum ging eilig und ohne Ordnung noch zehn Stadien weit über die "Insel" hinaus zurück und lagerte sich vor dem Heraion unter den Mauern von Plataiai 4. Anderseits kam Pausanias mit den Lakedaimoniern nicht von der Stelle, weil der Lochage Amompharetos sich weigerte, mit seiner Abteilung vor dem Feinde von seinem Posten zu weichen. Pausanias konnte den Lochos nicht im Stiche lassen und bemühte sich vergeblich, den widerspänstigen Obersten zum Gehorsam zu bewegen <sup>5</sup>.

Der überstürzte Abzug des Zentrums und das ebenso auffallende Zögern des rechten Flügels veranlaßte die Athener in ihrer Position zu bleiben und einen Reiter an Pausanias abzuschicken, um sich vom

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 47-49.

<sup>2)</sup> Vgl. Hdt. 1X, 52 und S. 728, Anm. 1.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 51.

<sup>4)</sup> Hdt. IX, 52. 69. Bei Hdt. ist von einer förmlichen Flucht die Rede, doch schöpfte er aus einer recht parteiischen Quelle. Sehr gehässig sind die Ausfalle gegen die Thebaner und Lakedaimonier Kap. 40, 6 und 54, 5.

<sup>5)</sup> Hdt. IX, 53-55. Vermutlich war Herodots Gewährsmann für die Geschichte des Amompharetos jener Archias aus Pitana, mit dem er in Sparta verkehrte. Vgl. Hdt. III, 58. Ad. Kirchhoff, Entstehungsz. d. herod. Geschichtsw. 34; Duncker VII<sup>5</sup>, 338, 1.

Stande der Dinge zu unterrichten und anzufragen, was sie thun sollten. Pausanias ersuchte die Athener, sich näher an die Lakedaimonier heranzuziehen. Dadurch sollte die durch den Abzug des Zentrums entstandene Lücke ausgefüllt und eine Verbindung zwischen den beiden Flügeln hergestellt werden 1. Inzwischen zankte man im lakonischen Lager weiter, bis der Morgen anbrach und Pausanias unter Zurücklassung der Abteilung des Amompharetos mit dem Gros der Lakedaimonier und den Tegeaten den Rückzug antrat. Er zog aber, um gegen die feindliche Reiterei geschützt zu sein, nicht in gerader Richtung nach der "Insel", sondern über die Vorhöhen und Abhänge des Kithairon. Gleichzeitig marschierten die Athener in fast entgegengesetzter Richtung, um sich auf kürzestem Wege mit den Lakedaimoniern zu vereinigen 2. Auch Amompharetos gab nun, da er sich selbst überlassen sah, seine Stellung auf und folgte langsam dem Gros. Pausanias erwartete ihn am Bache Moloeis beim Heiligtume der eleusinischen Demeter, das etwas südostwärts von der "Insel" auf dem Abhange des Kithairon gelegen haben muß 3. Kaum hatte sich Amompharetos mit den übrigen vereinigt, als auch schon die persische Reiterei heransprengte und die Lakedaimonier zu beschießen begann. Zugleich ließ Mardonios auf die Meldung, daß die Hellenen sich auf dem Rückzuge befänden, sofort die Perser über den Asopos setzen und in höchster Eile vorgehen, um die am Gehänge des Gebirges einherziehenden Lakedaimonier noch einzuholen und in der rechten Flanke zu fassen, bevor sie eine geschützte Stellung erreicht hätten. Sowie die Führer der andern Abteilungen des persischen Heeres sahen, daß die Perser wie zur Verfolgung vorbrachen, gaben sie ihren Truppen ebenfalls das Zeichen zum Aufbruch. Nur darauf bedacht, so rasch als möglich vorwärts zu kommen, hielten sie weder auf Ordnung in ihren Heerhaufen noch auf die Bildung einer ordentlichen Schlachtlinie 4. Nur

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 54-55; Plut. Arist. 17 nach Hdt.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 56. 'Αθηναῖοι δὲ ταχθέντες ἥισαν τὰ ἔμπαλιν ἢ Λαχεδαιμόνιοι. οἱ μὲν γὰρ τῶν τε ὄχθων ἀντείχοντο καὶ τῆς ὑπωρέης τοῦ Κιθαιρῶνος φοβεόμενοι τὴν ἔππον, 'Αθηναῖοι δὲ κάτω τραφθέντες ἐς τὸ πεδίον.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 57. Vgl. W. Vischer, Erinn. und Eindr. aus Griechenland 548. Nach Hdt. hatte Pausanias zehn Stadien zurückgelegt, als er am Moloeis Halt machte. Wenn er dabei die auch nur zehn Stadien von der Quelle entfernte "Insel" noch nicht erreicht hatte, so erklärt sich das dadurch, daß er einen Umweg über die Abhänge des Gebirges machte. Nach Paus. IX, 2, 6 betrug die Entfernung zwischen dem Tropaion und der Stadt 15 Stadien, während die "Insel" zehn Stadien von Plataiai entfernt war. Vgl. S. 732, Anm. 2.

Hdt. IX, 59: ἐδίωκον ὡς ποδῶν ἕκαστοι εἶχον, οὕιε κόσμῳ οὐδενὶ κοσμηθέντες οὕτε τάξι,

Artabazos blieb mit seinem Corps zurück und setzte sich langsam und in guter Ordnung nach dem Schlachtfelde hin in Bewegung 1.

Durch das übereilte und regellose Vorgehen brachten sich die Perser um die Vorteile, welche ihnen von den Hellenen geboten wurden <sup>2</sup>. Denn als sie den Asopos überschritten, bestand noch das hellenische Heer aus drei unzusammenhängenden Teilen, von denen das Zentrum weit hinter den andern zurück war. Am meisten gefährdet waren die Athener, die rechts vor der Marschlinie der Perser, nur durch Hügel getrennt und verdeckt, gleichfalls vom Asopos her die Ebene hinaufzogen und von der Reiterei auf günstigerem Boden angegriffen werden konnten als die Lakedaimonier. Sie wurden jedoch von Mardonios, der geradenwegs auf die Lakedaimonier und Tegeaten losging, nicht bemerkt <sup>3</sup> und stießen mit den hellenischen Kontingenten des rechten persischen Flügels zusammen <sup>4</sup>.

So entwickelte sich die Schlacht in zwei verschiedenen Treffen <sup>5</sup>. Nachdem die persischen Fußtruppen auf Schußweite an die Lakedaimonier herangekommen waren, führten sie mit ihren geflochtenen Schilden rasch vor der Front eine Brustwehr auf und begannen dann hinter derselben hervor den Feind mit einem Hagel von Pfeilen zu überschütten <sup>6</sup>. Obwohl dabei viele Lakedaimonier getötet und verwundet wurden, so standen sie doch ruhig in Reih und Glied, weil Pausanias, wie sich Herodotos erzählen ließ, nicht eher das Zeichen zum Angriffe geben wollte, als bis die Opfer günstig ausgefallen wärren <sup>7</sup>. Während er aber noch, den Blick auf das plataeische Heraion gerichtet, den Beistand der Göttin zur Erlangung günstiger Opfer anflehte, stürzten sich bereits die Tegeaten auf den Feind. Gleich darauf fielen die Opfer günstig aus, und da gingen auch die Lakedaimonier

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 66.

Auch hier gilt das Urteil des Thukydides I, 69, wo er die Korinthier sagen lässt: ἐπιστάμενοι καὶ τὸν βάρβαρον αὐτὸν περὶ αὐτῷ τὰ πλείω σφαλέντα.

Hdt. IX, 59: ἐπεῖχέ τε ἐπὶ Λακεδαιμονίους τε καὶ Τεγεήτας μούνους. ᾿Αθηναίους γὰς τραπομένους ἐς τὸ πεδίον ὑπὸ τῶν ὅχθων οὖ κατώρα.

<sup>4)</sup> Hdt. IX, 60-61.

<sup>5)</sup> Plut. Arist. 19: ούτω δὲ τοῦ ἀγῶνος δίγα συνεστώτος ατλ,

<sup>6)</sup> Hdt. IX, 61: φράξαντες γὰρ τὰ γέρρα οἱ Πέρσαι ἀπίεσαν τῶν τοξευμάτων πολλὰ ἀφειδέως. Ebenso bei Mykale: αὐτοὶ δὲ συνεφόρησαν τὰ γέρρα ἔρχος εἶναι σφίσι. Hdt. IX, 99. Vgl. Köchly und Rüstow, Gr. Kriegsw. 67.

<sup>7)</sup> Hdt. IX, 61; vgl. 72. Plut. Arist. 17 bietet nur eine freie Überarbeitung Hdts., die mit einigen unbrauchbaren Zusätzen (Störung des Opfers durch umherschwärmende Lyder) versetzt sind, die den Brauch der Spartaner, Jünglinge am Altare der Artemis Orthia blutig zu geißeln καὶ τῆν μετα ταῦν Ανδῶν πομπήν συντελεῖσθαι erklären sollen. N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 48.

zum Angriffe vor. Wie es sich auch mit den Opfern verhalten haben mag, jedenfalls hatte das ruhige Ausharren gute taktische Gründe. Die Lakedaimonier ließen die persischen Bogner bis auf ein Terrain herankommen, wo ihnen die Reiterei nicht mehr in die Flanke fallen konnte, und griffen erst dann an, als sich die Massen ebenfalls herangedrängt hatten 1. Im Nahkampfe mußte das persische Fußvolk, das dazu den Bogen ablegte und zu seinen Hilfswaffen, den kurzen Spießen oder Dolchen, griff, den hellenischen Hopliten unterliegen 2. Zuerst kämpfte man um die Wehr der Schilde. Als diese niedergeworfen war, kam es namentlich bei Demetrion zu einem hitzigen Handgemenge. An Mut und Stärke standen sie den Hellenen nicht nach, wohl aber nicht nur an Bewaffnung, sondern auch an Geschick und Klugheit. Sie stürzten einzeln oder haufenweise hervor und fielen unter den Lanzen der lakonischen Phalanx 3. Am meisten setzten den Lakedaimoniern die tausend Gardereiter zu, an deren Spitze der persische Oberfeldherr selbst focht 4. Das Gefecht stand, so lange Mardonios am Leben war, als dieser aber mit dem größten Teile seiner Kerntruppe gefallen war 5, da wichen die andern zurück und flohen bald ohne alle Ordnung nach dem verschanzten Lager 6.

<sup>1)</sup> H. Delbrück, Die Perserkiege, S. 118f.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 591.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 62: λήματι μέν νυν και ξώμη ούκ ήσσονες ήσαν οι Πέρσαι, άνοπλοι δὲ ἐόντες (vgl. S. 591, Anm. 1) και πρὸς ἀνεπιστήμονες [ήσαν] και οὐκ ὅμοιοι τοῖσι ἐναντίοισι σοφίην κτλ. Vgl. Aisch. Pers. 807 und S. 681, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Hdt. IX, 63. Über das Garderegiment vgl. Hdt. VII, 40; VIII, 113.

<sup>5)</sup> Hdt. IX, 64: ἀποθνήσεει δὲ Μαφδίνιος ὑπὸ Ἰειμνήστου ανδρὸς ἐν Σπάρτη λογίμον κτλ. Bei Plut. Arist. 19 ist aus Aeimnestos durch einen Irrtum Arimnestos geworden (vgl. Hdt. IX, 72, 8 mit der Note Steins). Herodotos sagt nichts darüber wie Mardonios umkam. Unzuverlässige Einzelheiten darüber bei Plut. a. a. O. und Aristod. II, 5. Nach Ktes. Pers. 25 entfloh Mardonios τρανματισθείς, womit Iustin II, 14, 5 übereinstimmt, obwohl Ephoros (Diod. XI, 31, 2) nach Hdt. erzählte, daß Mardonios gefallen wäre. Diese Abweichung von der Hauptquelle des Trogus für einen bloßen Schnitzer Iustins zu erklären (Alex. Enmann, Unters. über die Quellen des Pomp. Trog. 23), ist verfehlt. Vgl. A. v. Gutschmid, Rhein. Mus. XXXVII (1882), 548.

<sup>6)</sup> Hdt. IX, 64-65. Plutarchs Darstellung dieses Kampfes (Arist. 18 und 19) geht im wesentlichen auf Herodotos zurück, den er auch citiert, daneben hat er aber Zusätze des Idomeneus entnommen. In diesem Autor fand er u. a. die Schilderung des furchtbaren Anblickes der Phalanx, die sichtlich aus makedonischer Zeit stammt. Außerdem benutzte Plutarchos noch zwei hierher gehörende Thukydides-Stellen, nämlich II, 74 (Gebet des Pausanias) und III, 62 (thebanische Oligarchie). Diod. XI, 31 (Ephoros) bietet nur einen dürftigen Auszug aus Hdt. Vgl. Ad. Bauer, Jahrb. f. kl. Phil. Supplbd. X (1878/9), 321.

Die Niederlage der Perser war für die Haltung der übrigen Truppen entscheidend. Sie wandten sich zur Flucht, ohne überhaupt ins Treffen gekommen zu sein und wurden von der Reiterei gegen die Verfolger gedeckt. Auch Artabazos, der über vierzigtausend Mann wohlgeordneter Truppen verfügte, machte Kehrt, sobald er die Perser fliehen sah und führte sein Corps in höchster Eile gleich nach Phokis, um so rasch als möglich den Hellespontos zu erreichen <sup>1</sup>.

Inzischen entschied sich auch der Kampf auf dem andern Flügel zugunsten der Eidgenossen. Die hellenischen Hilfstruppen des Mardonios gingen von vorneherein widerwillig ins Gefecht, nur die Boioter leisteten härtnäckigen Widerstand. Dreihundert thebanische Aristokraten, die sich durch Tapferkeit auszeichneten, blieben im Kampfe mit den Athenern auf dem Schlachtfelde. Endlich wichen auch die Boioter und gingen auf der Strafse nach Theben zurück <sup>2</sup>.

Auf die Nachricht, dass beim Heiligtume der Demeter eine Schlacht stattfände, hatten sich auch die beim Heraion gelagerten Hellenen in Bewegung gesetzt. Die Korinthier, welche das rechte Zentrum bildeten und dem Gebirge zunächst standen, marschierten über den Abhang des Kithairon aufwärts in gerader Richtung auf das Demetrion los. Nach der parteiischen Überlieferung Herodots sollen sie erst nach der Entscheidung angekommen sein. Das ist aber nicht gerade glaubwürdig <sup>3</sup>.

Nach Hdt. IX, 66 hätte Artabazos von Anfang an die Niederlage vorausgesehen und darum gar nicht an der Schlacht teilnehmen wollen. Sein Vormarsch wäre nur zum Scheine erfolgt.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 67. Vgl. 73. 74.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 69. Die Gründe, mit denen Plutarchos (Arist. 19 und nepi He. xax. 42) die Angabe Herodots bekämpft und die N. Wecklein, Trad. d. Perserkr. 67 aufgenommen hat, sind freilich nicht stiehhaltig. Denn der Einwand, daß nicht nur die Lakedaimonier, Tegeaten und Athener, sondern auch die übrigen Hellenen an der Beute Anteil erhalten hätten, ist deshalb nicht zwingend, weil sie an den vorhergehenden Gefechten teilgenommen hatten. Aus demselben Grunde konnte auch die Inschrift auf dem Altare des Zeus Eleutherios von einem gemeinsamen Siege der Hellenen sprechen. Vgl. Simonides 140, Bergk PLGr. III4, 484. Ebenso wenig beweist etwas für die Teilnahme der Korinthier am Entscheidungskampfe das dem Simonides zugeschriebene Epigramm der korinthischen Hetairen im Aphrodite-Tempel. Simonides 137, Bergk PLGr. III, 481; vgl. Theopompos 170, Müller I, 366 (Schol. Pind. Ol. XIII, 32; Athen. XIII, 573 c). - Wenn jedoch anderseits Herodotos erfuhr (ώς έγω πυνθάνομαι), dass nur die Gräber der Spartaner, Athener, Tegeaten, Megarier und Phliasier Leichen enthalten hätten, während die übrigen Hellenen aus Scham über ihr Fernbleiben von der Schlacht Kenotaphien errichtet hätten (Hdt. IX, 85), so verdienen seine Gewährsmänner keinen Glauben. Denn am Tage vor der Schlacht hatte das gesamte hellenische Heer (έσίνοντο πάσαν τήν στρατιήν τήν Έλληνικίν: Hdt. IX, 49) unter den Angriffen der persischen Reiterei zu leiden. - Auch die Angabe über das zu späte

Gleichzeitig rückten die Megarier und Phliasier, die den Kern des linken Zentrums bildeten, eilends und ohne Ordnung durch die Ebene vor. Sie gaben dadurch dem Feinde eine Blöße, die nicht unbemerkt blieb. Die thebanische Reiterei fiel unter Führung des Asopodoros über sie her, machte sechshundert nieder und jagte die übrigen nach dem Kithairon 1. Die Athener ließen von der Verfolgung der durch ihre Reiterei gedeckten Boioter ab und wandten sich nach dem persischen Lager, um das ein heftiger Kampf entbrannt war 2. Da die Lakedaimonier und Tegeaten durch die persische Reiterei verhindert wurden, sich unmittelbar an die Fersen der Fliehenden zu heften 3, so gelang es diesen, das verschanzte Lager noch zeitig genug zu erreichen, um die hölzernen Türme zu besteigen und sich auf die Verteidigung der Palissaden vorzubereiten. Die Angriffe der Lakedaimonier wurden zurückgeschlagen, bis die Athener herankamen und nach langem, harten Kampfe Bresche in die Palissaden legten. Zuerst sollen aber die Tegeaten in die Verschanzung eingedrungen sein 4. Es folgte nun ein furchtbares Gemetzel, da die zusammengedrängten Massen an keinen

Eintreffen der Korinthier auf dem Kampfplatze unterliegt von vornherein deshalb schweren Bedenken, weil die gleichartige Nachricht, daß die Korinthier bei Salamis ἐπ' ἐξεργασμένοισι gekommen wären, notorisch eine böswillige, attische Erfindung ist (vgl. S. 705, Anm. 1). Nun war das Demetrion vom Heraion nicht mehr als ¹/n geograph. Meile entfernt, und der Kampf der Lakedaimonier dauerte χεόνον ἐπὶ πολλόν. Hdt IX, 62. Unter diesen Umständen ist es fast unglaublich, daß die Korinthier erst Nachricht von der Schlacht erhielten, als sie bereits entschieden war. Hdt. IX, 69. Die Wahrscheinlichkeit spricht dafür, daß das Zentrum gleich beim Beginne des Kampfes zur Hilfe aufgefordert wurde, und daß die Korinthier noch in den Kampf eingreifen konnten.

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 69. Über die Angaben, welche Diod. XI, 32 (Ephoros) mehr als Hdt. zu bieten scheint, vgl. Ad. Bauer, Jahrb. f. kl. Phil. Supplbd. X (1878/9), 323. Vgl. das Epigramm auf die gefallenen Megarier Simonides 107, Bergk PLGr. III<sup>4</sup>, 462 (Böckh, CIG. I, 1051 = Kaibel, Epigramm. gr. 461): τοὶ δὲ καὶ ἐν πεδίω Βοιωτίω οἵτινες ἔτλαν | χεῖφας ἐπ' ἀνθρωπους ἐππομάχους ἰέναι. Vgl. Paus. I, 43, 3.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 70. Nach Ephoros (Diod. XI, 32) hätten freilich die Athener im Verein mit den Plataiern und Thespiern die Thebaner bis unter die Mauern von Theben verfolgt und dort eine zweite siegreiche Schlacht geschlagen. Diese Nachricht verdankt ihren Ursprung der in Erfindung von nachträglichen Schlachten besonders produktiven Phantasie des Ephoros. Trotz dieser zweiten Schlacht bei Theben fanden nach ihm die Athener noch Zeit, an der Erstürmung des Lagers teilzunehmen.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 68.

<sup>4)</sup> Hdt. IX, 70. Delbrück, Die Perserkriege, S. 112: "Selbstverständlich dringt der Truppenteil auch zuerst ein, der das Loch macht." Anscheinend hat Hdt. zwei verschiedene, sich widersprechende Relationen ineinander gearbeitet.

Widerstand mehr dachten, sondern nur das Weite zu gewinnen suchten 1.

Bald nach der Schlacht kamen die Mantineer an. Sie zeigten sich über die Verspätung sehr unglücklich und wollten die Perser bis Thessalien verfolgen. Als das die Lakedaimonier nicht zuließen, kehrten sie nachhause zurück und verbannten ihre Heerführer. Ebenso machten es die Eleier, die nach ihnen eintrafen <sup>2</sup>.

Unverfolgt führte Artabazos die Trümmer des persischen Heeres in Eilmärschen nach Byzantion, von wo aus er nach Asien übersetzte. Viele wurden auf dem Marsche von den Thrakern erschlagen oder erlagen den Strapazen <sup>3</sup>.

Im Lager fand sich eine unermessliche Beute an goldenen und silbernen Gerätschaften und Schmucksachen. Pausanias machte durch Heroldsruf bekanut, das niemand die Beutestücke anrühren dürfe. Er ließ dann durch Heloten das Lager absuchen und alles auf einen Haufen zusammentragen 4. Bei der Verteilung der Beute sonderte man zunächst den Zehnten für die Götter aus. Dem delphischen Gotte wurde aus seinem Anteile ein goldener, auf einem sechszehn Fuß hohen ehernen Schlangengewinde ruhender Dreifus geweiht. Die von Pausanias eigenmächtig angebrachte Inschrift, welche ihn, den Anführer der Hellenen, der das Heer der Meder vernichtet, als Geber bezeichnete, ließen die Lakedaimonier entfernen und auf dem Schlangengewinde die Namen der einunddreissig beteiligten Staaten einmeisseln 5. Dem Zeus

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 70. Herodotos liefs sich erzählen, daß von den 300 000 Mann des Mardonios nach Abzug der 40 000 des Artabazos kaum 3000 übrig geblieben wären. Der rationalisierende Ephoros konnte diese fabelhafte Angabe nicht brauchen und gab auf Grund einer sehr durchsichtigen Spekulation die Verluste der Hellenen auf mehr als eine Myriade, die der Perser auf über zehn Myriaden an. Diod. XI, 32, 5. Vgl. Busolt, Rhein. Mus. XXXVIII (1883), 629. Da Herodotos nichts von Gefangenen sagt, so ließ Ephoros den Pausanias aus Furcht vor einer zu großen Masse von Gefangenen den Befehl erteilen μηθένα ζωγφεῖν. Vgl. Busolt, a. a. O.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 77. Es war lakonischer Brauch, einen geschlagenen Feind nicht weit zu verfolgen. Thuk. V, 73, 4. Außerdem hätte die im ganzen unversehrte persische Reiterei den Verfolgern leicht gefährlich werden können.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 89; Diod. XI, 33, 1 nach Hdt. Nach Demosth. g. Aristokr. 200 und Aristod. III, 1 hätte Alexandros den Rest des Perserheeres in Makedonien niedergemacht. Vgl. darüber S. 626, Anm. 3.

<sup>4)</sup> Hdt. IX, 80. Die Heloten sollen vieles gestohlen und für einen Spottpreis an die Aigineten verkauft haben. Daher wären die Aigineten so reich geworden. Diese Erzählung, welche den Reichtum der Aigineten auf Hehlerei zurückführt, charakterisiert sich als eine ebenso böswillige, wie plumpe attische Erfindung.

<sup>5)</sup> Vgl. S. 601.

stifteten die Eidgenossen nach Olympia eine zehn Ellen hohe eherne Bildsäule, die in der Altis aufgestellt wurde. Auf der Basis derselben stand gleichfalls eine Liste jener Staaten 1. Endlich erhielt der isthmische Poseidon eine sieben Ellen hohe eherne Statue. Die übrige Beute wurde verteilt, und es empfing ein jeder, was ihm gebührte 2. Welche Ehrengaben denjenigen, die sich in der Schlacht besonders ausgezeichnet hatten, zuerkannt wurden, konnte Herodotos nicht in Erfahrung bringen. Pausanias erhielt als Oberfeldherr von sämtlichen Beutestücken alles zehnfach 3.

Vgl. S. 601, Anm. 2. Zehn gemeingriechische Ellen sind ungef\u00e4hr gleich 4,73 Meter. Vgl. Fr. Hultsch, Gr. und r\u00f6m. Metrologie (2. Aufl., Berlin 1882), 47.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 81: ταῦτα ἔξελόντες τὰ λοιπὰ διαιρέοντο, καὶ ἔλαβον ἔκαστοι τῶν ἄξιοι ἦσαν. Nach Ephoros wäre bei der Verteilung die Zahl der Mannschaften maßgebend gewesen. Diod. XI, 33, 1. Es kamen indessen gewiß noch andere Rücksichten in Betracht. So durften die Tegeaten die von ihnen erbeutete, eherne Pferdekrippe des Mardonios behalten und der Athena weihen. Hdt. IX, 70. Der goldene Panzer des Masistios blieb mit Recht in den Händen der Athener. Sie stifteten denselben ebenso wie den silberfüßigen Sessel und den kostbaren Säbel des Mardonios in das Erechtheion. Vgl. Demosth. g. Timokr. 129; Paus. I, 27, 1. Nach Delphi weihten sie eroberte Schilde. Aischin. g. Ktes. 116; Paus. X, 19, 4.

Hdt. IX, 81. Über den Ausdruck πάντα θέκα, der nur das reichliche Mass bezeichnet, vgl. Stein zu Hdt. IV, 88, 3. Nach Plut. Arist. 20 (vgl. περλ 'Hood, xax, 42) hätten die Athener den Spartanern weder das Aristeion noch die Aufstellung des Tropaions zugestehen wollen. Auch bei dieser Gelegenheit tritt Aristeides wieder als Vermittler auf und setzt es durch, dass den Eidgenossen die Entscheidung übertragen wird. Auf Vorschlag des Korinthiers Kleokritos wird den Plataiern das Aristeion zugesprochen. Sie erhielten darauf einen Ehrenanteil an der Beute im Betrage von 80 Talenten, wovon sie den Athena-Tempel erbauten und mit Gemälden ausschmückten, die sich noch zur Zeit Plutarchs erhalten hatten. Herodotos wußste aber nichts von der förmlichen Erteilung des Aristeions und sagte, dass sich die Lakedaimonier am tapfersten gezeigt hätten, ἄλλφ μὲν ούδενί έχω αποσημήνασθαι (απαντες γάρ ούτοι τούς κατ' έωυτούς ενίχων), ότι δε κατά το Ισχυρότερον προσηνείχθησαν και τούτων έκράτησαν. ΙΧ, 71. Ephoros hat diese Meinung Herodots als Thatsache hingestellt und hinzugefügt: χάριτι δουλεύσαντες έχριναν πόλιν μεν Σπάρτην, ανθρα δε Παυσανίαν τον Λακεδαιμόνιον. Vgl. Ad Bauer, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. X (1878/9), 324; Themistokles 85, 1. Nicht die Hellenen, sondern die Spartiaten entschieden in der Lesche, daß sich unter den Ihrigen Poseidonios am meisten ausgezeichnet hätte. Hdt. IX, 71. Auch von dem Athener Sophanes sagt Hdt. IX, 73 nur, 'Αθηναίων δε λέγεται ειδοκιμήσαι Σωφάνης. Die Erzählung Plutarchs stammt wahrscheinlich aus dem für diese Biographie stark benutzten, höchst unzuverlässigen Idomeneus, der überall Aristeides hervortreten und seinen Einfluss in versöhnendem Sinne geltend machen liefs. Vgl. S. 630. Die Athener konnten schwerlich dem Pausanias die Aufstellung des Tropaions, die dem Oberfeldherrn zukam, streitig machen.

Nach der Beuteverteilung wurden die in der Schlacht Gefallenen vor den Thoren der Stadt Plataiai bestattet. Die Zahl derselben belief sich nach einer glaubwürdigen Angabe auf 1360; erheblich größer war infolge der Kampfesweise der Perser die der Verwundeten. Die Lakedaimonier bestatteten die Spartiaten, Perioiken und Heloten gesondert in drei Gräbern. In je einem Grabe begruben ihre Toten die Tegeaten, Athener, Megarier und Phliasier. Die Plataier übernahmen die Ehrenpflicht für die Grabstätten zu sorgen und alljährlich Totenopfer darzubringen. Dafür versprach ihnen Pausanias in Gegenwart des ganzen Heeres und im Namen der Eidgenossen, daß sie stets im Besitze ihres Gebietes und autonom bleiben sollten. Wenn sie je ungerechterweise bekriegt oder mit Knechtschaft bedroht werden sollten, so würden ihnen die anwesenden Eidgenossen nach Kräften Beistand leisten.

<sup>(</sup>Über das Tropaion fünfzehn Stadien vor der Stadt vgl. Paus. IX, 2, 6.) Im vollen Umfange ist also die Erzählung Plutarchs gewifs nicht haltbar; wie viel Wahres sie enthält, wird sich schwer entscheiden lassen. Vgl. Grote, Gesch. Gr. III<sup>2</sup>, 146; Broicher, De soc. Laced. 60. Als geschichtlich behandeln sie E. Curtius, Gr. Gesch. II<sup>2</sup>, 95 und Duncker VII<sup>3</sup>, 368.

<sup>1)</sup> Paus. IX, 2, 5.

<sup>2)</sup> Die Zahl der Toten entnahm Plut. Arist. 19 wahrscheinlich dem Atthidographen Kleidemos, den er dafür eitiert, daß die 52 gefallenen Athener sämtlich der Phyle Aiantis angehört hätten. Über die unbrauchbaren Zahlen des Ephoros vgl. S. 738, Anm. 1. Hdts. Verlustliste ist unvollständig. Er giebt nur an, daß 600 Megarier und Phliasier (IX, 69) 16 Tegeaten, 91 Spartiaten und 52 Athener (IX, 70) gefallen wären. Zu den Spartiaten ist mindestens die gleiche Zahl Perioiken hinzuzuzählen. (Sowohl beim Beginne der Schlacht, als auch bei der Erstürmung des Lagers fielen nach Hdt. IX, 61, 12 und 63, 6 von den Lakedaimoniern πολλοί.) Bei den 52 Athenern handelt es sich wohl in der That nur um die Gefallenen der Aiantis, deren Namen man auf einem Denksteine der Phyle las. — Die Verwundeten weit zahlreicher als die Gefallenen: Hdt. IX, 61. Das gilt zweifellos von dem ganzen Kampfe mit den persischen Bognern und Reitern.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 85 mit der Note H. Steins. Über die ehernen Grabdenkmäler vgl. Paus. IX, 2, 5. Epigramme bei Bergk, PLGr. III<sup>4</sup>, 456, 99—101. Über die angeblichen Kenotaphien auf dem Schlachtfelde vgl. S. 736, Anm. 3. Die Leichen der Perser wurden von den Plataiern zusammengetragen und beerdigt. Hdt IX, 83—84.

<sup>4)</sup> Thuk. III, 58, 4. Noch zur Zeit Plutarchs zogen die Plataier am 16. Maimakterion in feierlichem Zuge zu den Gr\u00e4bern hinaus, und ihr Archon verrichtete unter Gebeten die Opfer. Plut. Arist. 21.

<sup>5)</sup> Thuk. II, 71, 2: Παυσανίας · · · ξυγκαλέσας πάντας τοὺς ξυμμάχους άπεδίδου Πλαταιεῦσι γῆν καὶ πόλιν τῆν σφετέραν ἔχοντας αὐτονόμους οἰκεῖν, κτλ. § 4: Δέγομεν ὑμῖν γῆν τὴν Πλαταιίδα μὴ ἀδικεῖν μηδὲ παραβαίνειν τοὺς ὅρχους, ἐᾶν δὲ οἰκεῖν αὐτονόμους καθάπερ Παυσανίας ἐδικαίωσεν. Vgl. 72, 1. Pausanias wird diese Garantieen im Namen der Eidgenossenschaft schwerlich ohne einen bezüglichen

Neben den Gräbern ließen die Eidgenossen dem Zeus Eleutherios einen Altar aus weißem Marmor erbauen und darauf eine Weihinschrift anbringen 1. Zugleich stifteten sie zum Gedächtnisse des Sieges und der Befreiung von den Medern das Fest der Eleutherien, das alle vier Jahre mit Wettspielen und Preisverteilung am Altare des Zeus begangen wurde 2.

Am elften Tage nach der Schlacht zogen die Eidgenossen gegen Theben und forderten die Auslieferung der medisch Gesinnten, namentlich der Parteihäupter Timagenidas und Attaginos. Da die Auslieferung verweigert wurde, so begannen sie das thebanische Gebiet zu verwüsten und Theben selbst zu belagern. Am zwanzigsten Tage riet

Beschlus des Synedrions der bevollmächtigten Strategen ausgesprochen haben (vgl. S. 668, Anm. 2), aber die Angabe bei Plut. Arist. 21, dass auf Antrag des Aristeides eine allgemeine Heeresversammlung darüber beschlossen hätte, ist bei der großen Unzuverlässigkeit des Idomeneus, aus dem Plutarchos sicherlich geschöpft hat, schlecht beglaubigt. Der Bericht des Thukydides konnte leicht zu einer solchen Annahme verführen. Außerdem hat der Autor Plutarchs auch die Farben etwas zu stark aufgetragen: Πλαταιεῖς δ' ἀσυλους καὶ ἐερους κάφεῖσθαι τῷ θεῷ θύοντας ὑπὲρ τῆς Ἑλλάδος. Dass die Gewährleistungen der Autonomie und Asylie mit der Bestattung der Gefallenen im plataeischen Gebiet und den daraus erwachsenden Verpflichtungen der Plataier im Zusammenhange standen, ergiebt sich aus Thuk. III, 58, 5. Vgl. Lambros Ἰστοσικά μελετήματα (Athen 1883), 44 ff.

Plut. Arist. 19; περὶ Ἡροδ. κακ. 42, p. 873 B; Strab. IX, 412; Bergk, PLGr. III<sup>4</sup>, 484, Simonides 140.

<sup>2)</sup> Nach Plut. Arist. 21 gehörte auch die Einsetzung der Eleutherien zu den angeblichen, von Aristeides beantragten Beschlüssen der allgemeinen Heeresversammlung. Über die Eleutherien, die noch in der römischen Kaiserzeit gefeiert wurden, vgl. außerdem Poseidippos bei Dikaiarch 11, Müller, Fr. H. Gr. II, 257; Paus. IX, 2, 6; Sauppe, Götting. Nachr. 1864, 205; Keil, Sylloge Inscript. Boeot. 127. Die allgemeine Heeresversammlung soll endlich nach Plut. a. a. O. beschlossen haben: συνιέναι μέν είς Πλαταιάς καθ' έκαστον ένιαυτον από της Έλλαδος προβούλους και θεωρούς, άγεσθαι δε πενταετηρικόν αγώνα των Έλευθερίων, είναι δε σύνταξιν Ελληνικήν μυρίας μεν ασπίδας, χιλίους δε έππους, ναῦς δ' έκατὸν έπὶ τὸν πρός βαρβάρους πόλεμον, κτλ. Die Richtigkeit dieser Angabe ist mit unzureichenden Gründen bestritten worden von K. W. Krüger, Phil. Hist. Stud. I, 198 ff.; Broicher, De sociis Lacedaem. 68. Vgl. Busolt, Die Lakedaimonier I, 465. Als geschichtlich wird sie betrachtet von E. Curtius, Gr. Gesch. II<sup>5</sup> 97 und Grote, Gesch. Griech. III<sup>2</sup>, 148, wozu sich Duncker VII<sup>5</sup>, 356, ohne Gründe anzuführen, nicht entschließen kann. Durch anderweitige Zeugnisse läßt sich die Angabe Plutarchs nicht bestätigen, denn Tagsatzungen des Bundes während der nächsten Jahre sind durch Diod. XI, 55, 4 keineswegs gut bezeugt. Plutarchos benutzte hier höchst wahrscheinlich Idomeneus, dessen Zeugnis wenig gilt. Demnach muss die Nachricht als eine zweifelhafte vorläufig auf sich beruhen.

Timagenidas selbst seinen Mitbürgern, der Forderung der Eidgenossen nachzukommen, damit Boiotien nicht weiter zu leiden hätte. Darauf schlossen die Thebaner mit Pausanias einen Vertrag ab und überlieferten ihm die des Medismos schuldigen Oligarchen mit Ausnahme des Attaginos, dem es zu entkommen gelang. Timagenidas und dessen Genossen glaubten, daß man sie vor ein Gericht stellen würde und rechneten mit Sicherheit darauf, dann als reiche und vornehme Leute mit Geld loszukommen. Indessen Pausanias, der eben einen solchen Ausgang des Prozesses befürchtete, entließ das ganze Bundesheer, führte die Thebaner nach dem Isthmos und ließ sie dort ohne weiteres hinrichten <sup>1</sup>.

## n.

Um dieselbe Zeit, als durch die Schlacht bei Plataiai Hellas von der persischen Invasion befreit wurde, errang die Bundesflotte einen Sieg, welcher die Befreiung Ioniens zur Folge hatte <sup>2</sup>. Die Flotte lag seit einiger Zeit bei Delos, als drei Abgesandte der Samier eintrafen und die Strategen zur Befreiung Ioniens aufforderten. Sie waren heimlich von ihren Mitbürgern abgeschickt worden, denn die persische Flotte lag bei Samos, und über die Insel herrschte der von den Persern eingesetzte Machthaber Theomestor. Die Abgesandten erklärten, daß die Ionier beim bloßen Anblicke der hellenischen Flotte abfallen würden. Sollten die Perser wider Erwarten überhaupt stand halten, so würden die Hellenen einen Fang machen, wie nicht leicht zum zweitenmal, denn mit der persischen Flotte wäre es schlecht bestellt und sie könnte sich mit der hellenischen nicht messen <sup>3</sup>.

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 86-88; vgl. Diod. XI, 33, 4.

<sup>2)</sup> Nach Hdt. IX, 90 und 101, dem Ephoros (Diod. XI, 34, 1) folgte, wären die Schlachten bei Plataiai und Mykale an demselben Tage geschlagen worden. Es ist das eine der bei den Hellenen beliebten synchronistischen Zusammenstellungen, die aber doch eine ungefähre Gleichzeitigkeit voraussetzt. In der That kann die Schlacht bei Mykale nur wenig später als die bei Plataiai stattgefunden haben, weil man auf der Flotte bis zum letzten Augenblicke um den Ausgang des Kampfes in Hellas besorgt war. Hdt. IX, 101. Die Flotte wird natürlich rasch von dem Siege benachrichtigt worden sein, und diese Nachricht mußte in zehn Tagen reichlich zur Stelle sein. Die Schlacht bei Plataiai ist etwa gegen Anfang August zu setzen (vgl. S. 725, Anm. 4), die bei Mykale etwa Mitte August. Damit stimmt die Angabe überein, daß bereits der Herbst (\$\phi\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{direnter}\text{dirent

Über die Stellung der hellenischen Flotte bei Delos, der persischen bei S. 718 und 720. Hdt. IX, 90-91.

Leotychidas ließ sich durch die dringenden Vorstellungen zur Fahrt nach Ionien bestimmen. Die Samier wurden förmlich in die Eidgenossenschaft aufgenommen, und schon am folgenden Tage ging die Flotte in See <sup>1</sup>. Als die Hellenen bei Kalamisa an der samischen Küste anlangten und daselbst beim Heraion, sich zur Schlacht rüstend, vor Anker gingen, zog sich die persische Flotte unter den Schutz des Landheeres nach dem Vorgebirge Mykale zurück. Da die persischen Admirale trotz des numerischen Übergewichts ihrer Flotte dem Feinde in einer Seeschlacht nicht gewachsen zu sein glaubten, so ließen sie die Schiffe an der Südseite des Vorgebirges beim Küstenbache Gaison, wo ein Heiligtum der eleusinischen Demeter stand, ans Land ziehen und mit einem starken Palissadenwerke umgeben. Das Landheer stellte sich zur Deckung des Schiffslagers an der Küste auf <sup>2</sup>.

Die hellenischen Flottenführer beschlossen, dem Feinde nach der Festlandsküste zu folgen und trafen zugleich Vorbereitungen zur Seeschlacht. Erst als sie nahe an das persische Lager herangekommen waren, erkannten sie den wirklichen Stand der Dinge. Leotychidas führ mit seinem Schiffe dicht an das Ufer heran und forderte die Ionier durch Heroldsruf zum Abfalle auf. Dadurch wurde das Mißtrauen der Perser gegen dieselben erheblich gesteigert. Sie nahmen den Samiern die Waffen ab und übertrugen den Milesiern, um sie vom Lager fern zu halten, die Bewachung der nach dem Gipfel des Gebirges führenden Straßen <sup>3</sup>.

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 92; Diod. XI, 34, 3 nach Hdt.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 96-98. Nach Ephoros ist der Bach Gaison in der Nähe von Priene zu suchen. Er flos in einen Sumpfsee, der mit dem Meere verbunden war. Ephoros Frgm. 61 (Athen. VII, 311), Müller I, 260; vgl. Neanthes 4 (Athen. a. a. O.), Müller III, 3; Mela I, 17. - Nach Hdt. VIII, 130 erzählt die königliche Flotte im Frühjahre 300 Schiffe mit Einschluss der ionischen. Dann sagt Hdt. IX, 96, dass die Perser auf die Kunde von der Anfahrt der eidgenössischen Flotte άνηγον και αύτοι πρός την ηπειρον τας νέας τας άλλας, τας δε Φοινίκων απήκαν αποπλέειν· βουλευομένοισι γάρ σφι έδοκεε ναυμαχίην μη ποιέεσθαι. Es ist kaum denkbar, dass die persischen Admirale im Angesicht des Feindes und unmittelbar vor der Entscheidung die Phoenikier nachhause geschickt haben sollten. Es fehlt an Anhaltspunkten zu einer sichern Erklärung dieser Maßregel. Delbrück, Die Perserkriege, S. 104 meint, die Perser hätten sich, da die Hellenen während des ganzen Sommers nichts unternahmen, und Mardonios mitten in Hellas stand, so sicher gefühlt, dass sie die Phoenikier nachhause fahren ließen. A. v. Domaszweski, Heidelberger Jahrb. I (1891), 188 bemerkt, dass der Ausdruck Hdts. nicht ausdrücklich besage, dass die phoenikischen Schiffe nachhause geschickt wurden, vermutlich seien sie zur Deckung der thrakischen Küste verwandt worden.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 100.

Es war bereits Nachmittag geworden, als die hellenischen Strategen ihre Mannschaften eine Strecke östlich von dem feindlichen Lager ans Land gehen ließen. Die Athener, Korinthier, Sikyonier und Troizenier, welche den linken Flügel bildeten, marschierten dann bis zur Hälfte ihres Weges dem Gestade entlang und über ebenes Land. Die Lakedaimonier und die übrigen Kontingente verließen dagegen die Küste und rückten an dem Gebirge und dem Gießbache (Gaison) vor, um den Feind zu umgehen <sup>1</sup>.

Während des Vormarsches verbreitete sich das Gerücht, dass die Eidgenossen in Boiotien gesiegt hätten. Das trug wesentlich zur Ermutigung und Anregung bei, denn bisher war man um den Ausgang des Kampfes in der Heimat lebhaft besorgt gewesen<sup>2</sup>.

Der linke Flügel hatte einen kürzeren und bequemeren Weg zurückzulegen und kam daher früher an den Feind heran. Wie bei
Plataiai hatten die Perser aus ihren geflochtenen Schilden vor der
Front eine Art Brustwehr errichtet <sup>3</sup> und hielten hinter derselben eine
Zeit lang dem Angriffe der Eidgenossen stand. Auch als die Brustwehr niedergeworfen war, gewannen diese erst nach längerm hartnäckigen Gefecht die Oberhand. Sie hielten sich bei der Verfolgung
so dicht an die Fliehenden, dass sie mit ihnen zugleich in das verschanzte Lager eindrangen <sup>4</sup>.

Die Lage des geschlagenen Heeres verschlimmerte sich durch den Abfall der Ionier. Gleich als sich der Sieg auf die Seite der Hellenen neigte, hatten die Samier ihren Landsleuten so viel als möglich zu nützen gesucht. Ihrem Beispiele folgten die übrigen Ionier und wandten ihre Waffen gegen die Barbaren <sup>5</sup>. Unter diesen Umständen leistete

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 102. Die Lakedaimonier hatten natürlich den Ehrenplatz auf dem rechten Flügel, während die Athener wie gewöhnlich den linken führten. Daraus folgt, daß der Anmarsch der Hellenen von Osten her erfolgte. Der Gaison floß zunächst am Fuße des Gebirges von Osten nach Westen.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 100-101. Die Möglichkeit, dass ein solches Gerücht in der erregten Menge spontan entstehen und sich allgemein verbreiten konnte, ist nicht zu bezweiseln. Vgl. K. W. Nitzsch, Rhein. Mus. XXVII (1872), 264; Grote, Gesch. Gr. III², 152. Ephoros fand die Erzählung Herodots unglaublich, weil die Entfernung doch zu groß gewesen wäre, als dass noch an demselben Tage die Nachricht vom Siege bei Plataiai nach Mykale hätte gelangen sollen. Er rationalisierte daher und meinte, dass Leotychidas das Gerücht zur Ermutigung des Heeres erfunden hätte. Die persischen Feldherren hätten dagegen ihrem Heere verkündigt, das Xerxes mit großer Macht heranzöge. Diod. XI, 35; Polyain. I, 33; vgl. Iustin. II, 14, 9.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 102; vgl. S. 784, Anm. 6.

<sup>4)</sup> Hdt. IX, 102: συνεπισπόμενοι συνεσέπιπτον ές το τείχος.

<sup>5)</sup> Hdt. IX, 103. Nach Diod. XI, 36, 4 war die Schlacht unentschieden, bis

das Gros derselben keinen weitern Widerstand mehr, sondern flüchtete nach dem Gebirge zu. Nur die Perser selbst verteidigten sich noch, hier und da in kleine Haufen geschart, gegen die ununterbrochen in das Lager eindringenden Hellenen. Nun kamen aber auch die Lakedaimonier und die andern vom rechten Flügel herbei. Sie halfen den Sieg vollenden. Die persischen Heerführer Mardontes und Tigranes fielen nach tapferm Kampfe. Auch auf Seiten der Eidgenossen waren in den Gefechten mit den Persern viele gefallen, darunter der Stratege der Sikyonier 1. Die Hauptmasse der Fliehenden suchte über das Gebirge nach Ephesos zu entkommen. Allein die Milesier, welche dort zur Bewachung der Pässe aufgestellt waren, leiteten die Flüchtigen gerade auf solche Strafsen, wo sie den Verfolgern in die Hände fallen mußten, und machten schliefslich selbst alles nieder, was ihnen in den Weg kam 2.

Nach der Schlacht sammelten die Hellenen die Beutestücke und brachten sie aus dem Lager heraus. Dann steckten sie dieses in Brand und fuhren nach Samos zurück<sup>3</sup>.

Die zahlreichen Weihgeschenke und Denkmäler, welche den Göttern zum Danke für die siegreiche Abwehr des Feindes und zum Gedächtnisse des Freiheitskrieges gestiftet wurden, drückten die Empfindungen aus, von denen damals Hellas aufs tiefste bewegt war, und die sich namentlich auch in den Epigrammen des Simonides widerspiegeln 4. Man freute sich aber auch der Beendigung des "thränenvollen Krieges" und des ruhmreich erstrittenen Friedens, der, wie Bakchylides sang, den Menschen Großes schafft, Reichtum und die Blüten honigsüßen Liedergesanges 5.

die Samier und Milesier mit aller Macht erschienen und den Hellenen das Übergewicht gaben. Diese Übertreibung des Anteils der kleinasiatischen Hellenen ist dem Lokalpatriotismus des Ephoros zugute zu halten, der noch besonders die Aiolier (36, 5) horvorhob. Überhaupt ist Ephoros bei der Darstellung der Schlacht bis Mykale überaus willkürlich zu Werke gegangen.

<sup>1)</sup> Hdt. IX, 102-103.

<sup>2)</sup> Hdt. IX, 104. Bei Hdt. IX, 106 heißt es inbezug auf den Verlust der Perser nur im allgemeinen: κατεργάσαντο οἱ Ἦλληνες τοὺς πολλοὺς τοὺς μὲν μαχομένους τοὺς δὲ καὶ φεύγοντας τών βαρβάρων. Nach Ephoros kamen 40 000 um (Diod. XI, 36, 6), eine Angabe, die ohne Wert ist. Vgl. Busolt, Rhein. Mus. XXXVIII (1883), 630.

<sup>3)</sup> Hdt. IX, 106

<sup>4)</sup> Über die Weihgeschenke vgl. E. Curtius, Nachr. d. Gött. Gesell d. Wiss. 1861 III, 361. Über Simonides im Verhältnis zu der Überlieferung, wie sie sich zur Zeit Herodots gestaltet hatte, vgl. Ad. Bauer, Themistokles 10 ff.

<sup>5)</sup> Paian auf den Frieden: Bergk, PLGr. III4, 572, 13. Vgl. das Epigramm

## \$ 22.

Die Westgriechen im Kampfe mit den Karthagern und Etruskern.

a.

## Übersicht über die Quellen und neuere Litteratur.

Inschriften und Münzen. Über die Münzen vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 365. Unter den Inschriften sind hervorzuheben: Die olympische Weihinschrift des Pantares, des Vaters der Tyrannen Kleandros und Hippokrates von Gela (IGA. 512a), Bruchstücke von Weihinschriften des Mikythos von Rhegion, des Vormundes der Kinder des Tyrannen Anaxilas (IGA., Nr. 532. 533), die Künstlerinschrift des Aigineten Glaukias auf dem von Gelon infolge seines olympischen Sieges gestifteten Weihgeschenke (IGA., Nr. 359 = Loewy, Inschr. gr. Bildhauer, Nr. 28), die Weihinschrift auf dem von Hieron tür den Sieg bei Kyme nach Olympia gesandten Helm (IGA., Nr. 510), die Weihinschrift im Apollonion zu Selinus (IGA., Nr. 515 = Kaibel, Inscr. gr. Sic. et. Ital., Nr. 268), die Weihinschrift an der obersten Stufe der Ostseite des Artemistempels [vgl. Bd. I², 388, Anm. 2] auf Ortygia (IGA., Nr. 509 = Kaibel, Nr. 1).

Litterarische Quellen. Eine wichtige gleichzeitige Quelle sind die sicilischen Oden Pindars, namentlich die vier an Hieron gerichteten (Ol. I; Pyth. I, II, III), die an Theron (Ol. II, III), auf Chromios (Nem. I und IX) und Xenokrates (Pyth. VI; Isthm. II). Wertvoll sind die Scholien, deren historische Angaben zum großen Teil auf Timaios zurückgehen 1. Von Simonides ist das Epigramm

auf die Geschosse, die nach dem Kriege in dem Athena-Tempel niedergelegt worden: Simonides 143 (200) Bergk, PLGr. III<sup>4</sup>, 494. Auch Pindaros fühlte sich erleichtert έπειδή τὸν ὑπὲρ κεφαλᾶς | ἄτε Ταντάλου λίθον παρά τις ἔτρεψεν ἄμμι θεός | ἀτόλματον Ἑλλάδι ὅχθον ἀλλά | μοι δεῖμα παροιχόμενον | καρτερὰν ἔπαυσε μέριμναν.

<sup>1)</sup> Karl Lehrs, Die Pindarscholien, eine philologische Quellenuntersuchung, Leipzig 1873. Gegen ihn Tycho Mommsen im Progr. des Gymnasiums von Frankfurt a. M. 1874, S. 19 ff. und Bergk, Jahrbb. f. Philol. CXVII, 37 ff., worauf Lehrs in den Wissenschaftl. Monatsbl. 1878, Nr. 2 antwortete. Die ältern Scholien beruhen nach Lehrs auf einem verkürzten Auszuge aus einer erklärenden Arbeit über Pindaros, die aus einer Paraphrase und einem mit Angaben aus ältern, bedeutenden Kommentatoren gelehrt und reichlich versehenen Kommentar bestand. Der Auszug wurde durch Abschreiber und kürzende Redaktoren verschlechtert und durch Zusätze aus andern Schriften verwirrt und verdorben. Die ältern Scholien sind jünger als Plutarchos; die jüngern rühren von Moschopulos (zu den olymp. Od.) und Triklinios (Anfang d. 14. Jahrh.) her, von denen der erstere der nüchternere und verständigere ist. Das Mythologische und Historisch-Antiquarische in den neuern Scholien stammt wesentlich von Triklinios her und ist meist aus den ältern mit geringen Änderungen entnommen.

auf dem von Gelon und seinen Brüdern nach dem Siege bei Himera dem delphischen Gotte geweihten Dreifusse zu erwähnen.

Über die Historiker, welche die Geschichte der sicilischen und italischen Griechen behandelten, vgl. Bd. I2, 366 ff. Von Antiochos kommen nur zwei Fragmente in Betracht, was um so mehr zu bedauern ist, als sein Zeitgenosse Herodotos nur gelegentlich die Ereignisse des Westens berührt. Beide schrieben wesentlich nach mündlichen Erkundigungen. Herodotos zog in Thurioi und auf seinen Reisen in dem westgriechischen Kolonialgebiete mancherlei gute Nachrichten ein. Er beruft sich auf Aussagen von Krotoniaten, Sybariten und Sikelioten (V, 44; VII, 153. 165), und auch von Karthagern (VII, 167). Es handelt sich hier namentlich um folgende Stücke: I, 163-167 (die Phokaier im Westen); V, 43-47 (Geschichte des Dorieus); VII, 153-156 (Tyrannis von Gela und Gelons Herrschaft in Syrakusai) VII, 157-167 (Botschaft der Eidgenossen vom Isthmos an Gelon und Schlacht bei Himera) VI, 22-24 (die Samier in Sicilien, Zankle, Anaxilas) VII, 170 (Krieg der Tarantiner mit den Iapygern). Einzelne Notizen finden sich dann bei Thukydides, besonders in der kurzen Übersicht der ältern sicilischen Geschichte (Buch VI), für die er namentlich den Antiochos benutzt hat (vgl. Bd. I2, 366, Anm. 4). Philistos hatte im zweiten und dritten Buch seiner Sikelika diese Epoche behandelt, jedoch haben sich von diesen Büchern nur spärliche Bruchstücke erhalten 1.

Von den Fragmenten des Ephoros gehört hierher 111 (Schol. Pind. Pyth. I, 146) über die Verbindung zwischen Persien und Karthago. Zahlreicher sind die Fragmente des Timaios (77—94), der die Hauptquelle der spätern Überlieferung war. Vor allem schöpfte aus ihm Diodoros IV—XI in den auf den griechischen Westen bezüglichen Abschnitten <sup>2</sup>. Diodors Darstellung des Karthagerkrieges zeigt, dass Timaios die ihm vorliegende Überlieferung mit rhetorischem Aufputz und allerlei Beiwerk erweiterte und verschlechterte. Gleichfalls aus Timaios stammen die den Westen betreffenden Nachrichten in Iustins Auszug des Trogus Pompeius <sup>3</sup>. Strabon VI hat die hier in

Etwas erheblicher sind nur Frgm. 8 und 17, welche den Krieg zwischen Kamarina und Syrakusai und die Behandlung Kamarinas durch Hippokrates und Gelon betreffen.

<sup>2)</sup> Vgl. Bd. I<sup>a</sup>, S. 368, Anm. 5 und S. 369, Anm. 1. Nur der Bericht über Gelons Verhalten gegenüber den Eidgenossen (X, 32) und über die persisch-karthagische Verbindung (XI, 1) stammt aus Ephoros, obwohl Unger, Philol. XLI (1882), 132 auch noch andere Stücke auf diesen Autor zurückzuführen sucht.

<sup>3)</sup> Alexander Enmann, Unters. über die Quellen des Pompeius Trogus für

Betracht kommenden geschichtlichen Angaben hauptsächlich aus Ephoros entlehnt, daneben einzelnes aus Timaios und aus Antiochos <sup>1</sup>. Auch die sehr ungleichwertigen Strategemata aus dieser Epoche der sicilischen Geschichte bei Polyainos (I, 27—29; V, 6; VI, 51) lassen sich nur zum Teil mit Sicherheit mittel- oder unmittelbar auf Timaios oder Philistos zurückführen <sup>2</sup>.

Einzelnes Brauchbare findet sich dann bei Pausanias. Für die Nachrichten über die liparischen Inseln (X, 11, 3) citiert er Antiochos, an einer andern Stelle (V, 23, 6) Philistos. Seine unmittelbare Quelle scheint jedoch Polemon zu sein 3, aus dem zweifellos der Exkurs über Sardinien (X, 17) stammt.

Das übrige Quellenmaterial besteht, außer den wichtigen Angaben des Aristoteles in den Politika und in den Fragmenten der Politeiai, aus gelegentlichen Notizen, die sich bei den verschiedensten Autoren zerstreut finden. Über die Quellen zur Geschichte Gelons im besondern hat gehandelt: W. Richter, De fontibus ad Gelonis Syracusarum tyranni historiam pertinentibus eorumque auctoritate, Göttingen 1873, Diss. Vgl. dazu Ad. Holm, Burs. Jahresb., Bd. IV (1874/5), S. 92 ff. Über die Quellen zur Geschichte des Pythagoras weiter unten S. 760, Anm. 1.

Neuere Litteratur. Grote, Hist. of. Gr. Vol. V, Chap. 43; deutsche Übers. 2. Aufl. (Berlin 1882), Bd. III, Kap. 43; E. Curtius, Gr. Gesch. II<sup>5</sup>, 526 ff.; Ad. Holm, Gesch. Siciliens im Altertum I (Leipzig 1870), 176 ff.; W. Watkiss Lloyd, The History of Sicily to the Athenian war with elucidations of the Sicilian odes of Pindar. (London 1872) Chap. IV—X; K. O. Müller, Die Etrusker, neu bearbeitet von W. Deecke (Stuttgart 1877) I, 160 ff.; Otto Meltzer, Gesch. der Karthager, Bd. I (Berlin 1879), 142 ff.; Duncker, Gesch. d. Altert. VI<sup>5</sup>, 625 ff.; VII<sup>5</sup>, 378 ff.; François Lenormant, La Grande Grèce, Paysages et histoire, Paris 1881; A. Holm, Griech. Gesch. I (Berlin 1885), 429 ff. II (1889), 89 ff.; Edw. A. Freeman, The history of Sicilia from the

die griech, und sie. Geschichte, Dorpat 1880; Geffken, Timaios' Geographie, Philol. Unters. XIII (1892), 71 ff.

Bd. I<sup>2</sup>, S. 369; vgl. dazu Geffken a. a. O. 38f., der eine unmittelbare Benutzung des Timaios durch Strabon überhaupt bestreitet. Vgl. jedoch Strab. VI, 248. 260.

<sup>2)</sup> Die Untersuchungen von P. Knott, De fide et fontibus, Polyaeni (Leipzig 1883, Diss.) und Schirmer, Über die Quellen Polyäns (Eisenberger Progr., Altenburg 1884) sind überholt worden durch J. Melber, Über die Quellen und den Wert der Strategemensammlung Polyäns, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XIV (1885), 419 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 61, Anm. 2 und Wilamowitz, Philol. I, 84.

earlest times, Vol. II, Oxford 1891; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II (Stuttgart 1893), § 431 ff. 495 ff. Monographieen in den bezüglichen Anmerkungen.

b.

In der ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts begannen die Phoenikier unter der Leitung Karthagos der weitern Ausdehnung der hellenischen Kolonisation im westlichen Mittelmeerbecken mit Energie und Erfolg Widerstand zu leisten. Die Hellenen hatten bereits von einem großen Teile des phoenikischen Kolonialgebietes Besitz ergriffen. Es war nicht nur Sicilien bis auf wenige Plätze verloren gegangen, sondern auch Taršiš 1 durch die unternehmenden Phokaier und deren aufblühende Pflanzstadt Massalia bedroht 2. Das phoenikische Handelsgebiet war zu ausgedehnt, als dass es die Tyrier gegen die mächtige hellenische Kolonisation hätten verteidigen können. Außerdem waren die Phoenikier am Ende des 8. und am Anfange des 7. Jahrhunderts durch fortwährende Kämpfe mit den Assyriern beschäftigt und gelähmt. Sidon wurde um 672 von Assarhaddon zerstört, Tyros wiederholt von Sanherib und Assarhaddon jahrelang belagert. Dann zogen nach dem Falle des assyrischen Reiches die Versuche der ägyptischen Pharaonen, Syrien als Beuteanteil zu gewinnen, namentlich auch die Tyrier in Mitleidenschaft. Schließlich mußten sich dieselben nach dreizehnjähriger Belagerung (585-573) der babylonischen Oberhoheit fügen. Zu dieser eigenen Bedrängnis kam noch der Umstand, daß durch die Festsetzung der Hellenen einerseits in Kyrene, anderseits in Unteritalien und Sicilien die beiden Verbindungsstraßen mit ihren westlichen Kolonieen und Faktoreien unterbrochen waren 3. Letztere waren also auf sich selbst gestellt, und es fehlte ihnen an Widerstandskraft. Bei dieser Lage der Dinge entwickelte sich Karthago 4, nachdem es unter den afrikanischen Phoenikierstädten die Führung erlangt hatte, durch die Begründung einer Seemacht und eine feste, zielbewusste Handelspolitik zu einer Großmacht. Die Karthager fasten die schutzbedürftigen Reste des tyrischen Kolonialgebietes zusammen und begannen ein großes Reich zu begründen. Gâdîr und die

<sup>1)</sup> Bd. I2, 371.

<sup>2)</sup> Bd. I2, 436.

<sup>3)</sup> Bd. I<sup>2</sup>, 370, 372.

<sup>4)</sup> Bd. I<sup>2</sup>, 372.

übrigen von den Eingeborenen bedrängten Pflanzstädte in Taršiš wurden von ihnen in Schutz und Besitz genommen 1.

Auf Sicilien konzentrierten sich die Phoenikier vor dem Andrange der Hellenen an der Nordwestecke der Insel in den Städten Solus, Panormus und Motye. Sie hatten hier einen Rückhalt an den mit ihnen verbündeten Elymern, deren feste Städte Entella, Halikyai, Segesta und Eryx das Zentrum einer starken und wohlberechneten Position bildeten. Denn Motye auf dem rechten Flügel sicherte die kürzeste Verbindung mit Karthago und diente zugleich zur Bewachung der Einfahrt in das

<sup>1)</sup> Iustin 44, 5 (Timaios). Vgl. Athen. περί μηχαν. bei Wescher πολιορχ. 9: Vitruv. X, 19. Die Ausdebnung der karthagischen Macht bis zum Cabo de la Nao erfolgte jedoch erst etwa zu Beginn des 4. Jahrhunderts. Zur Zeit von Aviens (427 ff.) Quelle, d. h. um 400 (vgl. Bd. I2, S. 435, Anm. 4) war die phoenikische Stadt Malaka noch nicht an die Stelle der von den Karthagern zerstörten massaliotischen Pflanzstadt Mainake getreten. Vgl. Unger, Philol. Supplbd. IV, 197 ff. 236 und Bd. I2, 437, Anm. 1. Die Begründung der massaliotischen Koionieen an der Ostküste Spaniens, ist gegen Ende des 6. und in das erste Drittel des 5. Jahrhunderts zu setzen. Vgl. Bd. I2, 436. Damit steht auch die vielbesprochene Angabe des Thukydides I, 13, 6 in der Ubersicht über die Entwickelung der griechischen Marinen im Einklange: Καὶ Πολυχράτης, Σάμου τυραννών έπλ Καμβύσου, ναυτικώ Ισχύων κτλ. Φωκαής τε Μασσαλίαν ολείζοντες Καρχηθονίους ένίχων ναυμαχούντες. "Alle Verbalformen weisen darauf hin, dals hier nicht von einer einzelnen Thatsache, einem bekannten Seesiege, sondern von wiederholten Vorgängen die Rede ist." (Classen a. a. O.) vgl. Iustin 43, 5 (Timaios): Carthaginiensium quoque exercitus (das ist nur eine falsche Übersetzung von τους των Καρχηδονίων στόλους), cum bellum captis piscatorum navibus ortum esset, saepe fuderunt pacemque victis dederunt, cum Hispanis amicitiam iunxerunt. Vgl. Strab. IV, 180; Paus. X, 8, 6. Chr. Röse, Jahrb. f. Philol. CXV (1877), 257 betrachtet die Worte Μασσαλίαν οἰχίζοντες, Sonny, De Massiliensium rebus quaestiones (Dorpat 1887), p. 8 die ganze Stelle als Interpolation. Dagegen mit Recht P. Habel, Wochenschr. f. kl. Philol. 1888, Nr. 42, Sp. 1283, der aber auch annimmt, dass die Bemerkung über die Phokaier an eine falsche Stelle geraten sei. A. Dederich, Jahrb. f. kl. Philol. CXVII (1878), 589 ff. meint, olziζοντες bedeute nicht blos im engern Sinne "bei der Gründung", sondern im weitern "bei der allmählichen Kolonisierung des Landes". Ad. Bauer, Themistokles (Merseburg 1881) 32 möchte die chronologische Schwierigkeit durch Anderung von obzicorze; in olzigarres heben. Wie es sich damit auch verhalten mag, jedenfalls setzt Thukydides in seiner chronologischen Übersicht die siegreichen Seekämpfe der Massalioten gegen die Karthager in die Zeit des Polykrates und Kambyses. Diese Zeitbestimmung und das ένίχων verbietet die Annahme (U. Köhler, Comment in hon. Theod. Momms., Berlin 1877, S. 373; Ed. Meyer, Gesch d. Altert. II, § 438 Anm.), dass die Angabe des Thuk. nur auf Hdt. I, 163ff. beruht und sich auf "den kadmeischen Sieg" der Phokaier bezieht. Das ointopres; ist dadurch zu erklären, daß Thuk. der Überlieferung folgte, der gemäß die Phokaier, die ihre von Harpagos bedrängte Stadt verließen, zum Teil sich in Massalia niederließen oder gar erst damals Massalia begründeten. Vgl. weiter unten S. 753, Anm. 5.

westliche Mittelmeerbecken. Solus und Panormos auf dem linken Flügel deckten die Verbindung zwischen Sieilien und Sardinien 1. Auch diese sieilischen Phoenikierstädte stellten sich unter den Schutz von Karthago. Sie scheinen zunächst nur ein Bündnis auf gleichem Fuße geschlossen zu haben, das allmählich in ein Abhängigkeitsverhältnis überging 2.

Um 580 landete eine Schar dorischer Auswanderer aus Knidos und Rhodos unter Führung des Knidiers Pentathlos beim Vorgebirge Lilybaion, um dort eine Kolonie zu begründen, wodurch die Verbindung zwischen Motye und Karthago unterbrochen worden wäre. Es führten damals gerade die Selinuntier mit den Segestaiern Krieg. Die Kolonisten traten auf die Seite ihrer Stammesgenossen, während die Phoenikier den Elymern Beistand leisteten. In einer Schlacht wurden die Hellenen geschlagen, Pentathlos fiel, und die Kolonisten mussten Sicilien verlassen. Sie wählten sich drei andere Führer und setzten sich auf den aiolischen Inseln fest 3. Als Mittelpunkt ihres Gemeinwesens begründeten sie auf der größten Insel die Stadt Lipara. Dort siedelten sie sich zusammen an und speisten gemeinsam in Syssitien. Nach den andern drei Inseln: Hiera, Strongyle und Didyme, fuhren sie nur zur Landbestellung herüber 4. Der Grund und Boden war Gemeindeeigentum und wurde von einem dazu bestimmten Teile der Bürger bewirtschaftet, während die übrigen Seewacht gegen die etruskischen Piraten hielten. Späterhin teilten die Liparaier den Grundbesitz auf Lipara selbst auf. Dann geschah dasselbe auch auf den andern Inseln, aber alle zwanzig Jahre erfolgte eine neue Landauf-

<sup>1)</sup> Thuk. VI, 2, 6: ἐπειδη δὲ οι ελληνες πολλοί κατὰ διλαοσαν ἐπεσέπλεον, ἐκλιπόντες τὰ πλείω Μοτύην και Σολόεντα και Πάνορμον ἐγγὺς τῶν Ἐλύμων ξυνοικήσαντες ἐνέμοντο, ξυμμαχία τε πίσυνοι τῆ τῶν Ἐλύμων καὶ ὅτι ἐντεῦθεν ἐλάχιστον πλοῦν Καρχηδών Σικελίας ἀπέχει. Über die Wichtigkeit und Stärke dieser Position vgl. Meltzer a. a. O. I, 157.

<sup>2)</sup> Meltzer a. a. O. I, 156.

<sup>3)</sup> Antiochos 2, Müller I, 182 (Paus. X, 11, 3), überarbeitet durch Timaios bei Diod. V, 9-10. Vgl. dazu Meltzer, Gesch. d. Karth. I, 484, 53; Geffken, Timaios' Geographie, Philol. Unters. XIII, 64; Ettore Pais, Storia d'Italia, Parte I, Storia della Sicilia, Vol. I, 298 f.

<sup>4)</sup> Antiochos a. a. O. Nach Antiochos: Thuk. III, 88. Syssitien: Diod. V, 9, 4 (Timaios). Über die Lage der Stadt: Holm, Gesch. Sic. I, 144. Die Bevölkerung trieb Ackerbau, Weinbau und Schiffahrt und zog auch Gewinn aus dem Verkauf des in Menge vorhandenen Alauns und Schwefels. Auf die Haupterwerbsquellen und den Hauptkultus weisen die Münzen mit Hephaistos, dem Bakchoskopf, dem Schiffsvorderteil und Delphin hin. Vgl. Mionnet I, 344ff.; Catal. of the Greek coins in the Brit. Mus. Sicily 257 ff.; Head, Hist. numorum, p. 167. Über Altertümer von Lipara vgl. auch A. S. Murray, Journal of hell. stud. VII (1886), 51 sqq.

reining und Verkseung der Landlose 1. Die beständige Bedrohung durch die Eurusker zwang die Liparier sich enge zusammensuschließen und ein Gemeinwesen zu bilden, in dem, wie in Sparta, der Einsche euruhaus zur als Giied des Ganzen lebte. Mit ihrer kleinen, treffichen Phicze heiserten sie den Euruskern eine Reihe glücklicher Seetreffen, we dass sie vom Zehnten der Beute ansehnliche Weihgeschenke meh Deinei stitten konnten 2.

Um dieselbe Zeit, als die Phoenikier und Elymer die Festetsung der knidischen und rhodischen Kolonisten am Vorgebirge Lilybeisa vereizeiten, begründete aber die rhodisch-kretische Pflanzstadt Gela die rasch auf biühende Kolonie Akragas, wodurch auch die Mitte der Südküste Siciliens dem hellenischen Kolonialgebiete einverleibt und die Verbindung zwischen diesem und der vorgeschobenen Pflanzstadt Selinus hergestellt wurde. Vielleicht veranlasste die neue Ausdehnung des hellenischen Kolonialgebietes das unmittelbare Eingreifen der Kathager. Ein karthagisches Heer unter Malchus landete in Sicilia und führte dort gegen die Mitte des 6. Jahrhunderts einen lange, glücklichen Krieg. Anscheinend hängt die Stellung des Tyrannen Plalaris von Akragas und seine Wahl zum außerordentlichen Feldhem der Himeraier mit diesem Kriege zusammen.

Malchus setzte von Sicilien nach Sardinien über, aber es danere

<sup>1</sup> Diod. V. 9 Timaios. Vgl. dazu Th. Reinach, Le collectivisme des Gree de Lipara. Revue des études grecques III (1890), 86 ff. Übrigens trieben auch die Liparaier Seeräuberei und verteilten das geraubte Gut von Gemeinde wegen Liv. V. 28.

<sup>2</sup> Diod. XI, 9, 4-5; Paus. X, 11, 3; 16, 4; vgl. Plut. Camillus 8.

<sup>3]</sup> Bd. I2, 418.

<sup>4)</sup> Phalaris: Bd. I2, 422. Die Karthager hatten diu feliciter unter Malchu Mazeus in Sicilien gekämpft und Siciliae partem domuerant: Iustin XVIII. 7. 1-2. 7. Vgl. dazu Meltzer, Gesch. d. Karth. I, 159 ff. Was die Zeit betrifft. ∞ bemerkt Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 432: "Zu Anfang des 6. Jahrhunderts hat der karthagische Feldherr Malchus mit Erfolg auf Sicilien gekämpft, u. s. w." Malchus ging dann nach Sardinien, erlitt dort eine Niederlage. wurde mit dem Reste seines Heeres verbannt, erzwang aber seine Rückkehr und eroberte Karthago. Die regierende Partei erholte sich indessen von dem Schlage. "bald darauf wurde Malchus des Strebens nach königlicher Gewalt angeklagt hingerichtet (um 550 v. Chr.)." Ed. Meyer a. a. O., § 433. Ist letztere Datieren richtig, so kann Malchus schwerlich bereits ein halbes Jahrhundert vorber Heerführer in Sicilien gekämpft haben, zumal er bereits einen Krieg gegen 🕮 Libyer geführt haben soll. Nach Iustin XVIII, 7, 18 und XIX, 1, 1 ff. 🖦 Malchus im Feldherrenamte Mago, dann dessen Söhne Hasdrubal und Handle Letzterer fiel im Jahre 480. Demnach wird die Strategie des Malches et al. schen 570 und 540 anzusetzen sein.

Jahrzehnte bis es den Karthagern gelang, dort den Widerstand der Eingeborenen zu brechen. Der Feldzug des Malchus endigte mit einer schweren Niederlage, in welcher der größere Teil seines Heeres vernichtet wurde <sup>1</sup>. Die Karthager verurteilten darauf ihn und den Rest des Heeres zur Verbannung. Malchus erhob dagegen Vorstellungen; als dieselben nichts fruchteten, schiffte er sich mit dem Heere nach Karthago ein. Die Stadt wurde von ihm belagert und erobert. Er soll sich mit der Hinrichtung von zehn Ratsherren begnügt und die Verfassung nicht geändert haben. Nach kurzer Zeit bekamen indessen seine Gegner die Oberhand. Malchus wurde wegen Strebens nach der Königsherrschaft verurteilt und hingerichtet.

Während der Versuch der Karthager, in Sardinien festern Fuss zu fassen, zunächst scheiterte, begründeten die Phokaier um 560 auf der Nachbarinsel Korsika, mitten im etruskisch-karthagischen Handelsgebiet, die Kolonie Alalia<sup>2</sup>. Als dann die Ionier von Harpagos, dem Feldherrn des Kyros, bedrängt wurden, machte ihnen Bias von Priene den Vorschlag, insgesamt nach Sardinien auszuwandern und dort gemeinsam einen großen Staat zu begründen<sup>3</sup>. Der gewaltige Plan kam nicht zur Ausführung, aber die Phokaier verließen, als sie ihre Stadt nicht mehr zu halten vermochten, um 540 <sup>4</sup> zum größten Teil ihre Heimat und fuhren unter Führnng des Kreontiades nach dem Westen. Viele von ihnen wandten sich nach Massalia, die übrigen ließen sich in Alalia nieder, wo sie mit den ältern Ansiedlern zusammen wohnten und fünf Jahre hindurch in größtem Umfange Seeraub trieben<sup>5</sup>. Am

Niederlage des Malchus und deren Folgen: Iustin XVIII, 7, 1 ff. Vgl. noch über die Kämpfe der Karthager auf Sardinien: Iustin XIX, 1, 2 ff.; Diod. IV, 29; V, 15; Paus. X, 17, 5; Ps. Aristot. Mir. ausc. 100, p. 838 b (durchweg nach Timaios).

Hdt. I, 165. Alalia begründet 20 Jahre vor der Belagerung Phokaias durch Harpagos, d. h. etwa um 560. Vgl. S. 459 Anm. und S. 505.

<sup>3)</sup> S. 506, Anm. 3.

<sup>4)</sup> Vgl. S. 459 Anm. und S. 505.

<sup>5)</sup> Es liegen über diese Ereignisse zwei von einander unabhängige Überlieferungen vor: Hdt. I, 165-167 und Antiochos 9, Müller I, 183 (Strab. VI, 252). Herodotos sagt nichts davon, dass sich ein Teil der Phokaier nach Massalia gewandt hätte, dagegen heißet es in dem Excerpt des Antiochos: Φωκαίας άλούσης ὑφ' Αρπάγου τοῦ Κύρου στρατηγοῦ, τοὺς δυναμένους ἐμβάντας εἰς τὰ σκάφη πανοικους πλεῦσαι πρῶτον εἰς Κύρνον καὶ Μασσαλίαν μετὰ Κυξοντιάδου ἀποκρουσθέντας δὲ τὴν Ἐλέαν κτίσαι. Vgl. dazu Timagenes, Frgm. 7 bei Müller III, 322 (Ammian. Marcell. XV, 9) und Hygin. b. Gell. X, 16, 4. Die durch Antiochos erhaltene Nachricht über die Ansiedelung eines Teiles der Phokaier in Massalia erklärt zugleich, wie sich die Überlieferung entwickeln konnte, daß Massalia damals über-

meisten hatten darunter die Etrusker zu leiden, die bei dem wachsenden Gegensatze zu den Hellenen in nähere Beziehungen zu den Karthagern getreten waren. Es entwickelte sich ein reger etruskischkarthagischer Handelsverkehr<sup>1</sup>, der durch die Phokaier schwer geschädigt worden sein muß.

Das gemeinsame Interesse gegenüber den Hellenen veranlaste die Karthager und Etrusker, sich enger zusammenzuschließen. Es bestanden zwischen ihnen alte Verträge über die Einfuhr, über die gerichtliche Behandlung der aus geschäftlichen Kontrakten erwachsenden Streitigkeiten und über ein Waffenbündnis<sup>2</sup>.

haupt erst begründet worden wäre. Vgl. Isokr. Archid. 84; Aristoxenos 23, Müller II, 279; Paus. X, 8, 6; vgl. Meltzer, Gesch. d. Karth. I, 485, 54.

<sup>1)</sup> Haupthandelsplatz war die südlichste Küstenstadt Caere, die von den Griechen mit den phoenikischen Namen "Αγυλλα, "Αχολλα ("die Runde" vgl. Olshausen, Rhein. Mus. VIII, 333) bezeichnet wurde. Hdt. I, 167; Strab. V, 220. 226 (Agylla in gutem Rufe bei den Griechen, weil die Stadt keinen Seeraub trieb); Diod. XV, 14; Dion. Hal. I, 20; III, 58 u. s. w. Ein Hafenort Agyllas hiefs nach einer punischen Handelsniederlassung Punicum. Vgl. Meltzer, Gesch. d. Karth. I, 171. Die Zurückdrängung der Griechen tritt auch in der damaligen Steigerung der karthagische phoenikischen Einfuhr hervor. In den aus dieser Zeit stammenden Gräbern von Volci, Caere und Praeneste fanden sich zahlreiche karthagische und nur wenige griechische Gegenstände. Vgl. W. Helbig, Das homerische Epos², S. 30.

<sup>2)</sup> Hdt. I, 166: Στρατεύονται ων έπ' αύτους κοινώ λόγω χρησάμενοι Τυρσηνοί και Καρχηδόνιοι κτλ. Aristot. Pol. III, 9, p. 1280 a, v. 38: είσι γάρ αυτοίς συνθήκαι περί των είσαγωγίμων και σύμβολα περί του μή άδικειν και γραφαί περί συμμαχίας. Die Verträge sind unzweifelhaft sehr alt. Vgl. Meltzer, Gesch. d. Karth. I, 171. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 437, S. 708 bemerkt mit Recht, daß die karthagisch-etruskischen Verträge ungefähr dieselben Bestimmungen enthalten haben werden, wie der zu Ende des 6. Jahrhunderts zwischen Karthago und Rom abgeschlossene Vertrag. Polyb. III, 22. Nach diesem Vertrage wurde den Römern und ihren Bundesgenossen in Libyen, d. h. in den karthagischen Besitzungen östlich vom Eingange des Golfes von Karthago, und in Sardinien der Abschluss von Geschäften nur έπὶ κήρυκι ή γραμματεί (unter Vermittelung eines vom Staate anerkannten Notars) gestattet, dann übernahm aber der karthagische Staat die Garantie, so dass der fremde Anspruch klagbar wurde. Die afrikanische Küste westlich vom "schönen Vorgebirge" (Cap Farina, Ras Sidi Ali el Mekki; vgl. Meltzer, Comment. Fleckeisenianae 1890, p. 259 sqq) wurde den Römern und ihren Bundesgenossen gesperrt. Sie durften dort nur anlaufen, wenn sie durch Sturm oder feindliche Verfolgung dazu gezwungen wurden, dann aber lediglich kaufen, was sie für ihr Schiff brauchten. Binnen fünf Tagen mußten sie den Hafen wieder verlassen. In den sicilischen Besitzungen der Karthager durften sie dagegen ganz frei verkehren, weil letztere offenbar den griechischen Städten wirksame Konkurrenz zu machen wünschten. - Fremde, also namentlich griechische Händler aus Städten, die mit den Karthagern keine Handelsverträge hatten,

Die Verbündeten konnten die Bildung eines seemächtigen hellenischen Staates in ihrem Machtbereiche nicht dulden und beschlossen die Phokaier zu vertreiben. Sie brachten zu gleichen Teilen eine Flotte von 120 Kriegsschiffen zusammen, denen die Phokaier nur 60 entgegenstellen konnten. Im sardonischen Meere kam es (um 535) zu einer furchtbaren Seeschlacht, in der die Phokaier einen "kadmeischen Sieg" errangen. Vierzig von ihren Schiffen waren nämlich vernichtet, die übrigen kampfunfähig gemacht. Von der Bemannung der verlorenen Schiffe fiel ein großer Teil in die Hände der Feinde. Die Caeriten steinigten ihre Gefangenen, fragten dann aber infolge von schlimmen Zeichen wegen der Sühnung dieser That den delphischen Gott an. Auf Geheiß desselben brachten sie fortan den Gesteinigten Totenopfer dar und feierten ihnen zu Ehren Wettspiele.

Mit dem Überreste ihrer Flotte fuhren die Phokaier vom Kampfplatze nach Alalia zurück, brachten ihre Familien und Habseligkeiten an Bord und suchten zunächst in Rhegion Zuflucht. Aber bald gingen sie wieder in See und setzten sich in den Besitz einer Stadt des Oinotrerlandes, welche sie unter dem Namen Hyele kolonisierten <sup>1</sup>. Die Stadt lag auf einem Hügel an einem Küstenflusse (Castellamare della Bruca am Alento), dessen enges Thal nur wenig Ackerboden gewährte. Sie hatte indessen einen guten Ankerplatz, und die Bürgerschaft erlangte durch Fischfang und Seehandel einige Wohlhabenheit. Dem Handelsverkehr Hyeles kam es wesentlich zustatten, daß Massalia mit der Schwesterstadt enge Beziehungen unterhielt <sup>2</sup>.

Die Schlacht bei Alalia und die Verdrängung der Phokaier von

waren natürlich größern Beschränkungen unterworfen. Namentlich war ihnen nicht bloß Spanien, sondern auch Sardinien verschlossen. Eratosthenes bei Strab. XVII, 802: Καρχηδονίους δὲ καταποντοῦν εἴ τις τῶν ξένων εἰς Σαρδώ παραπλεύσειεν η ἐπὶ στήλας. Strab. III, 176. Vgl. Meltzer, Gesch. d. Karth. I, 152 ff. 180 ff. und 487 (Litteratur über die Streitfrage inbezug auf die Zeit des Vertrags).

Hdt. I, 167. Antiochos Figm. 9 (Strab. VI, 252); Ps. Skymn. 250. Xenophanes hatte die Begründung Eleas in 2000 Hexametern besungen. Laert. Diog. IX, 20.

<sup>2)</sup> Strab. VI, 252: ἀναγχάζονται διὰ τὴν λυπρότητα τῆς γῆς τὰ πολλά θαλαττουργεῖν καὶ ταριχείας συνίστασθαι. Vgl. Forbiger in Paulys Realencykl. VI, 2428; F. Münter, Velia in Lucanien, Altona 1818; de Luynes, Ann. d. Inst. arch. I (1829), 381 ff.; W. Schleunig, Velia in Lucanien, Jahrb. d. arch. Inst. VI (1889), 169—194. Hyele prägte wie Massalia nach phokaeischem Fuſs, welcher sich von hier aus in Poseidania und in den campanischen Städten einbürgerte. Vgl. Mommsen, Röm. Münzw. 113; Catal. of the Greek coins in the Brit. Mus. Italy 304 sqq.; Head, Hist. numorum, p. LVI, 7, 74. Weitere Nachweise über Münzen in Friedländers Repertorium zur antiken Numismatik, S. 84. Über die Beziehungen zwischen Massalia und Hyele vgl. Ettore Pais, Atakta (Pisa 1891), p. 43.

Korsika bedeutete einen starken Rückschlag gegen die unaufhaltsamen Fortschritte der hellenischen Kolonisation. Korsika
geriet in die Hände der Etrusker<sup>1</sup>, Sardinien, wo die Karthager
allmählich in den Besitz des Küstenlandes kamen, wurde den helle
nischen Kaufleuten verschlossen und im ganzen Machtbereiche der Karthager der hellenische Handel mindestens beengenden Schranken unterworfen<sup>2</sup>. Doch hielten die Liparaier den etruskischen Angriffen
wacker stand<sup>3</sup>, und die Massalioten behaupteten sich nicht nur
siegreich im Kriege mit den Karthagern, sondern begannen auch albald sich an der Ostküste Spaniens festzusetzen<sup>4</sup>.

Wie in Sicilien und Korsika, so gelang es den Karthagern auch an der afrikanischen Küste, die Anlegung einer neuen hellenischen Kolonie zu vereiteln. Als um 516 König Anaxandridas von Sparta starb und die Lakedaimonier dessen ältesten, von der zweiten Fran geborenen Sohn Kleomenes zum Könige erhoben, konnte dessen wenig jüngerer Stiefbruder Dorieus die Zurücksetzung nicht ertragen und beschloß Sparta zu verlassen 5. Auf sein Ansuchen gestattete ihm das Volk, eine Anzahl Spartiaten zur Begründung einer Kolonie mitzunehmen. Außerdem beteiligten sich wohl an dem Unternehmen zahlreiche Auswanderer aus der ganzen Peloponnesos. Dorieus unterließ die übliche Befragung des delphischen Orakels über das Land, wohin er die Kolonisten führen sollte. Er faste wohl auf den Rat von Theraiern, die ihm auch als Führer dienten, die Küste von Tripolis ins Ange. Dort landete er mit seiner Schar bei dem kleinen Küstenflusse Kinvps, dem heutigen Wadi Ka'am oder Cinifo, etwa 21 geographische Meilen südöstlich von Großleptis. Dieser Landstrich galt als der frucht-

<sup>1&#</sup>x27; Diod. V. 13, 3; XI, 88, 5 (Timaios); Hesych. v. Kvęrsūtas. Vgl. Müller Deecke, Die Etrusker I, 173 ff.

<sup>2&#</sup>x27; Vgl. S. 754, Anm. 2.

<sup>3</sup> Vgl. S. 752, Anm. 2.

<sup>4</sup> Vgl. 8, 750, Anm. 1.

<sup>5</sup> Geschichte des Dorieus bei Hdt. V, 42-47; Paus. III, 3, 9-10 (nach Hdt.): 16, 4: Diod. IV, 23 (Timaios). — Was die Chronologie betrifft, so wanderte Dorieus gleich nach der Thronbesteigung des Kleomenes aus. Kleomenes war bereits König, als Maiandrios von Samos um 515 nach Sparta kam. Vgl. S. 513, Anm. 3. Er kann aber nicht lange vor 515 König geworden sein, dem Dorieus wurde im dritten Jahre nach der Anlegung der Kolonie am Kinyps wertrieben, ging nach der Peloponnesos zurück und fuhr mit denselben Schiffen nach Italien, wo er um die Zeit der Zerstörung von Sybaris, d. h. um 511 anham. Ferner sagt Hdt. V, 48: οὐ γάρ τινα πολλόν χρόνον ἦρξε ὁ Κλεομέννς, er ham also schwerlich länger als dreifsig Jahre regiert haben. Kleomenes starb aber um 488. Vgl. S. 575.

barste von ganz Libyen, er hatte vorzügliches Ackerland, Wald und Quellen, auch fehlte es nicht an Regen 1. Der Ort konnte ferner eine erhebliche merkantile Bedeutung gewinnen, denn es führte von dieser Gegend eine große, natürliche Straße in das Innere Afrikas. Offenbar waren die Führer des Dorieus infolge der Beziehungen zwischen Thera und Kyrene mit der afrikanischen Küste wohl bekannt. Man scheint an die Kolonie große Erwartungen geknüpft und gehofft zu haben, das ganze Küstengebiet bis zum Triton-See zu gewinnen und die Grundlage zu einem großen Kolonialreiche zu legen 2. Die Karthager beschlossen, die neue Ansiedelung im Keime zu unterdrücken. Schon im dritten Jahre wurden von ihnen im Verein mit den benachbarten Nomaden-Stämmen die Kolonisten vertrieben. In der Nähe der griechischen Kolonie entstand die karthagische Pflanzstadt Großleptis. Vermutlich veranlasste der Kolonisationsversuch des Dorieus die Karthager, den kyrenaeischen Griechen gegenüber die sogenannten "Philaenen-Altäre" an dem südlichsten Punkte der großen Syrte (bei dem heutigen Orte Muktâr) als Grenze ihres Machtbereiches festzustellen 3.

Dorieus kehrte zunächst nach der Peloponnesos zurück, ohne jedoch seine Kolonisationspläne aufzugeben. Auf den Rat des Antichares, eines spruchkundigen Boioters aus Eleon, der Heimat des Sehers Bakis, und unter Zustimmung des delphischen Gottes segelte er um 511 nach Sicilien und begründete am Eryx die Kolonie Herakleia; sie lag im Gebiete der Elymer und im Machtbereiche der Karthager. Daher griffen alsbald die Phoenikier und Segestaier gemeinsam die Ansiedler an und brachten ihnen eine vernichtende Niederlage bei. Dorieus selbst fiel und mit ihm der Kern seiner Schar. Die Überreste der Kolonisten führte Euryleon nach der Südküste der Insel und nahm die selinuntische Pflanzstadt Herakleia Minoa, das ehemalige phoenikische

<sup>1)</sup> Hdt. IV, 175. 198; Skylax Peripl. 109; Strab. XVII, 835. Beschreibung der jetzt wüsten Gegend bei M. Beeschey, Proceedings of the expedition to explore the Nord Coast from Tripolis (1821), 62 sqq.; H. Barth, Wanderung durch das afrikanische Gestade (1849) I, 317 ff. 363 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Hdt. IV, 179. - Meltzer, Gesch. der Karth. I, 183.

<sup>3)</sup> Als Grenzmarke war ein Steinhaufen errichtet. Aus der karthagischen Benennung ist wohl durch Umsetzung in ein ähnlich klingendes Wort ihrer Sprache von den Hellenen Φιλαίνου βωμοί (später erst Φιλαίνων βωμοί) gemacht worden. Ps. Skylax Peripl. 109; Polyb. III, 39, 2; vgl. X, 40, 7; Eratosthenes bei Strab. II, 123; vgl. Strab. III, 171; XVII, 836. Näheres in der eingehenden Behandlung des Gegenstandes bei Meltzer, Gesch. d. Karth. I, 184 ff. Griechische Fabel über die Errichtung der βωμοί und die Feststellung der Grenze namentlich bei Sallust Jug. 79. Vgl. H Middendorf, Über die Philänensage, Münster Progr. 1853.

Rus Melqart (Maqara), in Besitz <sup>1</sup>. Dann unterstützte er die Selinuntier bei der Befreiung von ihrem Tyrannen Peithagoras, aber nur, um sich selbst zum Herrn der Stadt zu machen. Nach kurzer Zeit wurde er jedoch bei einem Volksaufstande erschlagen <sup>2</sup>.

Während so die Karthager im Bunde mit der einheimischen Bevölkerung, hier mit den Etruskern und Elymern, dort mit den Libyern, eine weitere Ausbreitung der hellenischen Kolonisation verhinderten, schwächten die griechischen Pflanzstädte selbst ihre Kräfte in Kämpfen untereinander. Die Kamarinaier sagten sich von ihrer Mutterstadt Syrakusai los. Es kam infolge dessen um 550 (Ol. 57) zu einem größern Kriege. Sowohl die Syrakusaner, wie die Kamarinaier zogen Hilfstruppen von Verbündeten heran. Letztere wurden namentlich von Sikelern unterstützt. Auch die Geloer waren mit ihnen verbündet, sie blieben aber neutral, weil sie sich nicht an einem Kampfe gegen Syrakusai beteiligen wollten. Der Krieg endigte damit, daß Kamarina zerstört und das Gebiet der Stadt von den Syrakusanern eingezogen wurde 3.

Ähnliche Kämpfe fanden in Unteritalien statt. Die Metapontiner verbanden sich um 530 mit den Sybariten und Krotoniaten gegen die Siriten, deren äußerst fruchtbares Gebiet einen Teil der metapontinischen Ebene bildete und von den Metapontinern als ein ihnen zukommender Besitz beansprucht wurden. Den Sybariten war Siris unbequem, weil die Stadt vermöge der engen Verbindung mit Pyxus ihrem Überlandhandel Konkurrenz machte und zugleich ihre Landverbindung nach Norden hin abschnitt '. Lokroi stand im Gegen-

<sup>1)</sup> Hdt. V, 46; Diod. IV, 23. Das Herakleia, zu dessen Begründung Dorieus ursprünglich ausfuhr, ist nicht mit Herakleia Minoa zu verwechseln. Nicht nur bei Diod. a. a. O. (Timaios) ist von der Anlage einer Kolonie am Eryx die Rede, sondern auch bei Hdt. V, 43, 2, wo die Ἡρακλέη (γὴ) ἡ ἐν Σικελίη (Stein) identisch ist mit der Ἐρυκίνη χώρη, die Dorieus zu gewinnen trachtet. Hdt. V, 48, 9. Auch das Grabmal des Krotoniaten Philippos, der in der Schlacht fiel, lag im Gebiet von Segesta.

Hdt. V, 46. Auf die Unruhen beim Sturze des Tyrannen bezieht sich das έπλ μνήματος έλεγεῖον ἐπιγεγραμμένον bei (Plut.). Apophth. Lak. 'Αρηγεύς 2, p. 218a.

<sup>3)</sup> Von diesem Kriege hatte Philistos am Anfange des zweiten Buches erzählt. Frgm. 8, Müller I, 186 (Dionys. Hal. Ep. ad Pomp. de Hist. 5). Συρακούσιοι δέ παραλαβόντες Μεγαρεῖς καὶ Ένναίους, Καμαριναίοι δὲ Σικελούς καὶ τοὺς ἄλλους συμμάχους πλὴν Γελωίων ἀθροίσαντες κτλ. Ettore Pais, Atakta (Pisa 1891) bringt beachtenswerte Gründe dafür bei, daſs καὶ Ένναίους aus καὶ Κασμεναίους verschrieben ist. Er vermutet ferner ἀκρεῖς für Μεγαρεῖς. Zerstörung von Kamarina: Thuk. VI, 5. Datierung nach Schol. Pindar Ol. V, 16; vgl. Schubring, Kamarina Philol. 32, 490 ff.

<sup>4)</sup> Über diese Verhältnisse: Bd. I1, 412.

§ 22. Die Westgriechen im Kampfe mit den Karthagern und Etruskern. 759

satze zu Kroton den Siriten bei. Über den Verlauf des Krieges ist nichts weiter bekannt, als dass Siris von den Verbündeten erobert und zerstört wurde<sup>1</sup>.

Bald nach der Einnahme von Siris wandten sich die Krotoniaten gegen die Lokrer. Am Flusse Sagra etwas westlich
von Kaulonia kam es zu einer großen Schlacht, in welcher die Lokrer
im Verein mit den Rheginern den an Zahl weit überlegenen Krotoniaten
eine schwere Niederlage beibrachten. Man glaubte in Lokroi den überraschenden Sieg göttlicher Hilfe, namentlich dem Eingreifen der Dioskuren zu verdanken, die auf ihren weißen Rossen im Kampfgewühle
selbst erschienen wären <sup>2</sup>. Der Versuch der Krotoniaten, ihr Gebiet
bis zur sicilischen Meerenge auszudehnen, war damit gescheitert.

e.

Die Krotoniaten sollen nach der Schlacht sich nicht mehr wie früher in den Waffen geübt haben, sondern in Üppigkeit versunken

<sup>1)</sup> Die einzige Quelle über den Krieg ist Iustin XX, 2 (vgl. Schol. Lykophr. 984 ff.) nach Timaios (Alex. Enmann a. a. O. 163). Iustin sagt: Cum primum urbem Sirim cepissent etc. Dass die Stadt verstört wurde, ergiebt sich aus der Erzählung Hdts. VIII, 62, das Themistokles dem Eurybiades gedroht hätte: si de ταύτα μή ποιήσης, ήμεις μεν ώς έχομεν αναλαβόντες τους οίκετας κομιεύμεθα ές Σίοιν την έν Ίταλίη, ήπες ημετέρη τε έστι έκ παλαιού έτι, και τα λόγια λέγει υπ' ήμεων αὐτήν δέειν πτισθήναι. Außerdem führten die Thuriner und Tarantiner um 440 περί τῆς Σιρίτιδος Krieg und beendigten denselben durch einen Vertrag, auf Grund dessen sie gemeinsam an der Mündung des Siris eine Kolonie begründeten. Antiochos bei Strab. 264; Diod. XII, 36. Endlich gehören die seltenen Silbermünzen von Siris durchweg der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts an. Vgl. J. Beloch, Siris, Hermes XXIX (1894), 609. Daraus folgt zugleich, daß der Krieg nach 550 anzusetzen ist. Bei Hdt. VI, 127 erscheint unter den Freiern der Agariste der Sirite Damasos. Man dachte sich also Siris als eine um 572 noch blühende Stadt. Vgl. Bd. I2, 611, Anm. 4 und 666, Anm. 3. Anderseits ist der Krieg vor der Zerstörung von Sybaris, d. h. vor 511 anzusetzen. Iustin erzählt ihn vor der Ankunft des Pythagoras in Kroton, d. h. vor 529/8.

<sup>2)</sup> Iustin XX, 2—3 und Diod. VIII, 32 nach Timaios. In Einzelheiten abweichend Strab. VI, 261. 262. Vgl. noch über die Epiphanie der Dioskuren, an welche die Spartaner, die bei ihnen erschienenen Abgesandten der Lokrer, unter Ablehnung einer Sendung von Hilfstruppen, verwiesen haben sollen: Cic. de nat. deor. II, 2, 6; III, 5, 13; Suid. s. v. ἀληθέστερα τῶν ἐπὶ Σάγρα (Leutsch und Schneidewin, Paroem. Gr. I, 36, 17). Vgl. dazu A. Mommsen, Philol. XI, 706 ff.; Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. III, 355 ff. Auch Aias, des Oileus Sohn, der Stammheros der östlichen Lokrer, soll an dem Kampfe teilgenommen haben. Paus. III, 19, 12. Vgl. Bd. I², 404 Anm. An die Schlacht, die einen tiefen Eindruck gemacht haben muſs, knüpften sich noch mancherlei andere Sagen. Am Schlachttage selbst soll bereits die Kunde davon in Griechenland sich verbreitet haben. Iustin, Strab. und Suid. a. a. O.; Plut. Aemil. 25. Vgl. auſserdem Suid. s. v. Φορμίων.

sein, bis Pythagoras seine Wirksamkeit begonnen hätte. Über diesen merkwürdigen Mann ist wenig Sicheres überliefert. Schon zur Zeit des Aristoteles und Aristoxenos waren eine Menge Fabeln über seine Lebensgeschichte und seine Lehre im Umlauf. Die Alexandriner stellten die ihnen vorliegenden heterogenen Nachrichten zusammen, und unter Benutzung dieses Materials wurde endlich im Zeitalter des Neuplatonismus und Neupythagoreismus die Pythagorasfabel durch willkürliche Erfindungen erweitert und romanhaft ausgebildet 1.

<sup>1)</sup> Über die Quellen vgl. Erwin Rohde, Rhein. Mus. XXVI (1871), 554ff.; Zeller, Philos. d. Griech. I4, 254 ff. (15, 279 ff.); Ber. d. Berl. Akad. 1889 II, 985 ff.; Th. Gomperz, Gr. Denker (Leipzig 1893) 81 ff. Die ältern guten Nachrichten bestehen im wesentlichen aus einigen Fragmenten des Xenophanes und Herakleitos, ferner aus gelegentlichen Bemerkungen Herodots und Platons. Wertvoll sind dann die Zeugnisse des Aristoteles, der sich mit der pythagoreischen Lehre eingehend beschäftigt und sie in besondern (von V. Rose, Comment. de Aristot. libr. ord. et auctoritate 79 sqq.; Rohde, Rhein. Mus. a. a. O. 555 u. A. freilich angezweifelten) Schriften behandelt hatte. Indessen in den uns erhaltenen Schriften spricht Aristoteles gewöhnlich von den sogenannten Pythagoreiern (οί καλούμενοι Πυθαγόρειοι), als ob es nicht feststände, ob und inwieweit ihre wissenschaftlichen Ansichten auf Pythagoras selbst zurückzuführen wären. Verhältnismäßig nüchtern und einfach sind noch die Angaben der ältern Peripatetiker: Theophrastos, Eudemos, Aristoxenos, Dikaiarchos (Βίοι φιλοσόφων, Müller, Frgm. hist. gr. II, 245, 29-32), Herakleides und Eudoxos. Aristoxenos gab in seinem Blos Ilvanyogov und in den Ilvanyogozai anoquosis wesentlich die pythagoreische Überlieferung seiner Zeit mit teilweise recht schätzenswerten Nachrichten. Freilich lief dabei bereits vieles Unzuverlässige und Fabelhafte mit unter. Müller II, 272 ff. Bei Timaios (Iustin XX, 4) tritt schon der Einfluß der Pythagoras-Legende stärker hervor. Den Alexandrinem lagen neben rationeller Geschichte eine Menge alter und neuer Fabeln mit den verschiedensten und widerspruchvollsten Nachrichten vor. Sie machten daraus durch Kombination ein seltsam buntes Ganzes (Rohde a. a. O. 562). Vgl. noch die Schrift des Neanthes περί Πυθαγορικών (Müller III, 5, 17-21), des Hermippos περί IIv3 ayogov (Müller III, 40, 21-26; "eine giftige Satire" Rohde), ferner Satyros (Müller III, 162) und Alexander Polyhistor περί Πυθαγορικών συμβόλων (Müller III, 239). Ein Bild von der durchschnittlichen Kenntnis des Pythagoreismus im alexandrinischen Zeitalter giebt der Bios bei Laert. Diog. VIII, 1, wo sich noch keine neupythagoreische Zusätze finden. - Sehr ausführlich hatte, wie die Fragmente des zehnten Buches zeigen, Diodoros über Pythagoras gehandelt. Er schöpfte auch aus einem Autor des alexandrinischen Zeitalters, der vermutlich jünger als Apollodoros war und den Aristoxenos mit andern Quellen verarbeitet hatte. Vgl. Aristox, 11 und Diod. X, 11, 1 (fast wörtliche Übereinstimmung) Aristox. 1 (Diod. X, 3, 2); Aristox. 3 (Diod. X, 3, 4); Aristox. 9 (Diod. X, 4, 1-6). Die Benutzung anderer Quellen ergiebt sich aus dem Widerspruche zwischen Aristox. 7 und Diod. X, 3, 1. 6. - Dem im ersten Jahrhundert v. Chr. erwachenden Neupythagoreismus genügte jedoch nicht das aus vielen Bruchstücken von den Alexandrinern zusammengesetzte und vielfach lückenhafte Bild. Durch willkürliche Umgestaltungen des Überlieferten und eigene Erfindungen schuf

So viel steht jedoch fest, das Pythagoras, des Mnesarchos Sohn, aus Samos stammte, und nachdem er sich in seiner Heimat bereits einen Namen erworben hatte, zur Zeit des Polykrates nach Kroton auswanderte <sup>1</sup>. Das Jahr der Auswanderung berechnete man nach der

Apollonios von Tyana (Zeit Neros) einen historischen Roman, in dem er Pythagoras als Idealbild eines weisen, gottbegeisterten und mit übernatürlichen Kräften ausgerüsteten Reformators der Sitten und des Gottesdienstes darstellte. Viel verständiger verfuhr Nikomachos aus Gerasa (Arabien), der namentlich die Zahlenlehre behandelte. Er schöpfte hauptsächlich aus Aristoxenos, Neanthes, Timaios, aus der aristotelischen Schrift περί Πυθαγορείων u. s. w. Porphyrios (um 262 n. Chr.), der Schüler Plotins, excerpierte die uns erhaltene Biographie des Pythagoras aus ältern Biographieen. Des Porphyrios Schüler Iamblichos († um 330 n. Chr.) legte dem uns gleichfalls erhaltenen Βίος Πυθαγόρειος im wesentlichen Nikomachos zugrunde und fügte, da dessen schlichte Darstellung nicht genügte, "recht schreiend farbige" Episoden aus Apollonios ein. Vgl. Erwin Rohde, Die Quellen des Iamblichus in seiner Biographie des Pythagoras Rhein. Mus. XXVI (1871), 554ff.; XXVII (1872), 23 ff. Nauck, Iamblichi de vita Pythagorica, Petropoli 1884, p. LIV sq. — Pythagoras selbst hatte nichts geschrieben. Vgl. H. Diels, Ein gefälschtes Pythagorasbuch, Archiv. f. Gesch. d. Philos. III, 451—474. Die erste Darstellung der pythagoreischen Lehre verfaste Philolaos aus Taras, der ein (wahrscheinlich älterer) Zeitgenosse des Sokrates und Demokritos war und sich in den letzten Jahrzehnten des 5. Jahrhunderts in Theben aufhielt. Irrigerweise machte man ihn zum persönlichen Schüler des Pythagoras und Lehrer Platons. Zeller, Philos. d. Gr. I5, 286. 337. Die Echtheit der Fragmente des Philolaos ist gegen Böckh (Philolaus, Berlin 1819) von Valentin Rose (Comment. d. Aristot. libr. ord. et auct., Berlin 1854) und Schaarschmidt (Die angebliche Schriftstellerei des Philolaos, Bonn 1864) angefochten worden, indessen mit Unrecht. Vgl. Zeller a. a. O. 287 f. Viele längere und kürzere Bruchstücke sind von dem Pythagoreier Archytas aus Taras, einem Zeitgenossen Platons, erhalten, doch ist der größte Teil derselben unecht oder zweifelhaft. Zeller a. a. O. 292.

1) Des Muesarchos Sohn: Herakleitos bei Laert. Diog. VIII, 6; Hdt. IV, 95. Samier: Hdt. a. a. O.; Hermippos bei Laert. Diog. III, 1; Iustin XX, 4 (Timaios) und die fast einstimmigen Angaben der Spätern. Dass er sich in Ionien vor seiner Auswanderung bereits einen Namen erworben hatte, ist mit Ritter, Pyth. Philos. 31 und Zeller, Philos. d. Gr. 15, 309 aus Hdt. IV, 95 und Herakleitos b. Diog. Laert. VIII, 6 zu schließen. Erst Aristoxenos (Frgm. 4 = Porphyr. 9) und spätere Quellen (Strab. XIV, 638; Diog. VIII, 3 u. s. w.) sagen, dass P. nach Kroton auswanderte, um sich der wachsenden Tyrannei des Polykrates zu entziehen. Es ist das indessen sehr wahrscheinlich. Unter der Herrschaft eines Tyrannen hatte Pythagoras für seine Wirksamkeit keinen Raum. Die neuere Litteratur über Pythagoras bei Überweg, Grundrifs der Gesch. der Philos. I, § 16. Hervorzuheben sind die Schriften von Aug. Böckh, Philolaus des Pythagoreers Lehren nebst Bruchstücken seines Werkes, Berlin 1819; H. Ritter, Gesch. der pythagoreischen Philosophie, Hamburg 1826; Aug. Bernh. Krische, De societatis a Pythagora in urbe Crotoniatarum conditae scopo politico commentatio, Göttingen 1830; Grote, Geschichte Griechenl. II2, 613 ff. Sehr ausführlich, aber unkritisch ist Röth, Gesch. d. abendländisch. Philos. II (1858), 1, 261 ff.; 2, 48 ff. Ad. RothenRegierungszeit des Polykrates und setzte danach zugleich in üblicher Weise die Blüte des Pythagoras an, indem man ihn im Alter von vierzig Jahren nach Italien kommen ließ. Je nachdem man den Anfang der Tyrannis des Polykrates berechnete, setzte man seine Ankunft in Italien 529/8 (Ol. 62, 4) oder 533/2 (Ol. 61, 4) an 1. Die Nachrichten über seine weiten Bildungsreisen sind teils Fabeln, teils nicht genügend beglaubigt. Ägypten dürfte er allerdings besucht haben. Jedenfalls hatte Pythagoras viel geforscht und sich einen reichen Schatz von Kenntnissen erworben, als er in Kroton zu wirken begann 2. Er soll durch Vorträge, in denen er zur Einfachheit, Mäßigung, Keuschheit, Bildung und bürgerlichen Tüchtigkeit ermahnt hätte, bei Jünglingen, Männern und Frauen rasch große Erfolge erzielt haben 3. Die-

bäcker, Das System des Pythagoras nach den Angaben des Aristoteles, Berlin 1867; Chaignet, Pythagore et la philosophie pythagoricienne, Paris 1873. Unger, Zur Gesch. der Pythagoreier, Ber. d. bayer. Akad. 1883, 140 ff.; L. v. Schröder, Pythagoras und die Inder, Leipzig 1884 (Ableitung der Grundzüge der pyth. Lehre aus Indien); Gladisch, Philol. 39, 113; Windelband, Gesch. d. Philos. Müllers Handb. V, § 12 und 24; Zeller, Philosophie der Griechen 1<sup>b</sup> (Leipzig 1892), 279 ff.; A. Döring, Wandlungen in der pythagoreischen Lehre, Archiv f. Gesch. d. Philos. V, 503-534; Th. Gomperz, Griech. Denker (Leipzig 1893), 81 ff. — Summlung der Fragmente bei Mullach, Fragm. philos. Gr. II, 1-129. Die unechten "goldenen Sprüche" (χρυσά ἔπη) am besten bei Nauck a. a. O., S. 199 ff.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 508, Aum. 3.

<sup>2)</sup> Obwohl Hdt. III, 139 es als etwas Selbstverständliches betrachtet, daß Griechen zur Zeit des Kambyses aufrig rig geiege Gental nach Agypten kamen (vgl. Windelband, Gesch. d. alten Philos. § 12, Anm. 3 und Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 502 Anm.), so ist doch aus Hdt. II, 81 und 123 kein sicherer Schluß auf die Anwesenheit des P. in Agypten zu ziehen. Vgl. Zeller, Ber. d. Berl. Akad. 1889 II, 993; Philos. d. Gr. P., 304. Das älteste Zeuguis für die ägyptische Reise (die Gomperz, Ber. d. Wien. Akad., Bd. CXIII, Jahrg. 1886, S. 1031; Gr. Denker, S. 82; Windelband a. a. O.; Ed. Meyer a. a. O. u. A. für geschichtlich halten) findet sich bei Isokr. Bus. 11, in einer Rede, die auf historische Treue keinen Anspruch macht. Wenn die Geometrie und Arithmetik der Pythagoreier mit der agyptischen und babylonischen in Zusammenhang steht (Gomperz, Ber. d. Wiener Akad. 1886, S. 1082), so braucht doch eine Reise nach Agypten und Babylonien nicht angenommen zu werden. Iustin (Timaios) XX, 4, 3 beschränkt noch die Reisen des Pythagoras auf Agypten, Babylon, Kreta und Lakonien, später gewannen sie eine weitere Ausdehnung. - Über die Vielwisserei und die Forschungen des Pythagoras Herakleitos bei Laert. Diog. VIII, 1, 6: Reduption: Mequippe facobita haufan nu gomuna mignatu unaama, un gegehntene tongant que andidonige énviguer iweene sogifer, nolema-Spier enniesgrife. Vgl. IX, 1 und Hdt. IV. 96. Die Worte zus extefeurrog reveng reg orygonne; sind entweder eine Interpolation oder es ist raira zu lesen. Vgl. H. Diels, Arch. f. Gesch. d. Philos. III, 451; Heller, Ber. d. Berlin. Akad. 1889 II, S. 986; Philos. d. Gr. P., 309, Anm. 3.

<sup>8)</sup> Iustin XX, 4 (Timaios); Dikaiarch. Frgm. 29 (Porphyr. 34); Aristonenos

selben Ursachen, namentlich das an die gesteigerte Empfindung der Leiden des irdischen Daseins sich knüpfende Verlangen nach einer Reform des sittlich-religiösen Lebens und nach bessern Hoffnungen im Jenseits, welche in Griechenland die Ausbreitung des orgiastischen Dionysoskultus, das Aufblühen der Mysterien und die Entwickelung der orphischen Lehre bewirkten 1, bildeten augenscheinlich auch die Voraussetzungen des Strebens und der Erfolge des Pythagoras. Offenbar unter orphischem Einflusse stiftete er einen religiös-sittlichen Verein, der aber allmählich auch eine politische Färbung erhielt. Mit den Orphikern <sup>2</sup> teilten die Pythagoreier die Lehre von der Seelenwanderung und von dem Fortleben der Seele nach dem Tode, das für die Guten ein seliger Zustand sein sollte, dann die Weihen und die nur den Mitgliedern zugänglichen gottesdienstlichen Handlungen, die mit der Beobachtung einer gewissen Askese verbundene Forderung der Reinigung und den mystischen Charakter. Die mystischen Geheimdienste bildeten mit ihrer dogmatischen Grundlage, der Lehre von der Seelenwanderung, den religiösen Mittelpunkt der Genossenschaft<sup>3</sup>. Durch Gelübde der

Frgm. 8 (Porphyr. 22) vgl. Zeller a. a. O. 296. Auf die Übertreibungen des Aristoxenos hat bereits Grote, Gesch. Griech. H², 622 hingewiesen.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 349 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 362 ff.

<sup>3)</sup> Über die Wechselbeziehungen zwischen den Pythagoreiern und Orphikern vgl. Erw. Rohde, Psyche, S. 398 ff. Dass die Pythagoreier eigentümliche Gottesdienste und Weihen hatten, die das äußere Band eines religiösen Vereins bildeten, geht aus ihrer frühzeitigen Verbindung mit den bakchisch- orphischen Mysterien hervor. Hdt. II, 81. Wahrscheinlich beziehen sich die "schlechten Künste", die Herakleitos (Diog. Laert. VIII, 6) dem Pythagoras vorwarf, auf seine Orgien. Vgl Zeller, Ber. d. Berl. Akad. 1889 II, 986. Von einem besondern IIvθαγόρειος τρόπος τοῦ βίον ist die Rede bei Plat. Pol. X, 600B. Der Bund soll 300 Mitglieder gezählt haben. Iustin. XX, 4, 14 (Timaios); Laert. Diog. VIII, 1, 3. Polyb. II, 39 spricht von den pythagoreischen σύνεθοια in den großgriechischen Städten. Schon Aristoteles und Aristoxenos schrieben den Pythagoreiern auf den Kreis der Schule beschränkte Geheimlehren zu. Aristoteles bei Iamblich, 31; Aristoxenos bei Laert. Diog. VIII, 15: μή είναι πρός πάντας πάντα όπτά. Doch kann sich diese Geheimhaltung nicht auf philosophische Lehren und mathematische Sätze, sondern nur auf religiöse Gebräuche bezogen haben. Zeller a. a. O. 324. 329. Über die Lebensweise der Pythagoreier erzählte man sich bereits zur Zeit des Aristoxenos allerlei Fabeln. Was die Enthaltung von Fleischspeisen betrifft, so beschränkt sie Aristoxenos ausdrücklich auf das Fleisch vom Pflugstiere und vom Bock. Ferner war der Genuss einzelner Teile vom Tiere und gewisser Fische verboten. Aristoxenos Fragm. 7 (Laert. Diog. VIII, 1, 20; Athen. X, 480). Ahnlich verhält es sich mit dem Verbot des Bohnenessens, von dem Neanthes eine wunderbare Geschichte erzählt. Frgm. 22a, Müller III, 7 (Iamblich. 189). Nach Aristoxenos, Frgm. 7 (Gell. N. A. IV, 11) hätte Pythagoras sogar mit Vorliebe

Brüderlichkeit und Treue waren ihre Mitglieder enge mit einander verbunden 1.

Mit dem orphischen Mysticismus verband Pythagoras eine von der ionischen Physik oder Philosophie, die er nach Italien verpflanzte 2, beeinflusste theoretische Spekulation über das Wesen der Dinge und die Ursachen der Naturerscheinungen. Durch eingehende, zahlentheoretische Untersuchungen und mathematische Studien kamen die Pythagoreier zu der Beobachtung, dass alle Erscheinungen nach Zahlen geordnet und namentlich die Verhältnisse der Himmelskörper und der Töne von gewissen Zahlen und Zahlenverhältnissen beherrscht wären. Es ist begreiflich, dass diese erste Wahrnehmung einer durchgreifenden und unabänderlichen mathematischen Gesetzmäßigkeit in den Erscheinungen einen so tiefen Eindruck machte, dass sie die Pythagoreier veranlasste, durch die Zahlen und ihre die Ordnung des Weltalls bestimmenden Verhältnisse auch den Stoff und die Eigenschaften der Dinge zu erklären zu suchen. Die Zahl erschien ihnen nicht nur als die Form, durch welche die Zusammensetzung der Dinge bestimmt ist, sondern auch als das bleibende Wesen oder die Substanz und zugleich das Urbild des Wirklichen 3.

Die Betrachtung der Tonverhältnisse führte die Pythagoreier zur

Bohnen gegessen. Verbot wollener Totenkleider: Hdt. II, 81. Über die Beobachtung ähnlicher äußerlicher Reinheitsvorschriften durch die Orphiker und ihre Ursachen vgl. S. 371, Anm. 7.

<sup>1)</sup> Iustin XX, 4, 14 (Timaios). Die Geschichte von Damon und Phintias will Aristoxenos von dem jüngern Dionysios selbst gehört haben. Frgm. 9, Müller II, 273 (Iamblich. 233). Vgl. Nauck a. a. O., p. LVII. Übrigens beweist diese Geschichte, daß Gütergemeinschaft nur bei einzelnen, besonders nahe verbundenen Pythagoreiern vorkam. Vgl. dagegen Epikuros (oder Diokles) bei Laert. Diog. X, 11 und Timaios bei Laert. Diog. VIII, 1, 10. Der Anlaß zu der Meinung, als ob die Pythagoreier überhaupt in Gütergemeinschaft gelebt hätten, ist neben dem Vorgange des platonischen Staates in der dem Pythagoras zugeschriebenen Äußerung κοινά τὰ τῶν φίλων zu suchen. Vgl. Timaios, Frgm. 77 (Suid. s. v., Laert. Diog. VIII, 1, 10). Dieser Spruch war freilich keineswegs nur den Pythagoreiern eigentümlich.

<sup>2)</sup> Zeller I5, 485ff.

<sup>3)</sup> Aristot. Metaph. I, 5, p. 985 b, v. 23 ff.: ἐν δὲ τούτοις και πρὸ τούτων οἱ καλούμενοι Πυθαγόρειοι τῶν μαθημάτων ἀψάμενοι πρῶτοι ταῦτα προήγαγον καὶ ἐντραφέντες ἐν αὐτοῖς τὰς τούτων ἀρχὰς τῶν ὅντων ἀρχὰς ψήθησαν εἶναι πάντων. ἐπεὶ δὲ τούτων οἱ ἀριθμοὶ φύσει πρῶτοι, ἐν τοῖς ἀριθμοῖς ἐδάκουν θεωρεῖν ὑμοιώματα πολλὰ τοῖς οὖσι καὶ γιγνομένοις, μᾶλλον ἢ ἐν πυρὶ καὶ γῆ καὶ ΰσατι κτὶ. I, 5, p. 986 b, v. 5 ff.; v. 15 ff.; 987 a, v. 14 ff.; I, 6, p. 987 b, v. 27 ff.; I, 8, p. 990 b, v. 21; XIII, 6, p. 1080 b, v. 16 ff.; XIV, 3, p. 1090 a, v. 20 ff. u. s. w. Weiteres bei Zeller I<sup>5</sup>, 342 ff.

Erkenntnis der einfachen arithmetischen Verhältnisse, aus welchen die musikalische Harmonie entspringt. In dem Einklange der Töne sahen sie das allgemeine Gesetz der Verknüpfung oder Harmonie der ursprünglichen Gegensätze in allen Dingen, des Begrenzten und Unbegrenzten, des Ungeraden und Geraden <sup>1</sup>.

Hervorragendes leisteten die Pythagoreier auf dem Gebiete der Astronomie, auf dem sie allen gleichalterigen Forschern weit vorauseilten. Sie betrachteten nicht nur das Weltall als eine Kugel, sondern erklärten auch die einzelnen Gestirne als leuchtende Kugeln, die sich in durchsichtigen Kugelschalen, den Sphären, um das Zentralfeuer bewegen. Auch die Erde galt ihnen als eine um das Zentralfeuer sich bewegende Kugel<sup>2</sup>.

Neben dieser theoretischen Beschäftigung betrieben die Pythagoreier eifrig gymnastische Übungen. Sie gaben sich ferner mit der praktischen Heilkunde ab, die vorzugsweise in Diätetik bestand<sup>3</sup>. Kroton zeichnete sich damals ebenso aus durch die in zahlreichen olympischen Siegen bewiesene gymnastische Ausbildung seiner Bürger, wie durch die Geschicklichkeit seiner Ärzte<sup>4</sup>.

Wie viel von der pythagoreischen Lehre dem Stifter der Schule angehört, läfst sich durch unmittelbare geschichtliche Zeugnisse nicht

<sup>1)</sup> Aristot. Metaph. I, 5, p. 986a, v. 2: τον όλον ουρανόν άρμονίαν εἶναι καὶ ἀριθμόν. v. 15: φαίνονται δὲ καὶ οὖτοι τὸν ἀριθμὸν νομίζοντες ἀρχὴν εἶναι καὶ ὡς ὅλην τοῖς οὖσι καὶ ὡς πάθη τε καὶ ἔξεις, τοῦ δὲ ἀριθμοῦ στοιχεῖα τὸ τε ἄρτιον καὶ τὸ περιττόν, τούτων δὲ τὸ μὲν πεπερασμένον τὸ δὲ ἄπειρον κτλ. Vgl. Strab. X, 468: καθ άρμονίαν τὸν κόσμον συνεστάναι φασί. Weiteres bei Zeller 16, 349 ff.

<sup>2)</sup> Aristot. de coelo II, 293 a, v. 20 ff.; 293 b, v. 18 ff.; Philolaos b. Stob. I, 468. 488; Plut. Numa 11. — Zeller I<sup>5</sup>, 412 ff. Vgl. Gruppe, Die kosmischen Systeme der Griechen, Berlin 1852; M. Sartorius, Die Entwickelung der Astronomie bei den Griechen bis Anaxagoras und Empedokles, Breslau 1883.

Plat. Pol. III, 405 c; Tim. 88 cff.; vgl. Krische, De soc. a Pyth. cond. 40;
 Fr. Lenormant, La Grand Grèce II, 103 sqq.

<sup>4)</sup> Hdt. III, 131: ἐγένετο γὰρ ῶν τοῦτο (Geschichte des Demokedes), ὅτε πρῶτοι μὲν Κροτωνοῖται ὑπτροὶ ἐλέγοντο ἀνὰ τὴν Ἑλλάδα εἶναι, δεὐτεροι δὲ Κυρηναῖοι. Unter den Ärzten erlangte den größten Ruf Demokedes (vgl. S. 511, Anm. 3 und S. 536), ein Zeitgenosse des Pythagoras, unter den olympischen Siegern der Pythagoreier Milon, der sechsmal (von 532-512; Duncker VI⁵, 628) beim Ringen den Preis erhielt und beim siebentenmale einem jüngern Mitbürger, Timasitheos, unterlag. Vgl. Simonides 156, Bergk, PLGr. III⁴, 501; Diod. XII, 9; Paus. VI, 14, 2; Strab. VI, 263. Schon Ol. 48 (588) und 49 (584) siegten Krotoniaten im Stadion. Dann folgten krotoniatische Siege Ol. 51. 54. 55. 58 u. s. w. Die Erfolge Milons in Olympia setzten eine Anzahl Krotoniaten in der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts fort. Vgl. H. Förster, Die Sieger in den olympischen Spielen I (Zwickau 1891, Progr.), 7 ff.

mit Sicherheit feststellen. Gut bezeugt ist nur, daß die Lehre von der Seelenwanderung auf Pythagoras selbst zurückgeht <sup>1</sup>, man darf indessen mit großer Wahrscheinlichkeit annehmen, daß er wenigstens die Grundbestimmungen des Systems: daß alles Zahl und Harmonie sei, daß sich durch alles der Gegensatz des Ungeraden und Geraden, des Volkommenern und Unvollkommenern hindurchziehe, in irgendeiner Form ausgesprochen und die damit zusammenhängenden, grundlegenden Erkenntnisse in der Mathematik, Astronomie und Musik gewonnen hat <sup>2</sup>.

Obschon der pythagoreische Bund zunächst sittlich religiöse Zwecke verfolgte und sein Meister in den ältern Quellen wesentlich als kenntnisreicher Lehrer, Reformator der Sitten und Prophet erscheint, so konnte es doch nicht ausbleiben, daß dieser festgeschlossene Club bald auf Rat und Behörden einen mächtigen Einfluß ausübte und allmählich die Herrschaft über die ganze Staatsverwaltung gewann 3. Von Kroton aus verbreitete sich der Ruf und das Ansehen des Pythagoras über ganz Großgriechenland und darüber hinaus. In allen Italioten-Städten hatte der Bund mehr oder weniger zahlreiche Anhänger und Freunde 4.

Allmählich brach sich aber gegen die pythagoreische Genossenschaft, die den Mittelpunkt der aristokratischen Partei bildete und deren Mitglieder wohl auch durch Eitelkeit und Selbstüberhebung Feindschaft im Volke erweckten <sup>5</sup>, eine mächtige Opposition Bahn, die an der damals überall um sich greifenden demokratischen Bewegung einen Rückhalt hatte. An der Spitze der Gegenpartei stand in Kroton ein reicher und vornehmer Mann Namens Kylon, dem nach der natürlich partei-

<sup>1)</sup> Xenophanes bei Diog. Laert. VIII, 36 (vgl. dazu Zeller, Ber. d. Berl. Akad. 1889 II, 985); Hdt. II, 123; IV, 95 (vgl. Zeller a. a. O., S. 992); Ion von Chios bei Diog. Laert. I, 120 (vgl. Zeller a. a. O. 990); Plat. Gorg. 493a; Aristot. de an. I, 3.

<sup>2)</sup> Zeller, Philos. d. Gr. I5, 478ff.

<sup>3)</sup> Nach Plat. Pol. 600 c wirkte Pythagoras nicht als Staatsmann, sondern durch persönlichen Umgang. Über den politischen Einflus des Pythagoras vgl. Dikaiarch, Frgm. 29 (Porphyr. 34); Diod. XII, 9; über den des Bundes vgl. Aristoxenos, Frgm. 11 (Iamblich. Pyth. 248); Dikaiarch, Frgm. 31 (Porphyr. 88); Polyb. II, 39; Laert. Diog. VIII, 1, 9. Vgl. die Bemerkungen Grotes, Gesch. Gr. II<sup>2</sup>, 624 ff.

<sup>4)</sup> Alkidamas bei Aristot. Rhet. II, 23 (p. 1398b): Ἰταλιῶται Πυθαγόραν (ἐτίμησαν); Aristoxenos sagte nach Porphyr. 22: προσῆλθον δ' αὐτῷ καὶ Λευκανοί καὶ Μεσσάπιοι καὶ Πευκέτιοι καὶ Ῥωμαῖοι. In Rom war nicht lange vorher dem Pythagoras als dem Weisesten der Hellenen eine Bildsäule errichtet worden. Plin. 34, 6, 26; Plut. Num. 8. Über die Täuschung Plutarchs durch eine untergeschobene Schrift Epicharms vgl. Welcker, Kl. Schrift. I, 350.

<sup>5)</sup> Vgl. Grote, Gesch. Gr. II<sup>2</sup>, 267; Grosser, Gesch. d. Stadt Kroton I, 29.

ischen Überlieferung der Pythagoreier die Genossenschaft die nachgesuchte Aufnahme wegen seines schlechten Charakters verweigert haben soll <sup>1</sup>. Pythagoras sah sich schliefslich infolge der heftigen Anfeindungen der Kyloneier genötigt, Kroton zu verlassen. Er begab sich nach Metapontion, wo er sich bis zu seinem Tode (um 493) aufhielt <sup>2</sup>.

<sup>1)</sup> Die verschiedenen widerspruchsvollen Überlieferungen über den Sturz des Pythagoras und den Untergang des Bundes hat u. a. Zeller I6, 332 ff. zusammengestellt. Die große Mannigfaltigkeit der Nachrichten und ihre Differenzen unter einander sind mit Zeller teilweise dadurch zu erklären, dass die Parteikämpse mit den Pythagoreiern in den großgriechischen Städten sich zu verschiedenen Zeiten wiederholten, und dass man das, was von der Schule oder einem Teile derselben galt, auf Pythagoras selbst übertrug. Außerdem hat die ungewöhnliche Erscheinung des Pythagoras und das eigenartige Wesen seiner Schule wesentlich dazu beigetragen, dass frühzeitig, teilweise unter dem Einfluss der Pythagoreier selbst, eine Menge Legenden in Umlauf kam und die echte Überlieferung verdunkelte. Dass Kylon das Haupt der Gegner war, ist gut bezeugt durch Aristoteles bei Laert. Diog. II, 5, 46 (vgl. VIII, 1, 49) und die Überlieferung der pythagoreischen Schule zur Zeit des Aristoxenos, der von seinem Vater Spintharos, einem Freunde des Archytas (eines Zeitgenossen Platons), vieles über die Pythagoreier hörte. Vgl. Aristoxenos, Frgm. 13-15 bei Müller, Fr. H. Gr. II, 275. Kyloneier hießen noch in späterer Zeit die Gegner der Pythagoreier. Vgl. Aristoxenos, Frgm. 11 (Iamblichos 248); Diod. X, 11, 1 (mittelbar Aristoxenos, vgl S. 760, Anm. 1).

<sup>2)</sup> Sein Aufenthalt und sein Tod in Metapontion ist durch die Übereinstimmung der bessern Quellen wohl bezeugt. Vgl. Aristoxenos, Frgm. 11 (Iamblichos 48), Müller II, 274; Dikaiarchos, Frgm. 31 (Porphyr. 88), Müller II, 245; Iustin. XX, 4 (Timaios); Herakleides in der Epitome des Satyros, Frgm. 6 (Laert. Diog. VIII, 40), Müller III, 169; Cic. de fin. V, 2. Pythagoras in Metapontion auch nach Andron, Frgm. 6, Müller II, 347 (schrieb vor Theopompos). Andere Überlieferungen sind minderwertig und gehören zu den zahlreichen Fabeln über Pythagoras. Nach Plut. Stoic. rep. 37, p. 1051; Athenag. Supplic. 31 und andern späten Autoren wurde er von den Krotoniaten verbrannt, d. h. er kam um, als die Kyloneier über die im Hause Milons versammelten Pythagoreier herfielen und das Haus in Brand steckten. Nach Laert. Diog. VIII, 39 entkam er aus dem Hause, wurde aber auf der Flucht getötet. Auch bessere Quellen bringen wenigstens seine Übersiedelung nach Metapontion mit der Katastrophe im Hause Milons in Zusammenhang. Nach Dikaiarchos, Frgm. 31 und andern, die ihm folgten, befand sich Pythagoras zwar in Kroton, aber nicht im Hause Milons. Er entkam nach Metapontion. Ahnlich Iustin XX, 4 (Timaios). Da es so ziemlich feststand, dass sich bei dieser Katastrophe nur Lysis und Archippos retteten (Aristoxenos, Frgm. 11; Neanthes, Frgm. 18, Müller III, 5; Laert. Diog. VIII, 39 u. s. w.), so konnte der Meister gar nicht unter den Versammelten gewesen sein, was man am einfachsten dadurch erklärte, daß er sich zur Zeit gar nicht in Kroton befand. Nach Neanthes Frgm. 18 (Porphyr. 55), Herakleides Lembos, Epitome des Satyros Frgm. 6 und Nikomachos b. Iamblichos 251 wäre Pythagoras damals in Delos beim greisen Pherekydes gewesen, um ihn zu pflegen und dann zu bestatten. Als er nach seiner

Wann das geschah, lässt sich nicht sicher bestimmen. Zur Zeit des Krieges gegen Sybaris soll er sich aber in Kroton befunden haben. Nach einer andern Quelle hätte Kylon an der Spitze des Volkes die Verteilung des eroberten sybaritischen Gebietes und die Einführung demokratischer Staatseinrichtungen gefordert 1. Pythagoras wäre dann also bald nach dem sybaritischen Kriege (im Jahre 511/0) nach Metapontion übergesiedelt. Damit steht die Angabe im Einklange, dass er in Kroton zwanzig Jahre lang gewirkt hätte 2.

Der Gegensatz der pythagoreischen Oligarchie Krotons zu der Herrschaft des Tyrannen Telys in Sybaris trug wesentlich zu dem Ausbruche des verhängnisvollen Krieges zwischen beiden Städten bei. Als der krotoniatische Aristokrat Philippos sich mit der Tochter des Telys verlobte, wurde er von seinen Standesgenossen verbannt. Er ging nach Kyrene und schloss sich dann dem Dorieus an 3. Anderseits gewährten die Krotoniaten einer großen Anzahl vornehmer und

Rückkehr die Seinigen nicht mehr am Leben gefunden, hätte er sich nach Metapontion begeben. Aristoxenos, unsere über die Katastrophe am besten unterrichtete Quelle, berichtet dagegen, dass Pythagoras schon vor derselben nach Metapontion übergesiedelt war und dass sie erst nach seinem Tode stattfand. — Dass Pythagoras vor 470 starb, ergiebt sich aus der Art, wie Herakleitos und Xenophanes bei Laert. Diog. VIII, 6 und 36 über ihn reden. Von den verschiedenen, bis ins Fabelhafte übertriebenen Altersangaben verdient allein die mittelbar durch Ps. Lukian, Makrob. 18 ff. bestätigte des Synkell., p. 469 Beachtung, dass er 75 Jahre alt wurde. Danach würde sein Tod je nach den verschiedenen Ansätzen seiner Ankunft in Kroton in das Jahr 497 oder 493 fallen (Euseb. Vers. Arm. Abr. 1517 = 500; Hieron. A. F. P. R. Abr. 1520 = 497; B. und Epit. Syr. 1521; M. 1519). Letzteres Jahr verdient wohl den Vorzug, doch ist zu beachten, dass die Ansetzung seiner Akme nur auf ungefährer Schätzung beruht. Vgl. Rohde, Rhein. Mus. XXVI (1871), 571; Unger, Ber. d. bayer. Akad. 1883, S. 146 ff.

<sup>1)</sup> Die den Krieg veranlassende Abweisung der sybaritischen Forderung, die Exulanten auszuliefern, erfolgte nach Diod. XII, 9 (wohl nach Ephoros) durch den Einfluß des Pythagoras. Vgl. noch Iamblich. 133. 177 ff. und dazu S. 769, Anm. 2. Über die demokratische Bewegung nach dem sybaritischen Kriege vgl. Apollonios bei Iamblichos 254 ff. Der Bericht geht vielleicht auf Neanthes zurück. Vgl. Duncker, Gesch. des Altert. VI<sup>5</sup>, 643.

<sup>2)</sup> Iustin. XX, 4 (Tîmaios).

<sup>3)</sup> Bei Hdt. V, 44 wird Telys in der sybaritischen Überlieferung βασιλεύς genannt, in der krotoniatischen regarros. Die Krotoniaten betrachteten jedenfalls, worauf auch die Geschichte des Philippos (Hdt. V, 47) hinweist, Telys nicht als legitimen König, sondern als Usurpator. Auch Herakleides Pontikos bei Athen XII, 521 a spricht von ihm als regarros, und bei Diod. XII, 9 (Ephoros) heißt er geradezu δημαγωγός. Telys wird, wie undere Tyrannen, sich βασιλεύς genannt haben.

reicher Sybariten, die auf Veranlassung des Telys verbannt waren, eine Zufluchtsstätte. Die Anwesenheit vieler Exulanten in der feindlichen Nachbarstadt mußte den sybaritischen Herrscher lebhaft beunruhigen. Er verlangte unter Androhung des Krieges die Auslieferung der Verbannten. Da die Forderung, angeblich durch den Einfluss des Pythagoras, abgelehnt wurde 1, so zog Telys im Jahre 511 10 mit einem großen Heere gegen Kroton zu Felde 2. Sein Wahrsager, der Iamide Kallias, sagte einen unglücklichen Ausgang des Krieges voraus und musste deswegen zu den Krotoniaten flüchten 3. Die Prophezeiung erfüllte sich. Die Krotoniaten errangen einen vollständigen Sieg. Dio-

<sup>1)</sup> Diod. XII, 9. Bei Iamblich. Pyth. 133 und 177 ff. finden sich zwei ausführlichere Berichte über die sybaritische Gesandtschaft, die in dieser Angelegenheit nach Kroton kam, und über die Intervention des Pythagoras zugunsten des Exulanten. Der kürzere stammt aus Nikomachos, der mit vielem pomphaften, neu erfundenem Detail aufgeputzte aus Apollonios. Vgl. Rohde, Rhein. Mus. XXVII (1872), 42. Phylarchos, Frgm. 45, Müller I, 347 (Athen. 521b) erzählte, daß dreissig krotoniatische Gesandte in Sybaris ermordet worden wären und leitete daher den Zorn der Hera, der sich in verschiedenen schreckhaften Vorzeichen kundgethan, und den Untergang der Stadt. Auch Herakleides Pontikos bei Athen. XII. 521 e berichtet über den Groll der Hera und die Vorzeichen. Jedoch wäre nach ihm der Zorn der Göttin durch die Ermordung der Anhänger des Telys an den Altären hervorgerufen worden. Eine dritte Version dieser Legende findet sich bei Athen. a. a. O.; Ailian. P. H. III, 43; Steph. Byz. v. Σύβαρις. Aristoteles kannte diese Legende noch nicht oder legte ihr wenigstens keinen Wert bei, denn er sagt Pol. V, 10, p. 1303 a: οίον Τροιζηνίοις 'Αχαιοί συνώχησαν Σύβαριν, είτα πλείους Αχαιοί γενόμενοι έξεβαλον τους Τροιζηνίους (die darauf Poseidania begründeten. Bd. I2. 400, Anm. 3), όθεν τὸ ἄγος συνέβη τοῖς Συβαρίταις. Das άγος bezieht sich natürlich auf die Schuld, welche die Vernichtung von Sybaris als göttliches Strafgericht zur Folge hatte.

<sup>2)</sup> Hdt. V, 44; Diod. XI, 90; XII, 10. Das Heer der Sybariten soll 300 000 Mann stark gewesen sein. Diod. XII, 9; Strab. VI, 263. Was die Chronologie betrifft, so erfolgte die Begründung von Neu-Sybaris nach Diod. XI, 90 und XII, 10 im Archontenjahre des Lysikrates 453/2 nach der Zerstörung von Sybaris υστεφον ετεσιν όχτω πρός τοις πεντήχοντα, was auf das Jahr 511/10 führt. Sybaris bestand nach Ps. Skym. 360: ως έκατον ένεν ίκοντα πρός τοῖς είκοσι (schr. έννέα) Jahre. 199 + 511/0 = 710/9. Über dieses Gründungsdatum vgl. Bd. I2, 398, Anm. 5.

<sup>3)</sup> Hdt. V, 44. Die Krotoniaten erzählten dem Hdt., dass Kallias der einzige Fremde gewesen wäre, der auf ihrer Seite am Kriege gegen Sybaris teilgenommen hätte. Dagegen behaupteten die Sybariten, dass Dorieus (vgl. S. 756, Anm. 5), der damals gerade nach Italien gekommen wäre, sich mit den Krotoniaten auf deren Ansuchen vereinigt und ihnen wirksame Hilfe geleistet hätte. Da der verbannte Krotoniat Philippos, der Schwiegersohn des Telys, sich an dem Unternehmen des Dorieus beteiligte (vgl. S. 768, Anm. 3), so wird die Behauptung der Krotoniaten richtig sein.

doros erzählt wohl nach Ephoros, dass der berühmte Athlet Milon die Krotoniaten angeführt und, im Aufzuge des Herakles kämpfend, das Beste zum Siege beigetragen hätte. Infolge der Niederlage erhoben sich die Sybariten gegen Telys, stürzten den Tyrannen und töteten, wie es heifst, sogar die zu den Altären geflüchteten Anhänger desselben. Die inneren Wirren beschleunigten den Untergang der Stadt. Sie wurde schon nach 70 Tagen eingenommen, ausgeplündert und zerstört 1. Die Krotoniaten vollendeten ihr Zerstörungswerk dadurch, daß sie den Flus Krathis ablenkten und über die Stadt sich ergießen ließen 2. Dem Kallias schenkten sie in ihrem Gebiete ausgedehnte Ländereien, die sich noch zur Zeit Herodots in den Händen von dessen Nachkommen befanden Die Überreste der Sybariten zogen sich nach Skidros und Laos, ihren Pflanzstädten am tyrrhenischen Meere, zurück 3. In der ganzen hellenischen Welt machte die Vernichtung der durch ihren Reichtum und ihre Uppigkeit sprichwörtlich gewordenen Grofsstadt einen tiefen Eindruck. Am meisten wurden die Milesier betroffen, die sich sämtlich zum Zeichen der Trauer das Haupthaar schoren 4. Die Krotoniaten schlugen Siegesmünzen mit dem Dreifuls, dem Wappen ihrer Stadt, auf der Vorder- und dem Stier von Sybaris auf der Rückseite b.

Kroton stand nach dem Falle von Sybaris auf dem Höhepunkte seiner Macht. Indessen zur Bildung eines italiotischen Bundes gegen die vordringenden italischen Stämme kam es nicht. Die Krotoniaten sollen in Üppigkeit verfallen sein <sup>6</sup>, während zugleich heftige Parteikämpfezwischen den Pythagoreiern und Kyloneiern die Stadt erfüllten.

Diod. XII, 9-10; Strab. VI, 263. Über den Sturz des Tyrannen vgl. Herakleides Pont. bei Athen. XII, 521. Die Angabe, daß die Schlacht am Traeisgeschlagen wurde, findet sich nur bei Iamblich. Pyth. 260 (vgl. Nauck z. d. St.) Am Traeis lag später Neu-Sybaris.

<sup>2)</sup> Strab. VI, 263: ἐλόντες γὰρ τῆν πόλιν ἐπήγαγον τὸν ποταμὸν καὶ κατέκλυσαν. An dem alten, trockenen Fluſsbett (παρὰ τὸν ξηρὸν Κρᾶθιν) lag später ein Heiligtum der krathischen Athena, dessen Errichtung die Sybariten dem Dorieus meschrieben. Hdt. V, 45. Daſs gegenwärtig noch das alte Fluſsbett (ein Crati vecchio genanntes Thal) und die Stelle, wo der Krathis abgelenkt wurde, erkennbar ist, hat Cavallari nachgewiesen. Vgl. Notizie degli scavi di antichità comunicalla R. Accad. dei Lincei etc. 1879 (Roma 1880), 49 sqq.; Tav. V mit der Karte der Gegend.

<sup>3)</sup> Hdt. VI, 21; Strab. VI, 253. 263; Diod. XI, 90; XII, 10.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 21. Vgl. Bd. I2, 400, Anm. 4.

Catal. of the Greek coins in the Brit. Mus. Italy 357; Zeitsch. f. Numism-VII (1881), 308.

<sup>6)</sup> Timaios 82, Müller I, 212 (Athen. XII, 522).

Auch nach dem Fortgange des Meisters behaupteten sich erstere unter mancherlei Wechselfällen und nach vorübergehender Vertreibung durch den Tyrannen Kleinias im Besitze der Regierungsgewalt , bis sie um 450 einem rücksichtslosen Anfalle ihrer Gegner unterlagen. Während eine Anzahl Pythagoreier zu einer Beratung im Hause Milons versammelt war, fielen die Kyloneier über sie her und steckten das Gebäude in Brand. Von den vierzig Versammelten entkamen nur die Tarantiner Lysis und Archippos. Andere Pythagoreier wurden einzeln in der Stadt getötet. Lysis wanderte nach Hellas aus, wo er sich zuletzt in Theben niederließ und als Greis den jangen Epameinondas unterrichtete 3.

Der Aufstand in Kroton gab das Signal zu einer allgemeinen Verfolgung der Pythagoreier. Auch in andern großgriechischen Städten brannte man ihre Versammlungshäuser nieder und tötete oder vertrieb

Dionys. Hal. XIX, 6. Vgl. Grosser, Gesch. d. Stadt Kroton I, 47; Unger, Ber. der bayer. Akad. 1883, S. 165.

<sup>2)</sup> Aristoxenos, Frgm. 11 (Iamblich. 248).

<sup>3)</sup> Aristoxenos, Frgm. 11 (Iamblich. 248); vierzig Versammelte: Dikaiarch. Frgm. 31 (Porphyr. 88); Laert. Diog. VIII, 30. Nach Hermippos, Frgm. 23 (Laert. Diog. VIII, 40) wurden 35 verbrannt und zwar in Taras, ein in diesem Fragment nicht allein stehender Irrtum. Bei Iustin XX, 4 heißt es: In quo tumultu sexaginta ferme periere, doch ist gewiss statt LX zu lesen XL. Vgl. über das Ereignis noch S. 767, Anm. 2. Lysis, Lehrer des Epameinondas: Aristoxenos a. a. O. und danach mittelbar Diod. X, 11, 2; Neanthes, Frgm. 18, Müller III, 5 (Porphyr. 55); Plut. Sokr. Daim. 13, p. 582; Paus. IX, 13, 1. Lysis und Archippos waren die Jüngsten unter den Versammelten. Als ersterer den Epameinondas unterrichtete, war er ein Greis, während sein Schüler noch nicht das Ephebenalter erreicht hatte. Nepos, Epam. 2. Epameinondas, der bei Mantineia im Jahre 362 noch rüstig mitkämpfte, wurde schwerlich vor 420 geboren, obwohl Unger, Ber. d. bayer. Akad. 1883, S. 167 seine Geburt um etwa ein Jahrzehnt früher ansetzt. Denn die Angabe bei Paus. IX, 13, 2, dass er als Gesandter seine Vaterstadt beim Abschlusse des antalkidischen Friedens vertrat, bezieht sich, wie die chronologische Folge bei Paus. selbst und das Verhalten des Epameinondas bei dieser Gelegenheit zeigt (vgl. Plut. Ages 27; Xen. Hell. VI, 3, 19), auf die Erneuerung des Friedens im Jahre 371. Nach Plut. de lat. viv. 4. 5, p. 1129 wäre er bei der Befreiung Thebens vierzig Jahre alt gewesen. Vgl. Zeller I5, 335 Anm. Von Lysis wurde er kaum vor 405 unterrichtet, und dieser kann nicht vor 475 geboren sein, wenn man auch auf Plut. Sokr. Daim. 8, 13, p. 580 und 582 wenig geben mag, wonach er erst kurz vor der Befreiung Thebens gestorben wäre. Die Katastrophe erfolgte demnach erst um die Mitte des 5. Jahrhunderts, während sie Unger a. a. O. noch vor 461 ansetzt. Duncker, Geschichte des Altertums VI, 643 bemerkt richtig, dass Aristophanes in den Wolken offenbar die Verfolgung der Pythagoreier im Sinne hat, wenn Strepsiades das Grübelhaus des Sokrates in Brand stecken will. Das Ereignis blieb offenbar lange in frischer Erinnerung.

die Mitglieder des Bundes 1. Da zu demselben überall gerade die vornehmsten Männer gehörten, so handelte es sich zugleich um den Sturz der Aristokratieen. Längere Zeit hatten die Städte unter schweren Wirren zu leiden, bis endlich die Achaier sich ihrer Pflanzstädte annahmen und einen Ausgleich herbeiführten. Die Überreste der Pythagoreier, die sich in Rhegion gesammelt hatten, durften nach dem Vergleiche zurückkehren 2.

## d.

Gleichzeitig mit dem Pythagoreismus entwickelte sich im Gegensatze zu ihm in Hyele der andere Zweig der Philosophie des hellenischen Westens. Die eleatische Lehre wurzelte ebenfalls in dem ionischen Kleinasien; es erreichte in ihr die auf den substantiellen Grund der Dinge gerichtete Forschung den Höhepunkt. Ihr Begründer Xenophanes stammte aus Kolophon und war einer glaubwürdigen Nachricht zufolge ein Schüler Anaximanders 3. Im Alter von fünfundzwanzig Jahren verließ er seine von dem Meder bedrängte Heimat und wanderte um 540 nach dem Westen aus 4. Nachdem er sich an verschiedenen Orten aufgehalten hatte, ließ er sich in Hyele nieder, dessen Begründung er in zweitausend Hexametern besang 5. Aus seiner eigenen Angabe, daß er schon siebenundsechzig Jahre im hellenischen Lande umherwandere, geht hervor, daß er über zweiundneunzig Jahre alt wurde 6. Er lebte noch zur Zeit des syrakusanischen Fürsten Hieron, obwohl er sich schwerlich an dem Hofe desselben aufgehalten hat 7. Von seinen

Polyb. II, 39 (nach Timaios, vgl. Rhein. Mus. XXXVII, 162); Plut. Sokt. Daim. 13; Nikomachos. b. Iamblichos 252. Vgl. auch Aristoxenos, Frgm. 11 und Näheres bei Unger a. a. O. 170.

<sup>2)</sup> Aristoxenos Frgm. 11, Polyb. II, 39; Plut. Daim. Sokr. 13; Apollon. Pyth. 263 ff. Vgl. Unger a. a. O. 179, der sich eingehend über die weitern Geschicke der Pythagoreier verbreitet.

<sup>3)</sup> Theophrastos bei Laert. Diog. IX, 21. N\u00e4heres namentlich bei Zeller, Philos. d. Gr. I\u00e3, 521 ff.; Neuere Litteratur bei \u00fcberweg, Grundr. d. Gesch. d. Philos. I, \u00e8 17.

Xenophanes bei Athen. II, 54 e und bei Laert. Diog. IX, 18. Vgl. Bergk, PLGr. II<sup>4</sup>, 115, 7.

<sup>5)</sup> Laert. Diog. IX, 20. Apollodoros berechnete danach seine dzuj auf Ol. 60 (540/36); und setzte in üblicher Weise seine Geburt vierzig Jahre früher an. Euseb. Vers. Arm. Abr. 1479 = 538; Hieron. P. Abr. 1476 = 541; A. F. Abr. 1477; Schoene Abr. 1483; Diels, Rhein. Mus. XXXI (1876), 23. Vgl. jedoch Unger, Apollodor über Xenophanes, Philol. XLIII (1884), 209 ff.

<sup>6)</sup> Laert. Diog. IX, 18.

<sup>7)</sup> Timaios b. Clem. Strom. I, 301 nennt ihn einen Zeitgenossen des Hieron und Epicharmos.

Dichtungen, die er auf seinen Reisen selbst vorfrug, sind nur Fragmente der Elegieen und des in epischem Versmaße verfaßten philosophischen Lehrgedichtes erhalten <sup>1</sup>.

Xenophanes sprach die Lehre der von ihm ausgehenden philosophischen Richtung zunächst in theologischer Form aus. Sein ihn beherrschender Grundgedanke war die Idee der einheitlichen, die Welt beherrschenden Gottheit. In diesem Gedanken berührte er sich mit den Orphikern 2, aber er trat in Gegensatz zu ihrem Mysticismus und ihrer phantastischen Kosmogonie. Ebenso wie er den Pythagoras und dessen Lehre von der Seelenwanderung scharf bekämpfte 3, verwarf er die Fabeln Homers und Hesiods, weil sie die Unvollkommenheiten der menschlichen Natur auf die Götter übertrügen. Das Unsittliche, das diese ihnen zuschrieben, überhaupt alle Beschränktheit, wäre ihrer unwürdig. "Es giebt nur eine Gottheit, die den Sterblichen weder an Gestalt, noch an Geist gleicht 4. Sie ist ganz Auge, ganz Ohr, ganz Gedanke und lenkt alles mühelos durch ihr Denken", sie ist ungeworden, ewig, unbewegt und unveränderlich 5. Diesen einen Gott identifizierte Xenophanes mit dem immanenten Grunde und der Substanz der Welt,

Fragmente der Elegieen bei Bergk, PLGr. II<sup>4</sup>, 110ff. Fragmente des Lehrgedichtes bei Karsten, Philos. vet. oper. reliquiae I, 1; Mullach, Frgm. Philos. Gr. I, 99 ff 259 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 366.

Frgm. 18 (Laert. Diog. VIII, 36) und dazu Zeller, Ber. d. Berl. Akad. 1889 II, 985.

<sup>4)</sup> Frgm. 7 (Sext. Emp. Math. IX, 193; I, 289): πάντα θεοῖς ἀνέθηκαν "Ομηφός θ' Ἡσίσδός τε | ὅσσα παφ' ἀνθφώποισιν ὀνείδεα και ψόγος ἐστίν | . . . κλέπτειν μοιχεύειν τε καὶ ἀλλήλους ἀπατεύειν. Vgl. Aristot. Rhet. II, 23, p. 1399 b. 1400 b. Jeder stellt sich so die Götter vor, wie er selbst ist, der Neger schwarz und plattnasig, der Thraker blauäugig und rothaarig u. s. w. Frgm. 5 und 6 (Clem. Strom. V, 601; VII, 701 b; Euseb. Praep. ev. XIII, 13, 36). Frgm. 1 (Clem. Strom. V, 601 c): εἶς θεὸς ἔν τε θεοῖσι καὶ ἀνθρώποισι μέγιστος | οὕτε θέμας θνητοῖσιν ὁμοίτος οὕτε νόημα.

<sup>5)</sup> Frgm. 2 (Sext. Emp. Math. IX, 144; vgl. Laert. Diog. IX, 19): οὐλος ὁρς οὐλος ὁὲ νοεῖ οὐλος ὁὲ τ' ἀπονει. Frgm. 3 (Simpl. Phys. 6 a): ἀλλ' ἀπάνευθε πόνοιο νόου φρενὶ πάντα πραθαίνει. Vgl. im allgemeinen H. Gilow, Über das Verhültnis der griechischen Philosophen zur griechischen Volksreligion, Oldenburg 1876; Kern, Unters. über die Philos. des X., Stettin 1877. — J. Freudenthal, Über die Theologie des Xenophanes (Breslau 1886) und Archiv. f. Gesch. d. Philos. I, 322 ff. sucht nachzuweisen, daß Xenophanes trotz seines Widerspruches gegen den griechischen Volksglauben doch die Vielheit der Götter nicht geleugnet, sondern neben der einen das Universum durchwaltenden Gotteskraft eine Mehrheit von ewigen Einzelwesen angenommen habe, die als Teile der einen Gottheit kleinere Kreise der Welt beherrschen. Dagegen Zeller, Deutsche Litteraturzeit. 1886, Nr. 45, S. 1595 und Philos. d. Gr. 15 530 ff.

ohne ihn jedoch dem Seienden schlechthin gleichzusetzen. Darum brauchte er auch noch nicht die Realität des Vielen, Veränderlichen und Vergänglichen neben dem Einen zu bestreiten 1. Ebenso wenig unterschied er bereits die vernünftige Erkenntnis von der täuschenden sinnlichen Wahrnehmung, doch traten bei ihm zum erstenmal als Ergebnis der Spekulation die Grenzen der menschlichen Erkenntnis und die Unzulänglichkeit der menschlichen Vorstellungen ins Bewußstsein. Er hielt eine vollkommene Sicherheit des Wissens, wenngleich es das Richtige treffen könnte, für unmöglich und nahm daher für seine Ansichten nur die Wahrscheinlichkeit in Anspruch 2. Die Gestirne erklärte er als Anhäufungen brennender Dunstmassen, die Erdtiefe und den Luftraum betrachtete er als unbegrenzt und für die Menschen unmeßbar 3.

Metaphysisch wurde die Lehre des Xenophanes weiter ausgebildet von seinem bedeutend jüngern Zeitgenossen Parmenides aus Hyele 4. Wie sein Lehrer stellte er seine philosophischen Anschauungen in einem Lehrgedichte dar 5. Er faßte den Einheitsbegriff schärfer und entwickelte die Lehre von der Einheit Gottes und der Weltsubstanz zu der von der Einheit des Seienden überhaupt. Alles, was ist, ist seinem Wesen nach dasselbe; nur das Seiende ist, das Nichtseiende kann weder sein noch gedacht werden 6. Da es außer dem Seienden nichts giebt, so ist auch das Denken von dem Seienden nicht verschieden, und alles Denken ist Denken des Seienden 7. Das Seiende kann weder werden, noch vergehen, es ist eine stetige, durchaus gleichartige und nach allen Seiten hin gleichmäßig ausgedehnte und allen Raum erfüllende Masse, die einer wohlgerundeten Kugel gleicht 8. Nur die Vernunft, welche von dem Vielen und Wechselnden der sinnlichen Erscheinung abstrahiert,

<sup>1)</sup> Zeller a. a. O. 491. 507.

<sup>2)</sup> Frgm. 14 (Sext. Emp. Math. VII, 49. 110; VIII, 326).

<sup>3)</sup> Zeller I5, 539. 544.

<sup>4)</sup> Aristot. Metaph. I<sup>5</sup>, 986 b. Näheres über sein Leben und seine Lehre namentlich bei Zeller, Philos. d. Gr. I<sup>5</sup>, 553 ff.

<sup>5)</sup> Die Fragmente außer bei Karsten und Mullach a. a. O. gesammelt und erläutert von Theod. Vatke, Parmen. Vel. doctrina (Berlin 1864) und H. Stein. Symb. Philol. Bonnen. 763 sqq.

<sup>6)</sup> Parmenides 33 ff. 104 ff.

<sup>7)</sup> Parmenides 94ff.: τωντόν δ' έστλ νοείν τε καὶ οὕνεκέν έστι νόημα. | οὐ γὰς ἄνευ τοῦ ἐόντος ἐν ῷ πεφατισμένον ἐστίν | εύρἤσεις τὸ νοείν · οὐδὲν γὰς ἔστιν ῆ ἔσται | ἄλλο πάρεξ τοῦ ἐόντος.

<sup>8)</sup> Parmenides 97 ff. Den Gedanken eines unräumlichen Seins hat Parmenides noch gar nicht gefaßt. Zeller a. a. O. 564.

vermag das Seiende zu erkennen 1. Parmenides unterschied jedoch die sinnliche Wahrnehmung und die Vernunfterkenntnis nur ihrem Inhalt, nicht auch ihrer Form nach 2. Im zweiten Teile seines Lehrgedichtes stellte er sich auf den Standpunkt der gewöhnlichen Ansicht, als ob die Erscheinungswelt wirklich wäre, und zeigte, wie er sie von diesem Standpunkte aus auffassen würde. Sie könnte nur durch die Annahme zweier Elemente, die dem Seienden und Nichtseienden entsprächen, erklärt werden. Diese beiden Elemente wären das Licht oder das Feuer und die Nacht; jenes erschiene als das Dünne, dieses als das Dichte und Schwere 3. Die Dinge in der Erscheinungswelt sind also aus zwei entgegengesetzten Bestandteilen zusammengesetzt, von denen nur der dem Seienden entsprechende existieren kann. Sie setzen überall das Sein des Nichtseienden voraus und haben mithin in ihrem Unterschiede von dem wahren Sein auf Realität keinen Anspruch 4.

Die Lehre der Eleaten brach grundsätzlich mit der naiv sinnlichen Auffassung des Volkes von Gott und Welt. Sie bezeichnete einen gewaltigen Fortschritt in der intellektuellen Erkenntnis.

e.

Um die Zeit, als sich bei den Westgriechen auf dem Boden der religiösen und naturphilosophischen Bildung des Mutterlandes eine eigene Spekulation und Wissenschaft entwickelte, thaten die Italioten und bald darauf auch die Sikelioten einen wichtigen Schritt zur Hebung ihrer wirtschaftlichen Selbständigkeit. In der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts begannen die großgriechischen Städte eigene Münzen zu prägen 5, während in der ältern Zeit nur mutterländisches Geld, teil-

<sup>1)</sup> Parmenides 34 ff. 52 ff.

<sup>2)</sup> Zeller a. a. O. 566.

<sup>3)</sup> Parmenides 116ff.

<sup>4)</sup> Zeller a. a. O. 583 f.

<sup>5)</sup> Die Italioten begannen etwas früher als die Sikelioten zu prägen (Gardner, Sicilian Studies, Num. Chron. XVI [1876], 1sqq.; Head, Historia numorum, p. XLIX sqq. und 61 sqq.) und zwar bereits einige Zeit vor der Zerstörung von Siris und Sybaris, wie die siritischen (Bd. I², S. 412, Anm. 3) und altsybaritischen Münzen (Bd. I², S. 399, Anm. 3) beweisen. Ferner hat man in den großgriechischen Städten frühzeitig fremde Münzen überprägt. Unter den überprägten Münzen finden sich die ältesten Münztypen von Korinthos, wo man um die Zeit des Periandros (Bd. I², S. 499, Anm. 1) zu prägen begann. J. Friedländer, Zeitschr. f. Numism. V (1877), 329. Fr. Lenormant, La Grande Grèce II, 76 und 97 ff. erblickt in den incusen Münzen Krotons eine Schöpfung des Pythagoras und meint, daß durch ihn der Dreifuß auf die krotoniatischen Münzen gekommen sei. Allerdings wurde Pythagoras in den Fabeln, welche sich an seine Person knüpften,

weise überprägt, im Umlaufe war. Bei der Wichtigkeit ihrer Handelsbeziehungen zu Korinthos, schlossen sich die achaeischen Städte: Metapontion, Siris, Sybaris, Kroton, Kaulonia und ihre Pflanzstädte am tyrrhenischen Meere, ferner zunächst auch Taras an den korinthischen Silberstater an, der im westgriechischen Handelsverkehr bereits viel im Umlaufe und mit dem Didrachmon der attisch-euboeischen Währung identisch war <sup>1</sup>. Durchschnittlich blieb dieser Stater bei den Italioten etwas unter dem normalen Gewicht zurück <sup>2</sup>. Um 500 sagten sich die Tarantiner vom achaeischen Münzsystem los und teilten den Silberstater, der bei ihnen νοῦμμος (νόμος) hieſs <sup>3</sup>, wie die Athener in zwei Drachmen ein <sup>4</sup>. Der tarantinische Obolos entsprach an Wert ungefähr der italischen Kupferlitra <sup>5</sup> und wurde wahrscheinlich als Äquivalent dafür genommen. Denn die Teilstücke des Obolos wurden nach der italischen Einteilung der Litra geprägt und die Drittel und Viertel durch vier, resp. drei Kügelchen bezeichnet <sup>6</sup>.

In Sieilien begann die Münzprägung im ganzen etwas später als in den großgriechischen Städten 7. Die chalkidischen Städte Zankle,

auch mit Apollon in Verbindung gebracht (Zeller, Philos. d. Gr. 1<sup>5</sup>, S. 311, Anm. 4), aber der delphische Gott nahm an und für sich im Kultus der Krotoniaten eine hervorragende Stelle ein. Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 401, Anm. 3. Wenn Aristoxenos 10, Müller II, 274 (Laert. Diog. VIII, 1, 14) von Pythagoras sagte: πρῶτων είς τοὺς Ἑλληνας μέτρα καὶ σταθμά εἰσηγήσεαθαι, so ist die Angabe, wörtlich genommen, falsch, und von Münzen ist gar nicht die Rede. Gegen die Hypothese Lenormants mit Recht Ad. Holm, Gr. Gesch. II, 478, der auch eine Übersicht über die Entwickelung des westgriechischen Münzwesens bietet. Im Gegensatze zu den achaeischen Städten hat Lokroi erst um die Mitte des 4. Jahrhunderts zu prägen begonnen. Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, S. 405, Anm. 3. Über die Münzen der genannten achaeischen Städte vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 411, 1; 412, 3; 399, 3; 401, 3; über die von Poseidania und Taras: Bd. I<sup>2</sup>, 400, 3 und 406, 1.

Vgl. Bd. P., S. 498.

<sup>2)</sup> Das Maximalgewicht von 8,29 Gr. bei einer Münne von Kaulonia. Poole, Catal. of the Gr. coins in the Brit. Mus. Italy 336, 10. Es führen jedoch einzelne Teilstücke bis auf 8,40 Gr. Mommsen, Röm. Müntwesen 107 (Trad. Blacas I, 149) betrachtet 8,23 Gr. als effektives Normalgewicht.

Aristoteles b. Pollux IX, 80; CIGr. III, 5774. Vgl. Fr. Hultsch, Gr. und röm. Metrologie 675. 661, Ann. 2.

<sup>4)</sup> L. Sambon, Sur les mounaies de la presqu'ile italique depuis leur origine etc. (Noapel 1870) 264 ff. 274 ff. 318 ff. 324; Mommsen , Röm. Münzw. 106 (Trad. Blacas I, 148); Fr. Hultsch, Gr. und röm. Metrol., 2. Bearh. (1883), 674; Head, Historia numerum, p. 44. Über die Deittelung des Staters bei den Korinthiern vgl. Bd. P. S. 488.

<sup>8)</sup> Vgl. Bil. P. S. 431, Ann. 6.

<sup>6)</sup> Sambon a. a. O. 238 ff.; Mommsen, Elim. Minuw. 101 ff. (Tend. Bilanas I, 140 ff.)

<sup>7)</sup> Die Altesten Milnzen der Sikelfoten stammen aus dem Ende des 6. Juhr-

Naxos, Himera, Rhegion und Kyme schlossen sich zunächst dem reduzierten aeginetischen Fuße an, dem das für die Vermittelung des Verkehrs zwischen dem Mutterlande und dem westlichen Kolonialgebiete so wichtige Korkyra folgte 1. In Syrakusai und den andern Städten prägte man von vorneherein nach der mit der korinthischen so nahe verwandten euboeisch attischen Währung 2. Es erklärt sich das durch die regen Handelsbeziehungen zu Athen. Aus Sicilien importierten die Athener Getreide und Rohprodukte, wofür attische Industrieerzeugnisse, namentlich Vasen, und attisches Silber, nach Sicilien kamen 3. Man nahm das attische Silbergeld, an das man sich gewöhnt hatte, um so lieber zum Muster, als es sich durch Feinheit von Schrot und Korn empfahl. Unter dem Einflusse von Syrakusai und Akragas gingen dann zwischen 490 und 480 auch Naxos, Himera und Kyme zur attischen Währung über. In Zankle und Rhegion führte sie Anaxilas ein. Kyme und Neopolis nahmen freilich bald den phokaeischen Münzfuß Hyeles an, der anfänglich auch in Poseidania, das dann zur achaeischen Währung übertrat, Geltung hatte 4.

Bei dem lebhaften Handel der Sikelioten mit den Latinern, die das Öl und die Industrieprodukte jener namentlich mit Kupfer und

hunderts. Über die verschiedenen Münzperioden, deren erste etwa mit der Regierung Gelons abschließt, vgl. P. Gardner, Num. Chron. XVI (1876), 1 ff.; Head, Hist. numorum, p. 99 sqq. Über die syrakusanische Münzgeschichte vgl. Barclay V. Head, On the chronological sequence of the coins of Syracuse, Num. Chron. XIV, 1876 (auch Separatdruck). Vgl. auch Arthur J. Evans, Syracusan "Medaillions" and their engravers etc. London 1892.

<sup>1)</sup> Dass die ältesten Drachmen dieser Städte im Gewicht von 5,50 bis 6,01 Gr. und die entsprechenden Obolen von 0,88 bis 1,02 Gr. auf den reduzierten aiginetischen Fuss zurückzuführen sind, hat J. Friedländer, Zeitschr. f. Numism. IX (1882), 99 ff. gegen Imhoof-Blumer, Monatsb. Berl. Akad. 1881 (Berlin 1882), 656 ff. nachgewiesen. Vgl. auch Head, Hist. numorum, p. XLIX und p. 99 sqq. Diese Drachmen entsprachen einem halben aeginetischen Silberstater, dessen Gewicht zwischen 11,66 und 12,57 Gr. schwankte (Bd. I², S. 497), und hatten zugleich den ungefähren Wert von zwei korinthischen Drittelstateren. Vgl. Bd. I², 498.

Mommsen, Röm. Münzw. 68. 77 (Trad. Blacas I, 92. 102); Barelay V. Head, Coins of Syracuse repr. from the Numism. Chron. XIV (1874), 80 ff.

<sup>3)</sup> H. Droysen, Athen und der Westen vor der sicilischen Expedition (Berlin 1882) 48 ff. Es sind alte attische Tetradrachmen in Sicilien gefunden worden. Vgl. Sallet, Zeitschr. f. Numism. IV (1877), 334; V (1878), 103. Vgl. noch Reg. Stuart Poole, Athenian coin. engravers in Italy, Num. Chron. III (1883), 269 sqq. Sicilien selbst hat kein Silber, und doch wurde zunächst nur Silbergeld geprägt. Man brauchte also das laurische Silber Attikas.

<sup>4)</sup> J. Friedländer, Zeitschr. f. Numism. IX (1882), 104 ff.; Head, Hist. numorum, p. LIII und p. 67. 73; Ad. Holm, Gr. Gesch. II, 480.

Sklaven bezahlten, kam es zu einer Ausgleichung des sieilisch-attischen und des latinischen Münz-, Mass- und Gewichtssystems 1. Man vereinigte die attische Silberwährung in der Weise mit dem italischen Kupferpfunde, dass man das Wertverhältnis von Kupfer und Silber auf 250:1 bestimmte und die Werte der Kupferwährung in ein festes Verhältnis zur Silbermünze setzte. Eine sicilische Litra Kupfer im Gewichte von 50 attischen Drachmen oder einer halben Mine (gleich zwei Dritteln eines römischen Pfundes) hatte daher einen Wert von 16 Drachme Silber, oder ein Didrachmon (Stater) war im Wert gleich 500 Drachmen Kupfer, d. h. gleich 10 Litren 1. Demgemäß wurde das Didrachmon in 10 Obolen geteilt, so dass der Obolos gleich einer Litra Kupfer war 5. Dieser Litra-Obolos im Normalgewichte von 0.87 Gr. war lange Zeit hindurch die gewöhnliche kleine Silbermünze und wurde schlechtweg vouos oder votunos (numus, nummus) genannt . Entsprechend der italischen Einteilung des Kupferpfundes in Zwölftel prägte man im 5. und 4. Jahrhundert in Syrakusai einen Trias (drei Unzen; quadrans), einen Tetras (vier Unzen; triens), ein Pentonkion (fünf Unzen; quincunx) und das doppelte Pentonkion, das gleich einem attischen Obolos war 5. In andern Sikelioten-Städten kommt auch das Hemilitron (semis) und der Hexas (zwei Unzen; sextans) vor

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. It, S. 431.

<sup>2)</sup> Aristoteles bei Poll. IV, 174; vgl. IX, 80. 89. Vgl. Mommsen, Röm. Münzw. 80 (Trad. Blacas I, 106); Brandis, Münz-, Maß- und Gewichtssystem Vorderasiens 274 ff.; Head, Coins of Syracuse a. a. O. 12 ff.; W. Deecke, Etruskische Forschungen II (Stuttgart 1876), 73 ff.; Fr. Hultsch, Griech. und röm. Metrolog., 2. Bearb. (1883), 659 ff.; Imboof-Blumer, Monnaies greeques 10 sqq.; Head, Hist. numorum, p. LV.

<sup>3)</sup> Aristoteles bei Pollux IV, 174: ér d' l'acquiur nolureiq quair és el Eur-luiteu, rois air din galencis étéreu unhoieu, roir de éva orgaleur, rois de apris regièrea, rois de ét jullançou, roir de épolir léngeur, roir de Koglediou aranige devalurgeur, ira déca épolires dévareu.

<sup>4)</sup> Aristoteles bei Poll. IX, 87; vgl. Mommsen, Röm Münzwesen 81 (Trad. Blacas I, 108 sqq.); Gr. und röm. Metrol., 2. Bearh. (1883), 696; Litra-Obolen im Gewicht bis zu 0,89 Gr. u. a. im Catal. of the Greek coins in the Brit. Mus. Sicily 151 sqq.

<sup>5)</sup> Das attische Didrachmon = 12 attische Obolen = 10 Litren = 120 Unzen, also 1 attischer Obolos = 10 Unzen. Vgl. Barclay V. Head, Coins of Syracuse 80sqq.

<sup>6)</sup> Z. B. besitzt das British Museum ein leoutinisches Hemilitzon mit sechs Punkten als Wertbezeichnung im Gewichte von 0,378 Gr. [normal 0,435 Gr.] aus der ältesten Münzperiode, dann zwei Pentonkien mit fünf Punkten als Wertbezeichnung zu 0,196 und 0,36 (normal 0,36 Gr.), ferner einen Hexas (mit zwei Punkten) zu 0,078 (normal 0,145 Gr.) und einen himeräischen Hexas zu 0,085 Gr. Weitere Nachweise in Friedländers Repertorium zur antik. Numism. 91 ff.

Die Kupferprägung begann in Sicilien im allgemeinen in der zweiten Münzperiode (479 bis 412) und verbreitete sich von da weiter nach dem Mutterlande, während Goldmünzen erst nach der attischen Expedition geschlagen wurden <sup>1</sup>. Man prägte in Kupfer das Hemilitron, den Tetras, den Trias, den Hexas und die Unkia <sup>2</sup>.

f.

Während sich in Großgriechenland eine heftige Reaktion gegen die pythagoreische Oligarchie Bahn zu brechen begann, bereitete sich auch in Sicilien ein folgenreicher politischer Umschwung vor. Um 505 stürzte in Gela Kleandros, des Pantares Sohn, die Oligarchie und warf sich zum Alleinherrscher auf <sup>3</sup>. Als er nach siebenjähriger

 Die älteste sicher datierbare Kupfermünze ist um 475 anzusetzen. Imhoof-Blumer, Monnaies Grecques 10, Nr. 39. Über die Goldprägung vgl. Head, Numism. Chron. XVI (1876), 278 ff.

2) Vgl. z. B. den Catal. of the Gr. coins in the Brit. Mus. Sicily 81. 136. 163. 258. Das normale Gewicht der Litra zu 218 Gr. und der Unze zu 18 Gr. wurde im Laufe der Zeit bei der Münzprägung immer weniger eingehalten, obwohl das Wertverhältnis von Silber und Kupfer bis in die ersten Jahre Hierons II unverändert blieb Vgl. Head, Coins of Syr. 13sqq. Die Kupfermünzen mit Wertbezeichnung weisen außerordentlich starke Reduktionen auf.

3) Hdt. VII, 154. Oligarchie: Aristot. Pol. V, 12, p. 1316a, v. 37. Kleandros gehörte unzweifelhaft auch zur Aristokratie; sein Vater Pantares hatte für einen Sieg ein Weihgeschenk nach Olympia gestiftet. IGA. 512a. Die Chronologie ist nicht genau festzustellen. Nach Hdt. a. a. O. regierte Kleandros sieben Jahre, ebenso viele sein Bruder und Nachfolger Hippokrates. Den Söhnen des Hippokrates entrifs Gelon die Herrschaft. Nach Aristot. Pol. V, 12, p. 1315b, v. 36 dauerte die Tyrannis der Familie Gelons in Syrakusai achtzehn Jahre: Γέλων μὲν γάρ έπτα τυραννεύσας τῷ ἀγθάφ τὸν βίον ἐτελεύτησεν, θέκα δ' Ίέρων, Θρασύβουλος δὲ τῷ ἐνδεκάτφ μηνὶ έξέπεσεν. Nach Diod. XI, 38 starb Gelon nach siebenjähriger Regierung im Archontenjahre des Timosthenes = 478/7, ebenso nach dem Marm. Par. 53, we nur Hieron mit Gelon verwechselt ist. Es soll aber nach Diod. Hieron nicht zehn, sondern elf Jahre und acht Monate regiert haben. Den Tod Hierons erzählt Diod. XI, 66 im Archontenjahre des Lysistratos = 467/6. An dieser Stelle werden ihm aber nur rund elf Regierungsjahre gegeben, und es folgt ihm Thrasybulos mit einjähriger Regierung. Das Todesjahr Hierons ist richtig angegeben, denn er siegte Ol. 78, 1 (468/7) zu Olympia mit dem Viergespann und starb bald darauf, bevor noch das Weihgeschenk, das er für den Sieg stiften wollte, vollendet war. Paus. VIII, 42, 8; VI, 12, 1; Schol. Pind. Ol. 1, 1. Für den Anfang der Regierung Gelons in Syrakusai ist die Angabe maßgebend, daß er sich auf dem infolge des Sieges von Ol. 73, 1 = 488/7 gestifteten Weihgeschenke noch als Geloer bezeichnete. Paus. VI, 9, 4. Folglich wurde Gelon nach 487 Herrscher von Syrakusai. Unzweifelhaft ist die Angabe, das Hieron elf Jahre und acht Monate regiert hätte, eine Angabe, die Unger, Philol. XLI (1882), 134 seiner Berechnung gemäß verändern muß (8 in 2), der runden Zahl des Aristoteles vorRegierung von dem Geloer Sabyllos ermordet wurde, folgte ihm (um 498) sein Bruder Hippokrates, der zahlreiche Söldner anwarb und eine Reihe glücklicher Kriege führte. Er unterwarf nicht nur viele Sikelerstädte, sondern auch die naxische Kolonie Kallipolis, ferner Naxos selbst, sodann Zankle und Leontinoi z. Zankle und vermutlich auch andere Städte ließ er durch einzelne, ihm ergebene Männer regieren zeichnete sich Gelon, des Deinomenes Sohn in hervorragender Weise aus. Seine Familie stammte von der Insel Telos her, hatte an der Begründung Gelas teilgenommen und war im erblichen Besitze der Priesterwürde des Hierophanten im Kultus der Demeter und Kore 4. Gelon war in die Leibwache des Hippokrates eingetreten, wurde aber nach nicht langer Zeit infolge

zuziehen, zumal sie sicherlich auf dem in der Chronologie genauen Timaios beruht. Starb Gelon im Herbst 478, so hätte also Hieron bis zum Frühjahr 466 regiert. Damit wäre alles in Ordnung. Den Sturz seines Nachfolgers Thrasybulos erzählt Diod. XI, 68 im Archontenjahre des Lysanias = 466/5. Dass nach anderthalb Jahren das Weihgeschenk noch nicht vollendet war, darf nicht Wunder nehmen, da es eine große, figurenreiche Erzgruppe war. Da Gelon im achten Jahre seiner Regierung in Syrakusai starb, so wurde er zwischen Herbst 486 und Herbst 485, wahrscheinlich im Sommer 485, Herrscher dieser Stadt. - Nun soll aber nach dem sehr verdorbenen Schol. Pind. Ol. V, 19, wo Timaics citiert wird, Gelon die Stadt Kamarina eingenommen haben, zerit tig Japelov rov Yorosass στρατείαν, er müßte also schon 491/0 Herrscher von Syrakusai geworden sein. Vgl. Hdt. VII, 156. Und ebenso heisst es Paus. VI, 9, 4, dass Gelon im Archontenjahre des Hybrilides Ol. 72, 2 = 491/0 in den Besitz von Syrakusai gelangt wäre. Der Widerspruch mit den andern Angaben ist einfach durch die Annahme zu lösen, daß Gelon 491/0 Herrscher von Gela wurde. Vgl. Böckh, Explie. Pind. 100; Holm, Gesch. Sic. I, 413; W. Richter, De fontibus ad Gelonis Syracusarum tyranni pertinentibus (Göttingen, Diss. 1873), 48sqq.

 Hdt. VII, 154. Unter den Söldnern des Hippokrates befanden sich nach Polyain V, 6 (aus Philistos. vgl. Frgm. 14) auch Sikeler aus Ergetion in der Nachbarschaft von Naxos. Holm, Gesch. Sic. I, 69; Ettore Pais, Atakta (Pisa 1891) 694.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 154.

<sup>3)</sup> Wenigstens erscheint Skythes der "König" von Zankle sein "Verbündeter" in durchaus untergeordneter Stellung. Vgl. Hdt. V1, 23. Vielleicht gehört hierber auch der Pausanias V, 22, 7 erwähnte Tyrann Ainesidemos von Leontinoi. Vgl. Holm I, 198.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 153-154. Über die Verpflanzung des Kultus der Demeter und Kore vom Triopion (Knidos) durch Deinomenes, den Ahnherrn des Geschlechtes und Mitbegründer von Gela (Schol. Pind. Pyth. II, 27; Et. Magn. s. v. Γέλα), und die Bekleidung der Würde des Hierophanten (vgl. S. 355) durch Gelon und Hieron vgl. Pind. Ol. VI, 95 und Schol. Vgl. dazu Ed. Lübbert, Meletemata in Pindarihoes etc., Ind. sehol., Bonn 1886/7. Die bezüglichen Nachrichten in den Pindarien sind durch Didymos aus Timaios vermittelt.

seiner Waffenthaten zum Reiterobersten erhoben. Ein Kamerad Gelons war Ainesidemos, des Pataikos Sohn, vielleicht der Vater des Emmeniden Theron, des nachmaligen Herrschers von Akragas <sup>1</sup>.

Seitdem die in merkantiler und strategischer Hinsicht so wichtige Meerenge in den Machtbereich des Hippokrates gerückt war, geriet er in Gegensatz zu dem Herrn von Rhegion, Anaxilas, des Kretinas Sohn, der dort im Jahre 494 die Oligarchie gestürzt und sich zum Tyrannen aufgeworfen hatte 2. Dieser konnte den sicilischen Brückenkopf der Meerenge, den er zur völligen Beherrschung derselben brauchte, nicht einem mächtigen Rivalen überlassen. Zur Erreichung seiner Absichten bot sich ihm bald eine Gelegenheit dar. Skythes, der dem Hippokrates untergebene "König" von Zankle, lag im Kriege mit den Sikelern, denen er die Kale-Akte an der Nordküste Siciliens zu entreißen trachtete. Auf die Kunde von der Niederlage der Ionier bei Lade erliefs er an sie die Aufforderung zur Begründung einer Pflanzstadt nach Kale-Akte auszuwandern. Viele wohlhabende Samier und eine Anzahl Milesier leisteten der Einladung Folge 3. Als sie im Jahre 493 in Lokroi Epizephyrioi anlangten, war Skythes gerade mit dem zanklaeischen Heerbanne ausgezogen und belagerte eine Sikelerstadt. Diesen Umstand suchte Anaxilas für seine Absichten auf Zankle auszunutzen. Er überredete die Samier, sich Zankles zu bemächtigen. Der Handstreich gelang ohne Mühe 4. Aber die von ihrer Stadt ausgeschlossenen Zanklaier riefen nun den Hippokrates herbei. Dieser erschien alsbald mit einem Heere, liefs den Skythes, weil er die Stadt verloren hätte, gefesselt nach der Sikelerstadt Inykon abführen 5, machte

<sup>1)</sup> Die Identität des Ainesidemos, des Pataikos Sohn, mit dem Vater des Theron von Akragas steht nicht ganz fest, da Pataikos in den Genealogieen Therons (Schol. Pind. Ol. II, 16. 82; Pyth. VI, 4) nicht vorkommt. Vgl. Holm I, 205 und 414. Anderseits wird Ainesidemos bei Hdt. VII, 154 gewiß nur deshalb neben Gelon besonders hervorgehoben, weil er ein bekannter Mann war. Vgl. Aristot. Rhet. I, 12, 30. Auch dürfte Pataikos in die Genealogie Therons an die Stelle des Chalkiopeus, resp. Emmenides, einzufügen sein. Anderseits erwähnt Paus. V, 22, 7 einen Tyrannen Ainesidemos von Leontinoi. Vgl. S. 780, Anm. 3. Vgl. Böckh, Explic. Pind. 116; Plaß, Die Tyrannis I, 307; Duncker VI<sup>a</sup>, 652, 3.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 165; VI, 23; Aristot. Pol. V, 12, p. 1316a, v. 38. Nach Diod. XI, 48 starb Anaxilas im Jahre 476/5 nach achtzehnjähriger Regierung. — Über die messenische Herkunft der Familie des Anaxilas vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 396, Anm. 2.

<sup>3)</sup> S. 554, Anm. 4.

<sup>4)</sup> Hdt. VI, 23; Thuk. VI, 4, 5.

<sup>5)</sup> Skythes entkam aus der Gefangenschaft und begab sich an den persischen Hof, wo er die Gunst des Dareios gewann. Hdt. VI, 23-24.

dann aber eine unerwartete Schwenkung und schloß mit den Samiern einen Vertrag ab. Die Samier behielten Zankle und empfingen als Beuteanteil die Hälfte der in der Stadt befindlichen Habe der Zanklaier, die andere Hälfte und alles zanklaeische Gut auf dem Lande fiel dem Hippokrates zu. Die meisten Zanklaier selbst machte dieser zu Sklaven; dreihundert der Angesehensten übergab er zur Hinrichtung den Samiern, von denen sie jedoch verschont wurden <sup>1</sup>.

Der Vertrag war ein wohlberechneter Schachzug des Hippokrates. Denn wenn er Zankle angegriffen hätte, so würden die Samier unzweifelhaft Anaxilas herbeigerufen haben, dem die Stadt nicht so leicht zu entreißen gewesen wäre, da er die See beherrschte.

Zu Ehren des Anaxilas tauften die Samier Zankle in Messene um, während jener in Rhegion Münzen mit samischen Typen schlagen ließ. Aber nicht lange darauf vertrieb er die Samier und besiedelte Messene mit einer Bevölkerung verschiedener Herkunft<sup>2</sup>. Das dorische

Hdt. VI, 23. Über Nachkommen der alten Zanklaier in Zankle vgl. Paus.
 VI, 2, 10 mit den Bemerkungen Holms Gesch. Sic I, 412.

<sup>2)</sup> Thuk. VI, 4, 6: rous de Laulous Arasikas Phylrwr rigarros of nollo foreρον έχβαλών και την πόλιν αυτός ξυμμίκτων ανθοώπων οίκισας από της έαυτου το άρχαιον πατρίδος (vgl. S. 781, Anm. 2) άντωνόμασε. Hdt. VI, 164 sagt dagegen: der Koer Kadmos, welcher die von seinem Vater Skythes (vgl. über dessen Flucht nach Persien S. 781, Anm. 5) erhaltene Herrschaft über Kos aus Gerechtigkeitsliebe niedergelegt hatte οίχετο ές Σικελίην, ένθα παρά (μετά Bekker) Σαμίων έσχε τε και κατοίκησε πόλιν Ζάγκλην την ές Μεσσήνην μεταβαλούσαν το ούνομα. Danach erfolgte die Umänderung des Namens noch bevor sich Anaxilas der Stadt bemächtigte. Holm, Gesch. Sic. I, 412. Dass das in der That der Fall war, beweisen die Münzen mit den samischen Typen (Vorderseite: Löwenhauptfell; Rückseite: Kalbskopf) und der Legende Messayviwr. Vgl. Catal. of the Greek coins in the Brit. Mus. Sicily 100; A. v. Sallet, Zeitschr. f. Numism. V, 103 ff. Head, Hist. numorum, p. 134. Auf den Münzen unter der Herrschaft des Anaxilas fallen diese Typen fort. Münzen von Rhegion mit samischen Typen aus derselben Zeit im Cat, of the Gr. coins Brit. Mus. Italy 373; Friedländer und Sallet, Das kgl. Münzkabinett in Berlin (2. Aufl. 1877) 184, Nr. 683 ff.; Head a. a. O., p. 92. -Die Geschichte des Kadmos ist unklar. Holm I, 199 bestreitet gegen Siefert, Zankle-Messana (Altona Progr. 1854) die Identität seines Vaters Skythes und des gleichnamigen Herrschers von Zankle, an der E. Curtius II5, 864, 81 festhält. Die Kombination, die E. Curtius daran knüpft, ist verfehlt, aber mancherlei spricht für die Identität. Skythes kehrte von Asien auf einige Zeit nach Sieilien zurück und begab sich dann wieder nach Susa. Hdt. VI, 24. Vielleicht herrschte damals Kadmos in Messene und wurde von Anaxilas vertrieben. Im Jahre 480 war er Vertrauter Gelons, des Gegners des Anaxilas. Hdt. VII, 163. Ein scheinbar eingehender Bericht über die Einnahme Messenes durch Anaxilas findet sich bei Paus. IV, 23, 5ff. Duncker VI5, 662 ff. sucht ihn zu verwerten, ebenso Unger, Rhein. Mus. XXXVII (1882), 183 ff. Allein sehon die ehronologischen Voraussetzungen der Erzählung sind ungeschichtlich, da Anaxilas zum Zeitgenossen des zweiten messenischen Krieges ge-

Element war aber so beträchtlich und nahm so rasch zu, das es schon zur Zeit des Anaxilas das Übergewicht erhielt 1. Anaxilas vereinigte Rhegion und Messana zu einem Staatswesen 2. Er führte in beiden Städten den in Sicilien herrschenden euboeisch-attischen Münzfuss ein.

Für den Handel war diese Maßregel entschieden förderlich <sup>3</sup>. Zum Schutze der Schiffahrt legte dann Anaxilas bei der Einfahrt in die Meerenge von Norden her am Vorgebirge Skyllaion einen Kriegshafen an, welcher den etruskischen Raubschiffen die Durchfahrt versperrte und vor ihnen das sicilische Meer sicherte <sup>4</sup>.

Als Hippokrates Zankle gegen Anaxilas gesichert zu haben glaubte, ging er gegen Syrakusai vor. Die bedeutendste Stadt Siciliens sollte die Hauptstadt seines Reiches werden. Er siegte am Heloros und drang bis Syrakusai vor, wo er am Olympieion ein Lager

macht wird. Von diesem chronologischen Rahmen hängt aber der Inhalt der ganzen Geschichte ab, da in ihr die messenischen Auswanderer die Hauptrolle spielen. Im übrigen sind für die Komposition der Erzählung allerlei Vorgänge aus verschiedenen Zeiten benutzt. Vgl. Hdt. I, 170; VI, 23; Thuk. VI, 4; Diod. XV, 66 und dazu Bd. 1², 580, Anm. 6. Es ist jedoch möglich, dass damals infolge eines Helotenaufstandes (Plat. Nom. III, 698 E; Strab. VIII, 362) viele Messenier auswanderten, die Anaxilas in Zankle ansiedelte.

 Die ältern Münzen unter der Herrschaft des Anaxilas haben noch die Legende Μεσσηνίων, die jüngern Μεσσανίων. Eine Anzahl Messenier siedelte nach dem Helotenaufstande nach Messana über. Diod. XV, 66.

 Mikythos, der nach dem Tode des Anaxilas die Regentschaft führte, nennt sich auf Weihinschriften Pηγūνος καὶ ἀπὸ πορθμοῦ Μεσσήνιος. Vgl. Paus. V, 26, 5; IGA. 532. 533.

<sup>3)</sup> Aristoteles bei Poll. V, 75: 'Αναξίλας δ' Ρηγίνος ούσης της Σικελίας τέως άγόνου λαγών, ό δε είσαγαγών τε και θρέψας, όμου δε και Ολύμπια νικήσας απήνη, τῷ νομίσματι τῷ 'Ρηγίνων ἐνετύπωσεν ἀπήνην καὶ λαγών, Preislied des Simonides auf das siegreiche Gespann (χαίρετ' ἀελλοπόδων θύγατρες ἵππων) bei Aristot. Rhet. III, 2. Vgl. Bergk, PLGr. III4, 390, 7. Bewirtung der Festteilnehmer in Olympia durch Anaxilas (Herakl. Pont.) 25, Müller II, 219; Athen. I, 3 e. Die Münzen des Anaxilas zeigen auf der Vorderseite einen laufenden Hasen und die Inschrift 'Ρηγίνων, bzw. Μεσσηνίων, Μεσσανίων (daneben bisweilen ein A B, wohl 'Αναξίλας Βασιλεύς), auf der Rückseite ein Maultiergespann mit darüber schwebender Nike und ein Blatt oder einen Zweig des Ölbaums. Catal. of the Gr. coins. Brit. Mus. Sicily 100 sqq.; Italy 373 sqq.; Head, Hist. numorum, p. 135. Der Hase auf den Münzen gab zu vielem Spotte Veranlassung und brachte die Rheginer in den Ruf der Feigheit. Phylivos laywis wurde sprichwörtlich. Vgl. Nymphodoros und Xenarchos bei Athen. I, 19; Zenob. IV, 85; V, 83; Apost. X, 41; XV, 24; Suid. v. λαγώς. Über die Einführung des attischen Münzfußes vgl. noch W. Helbig, Jahrb. f. kl. Philol. LXXV (1862), 737 ff.; Ad. Holm I, 200 und S. 777.

<sup>4)</sup> Strab. VI, 257 (Timaios).

aufschlug. Da intervenierten die Korinthier und Korkyraier. Sie vermittelten einen Frieden, in dem Hippokrates sich mit der Abtretung des Gebietes von Kamarina begnügte, wofür er die gefangenen Syrakusaner freigab <sup>1</sup>. Rastlos thätig, begründete er sofort an Stelle der von den Syrakusanern zerstörten Stadt ein neues Kamarina <sup>2</sup>. Bald darauf, wahrscheinlich im Jahre 491, fiel er in einem Kriege gegen die Sikeler bei Hybla <sup>3</sup>.

Sein Tod veranlaste die Geloer zu einer Erhebung gegen seine Söhne Kleandros und Eukleidas. Aber der Reiteroberst Gelon trat als ihr Beschützer auf, führte das Heer herbei und schlug die Aufständischen in einem Treffen. Dann warf er die Maske ab und bemächtigte sich selbst der Herrschaft<sup>4</sup>.

Aus den ersten Jahren der Herrschaft Gelons ist nur sein olympischer Sieg mit dem Viergespann im Jahre 488 bekannt, den er durch Weihgeschenke nach Olympia und durch Münzbilder verherrlichte <sup>5</sup>.

Das Hauptziel seiner Politik war, ebenso wie das des Hippokrates, Syrakusai. Denn diese Stadt war vermöge ihrer vortrefflichen Lage und ihrer reichen Hilfsquellen allein dazu geeignet, die Grundlage für

2) Thuk. und Philistos a. a. O. Vgl J. Schubring Kamarina, Philol. XXXII, 492 und über die Münzen aus dieser Zeit (mit der lindischen Athena auf der

Vorders.) Head, Hist. numorum, p. 112.

4) Hdt. VII, 155.

Hdt. VII, 154; Thuk. VI, 5; Philistos, Buch III, Frgm. 17, Müller I, 187
 (Schol. Pind. Ol. V, 17). In der Schlacht am Heloros zeichnete sich der junge
 Chromios aus. Pind. Nem. IX, 95. Vgl. Leutsch, Pindarische Studien, Philol.
 XIV (1859), 45 ff. Vgl. noch Timaios, Frgm. 84 und 85 (Schol. Pind. Nem. IX,
 95) Hippokrates am Olympieion nach Diod. X, 27 (Timaios).

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 155: πρὸς πόλι "Υβλη στρατευσάμενον ἐπὶ τοὺς Σιχελούς. Das von Hdt. VII, 156 "Megara in Sicilien" genannte hyblaeische Megara kommt hier nicht in Betracht, es handelt sich nur um Hybla ἡ Γελεῶτις (Γελεῶτις, Γερεᾶτις) am Südfuße des Ätna oder um Hybla Heraia westlich von Akrai. Vgl. Ad. Holm I, 68. 70. Über die Chronologie vgl. S. 779, Anm. 3.

<sup>5)</sup> Paus. VI, 9, 2 (vgl. S. 779, Anm. 3). Infolge des Sieges weihte Gelon nach Olympia eine Darstellung des Wagens nebst Gespann, sowie sein eigenes Standbild. Es war ein Werk des Aigineten Glaukias. IGA. 359 = Löwy, Inschr. gr. Bildhauer 28. Auf den Münzen von Gela, Leontinoi und — seitdem Gelon Herr dieser Stadt wurde — von Syrakusai erscheint die Quadriga mit darüber schwebender Nike. Über die Beziehung des Münzbildes der Nike zur Agonistik, vgl. Imhoof-Blumer, Wiener Numism. Zeitschr. III (1871), 24; A. v. Sallet, Zeitschr. f. Numism. I (1873), 228 ff. Bloße Nachahmungen dieses Symbols kommen später auch auf Münzen anderer Städte vor. Vgl. Head, Coins of Syracuse Num. Chron. XIV (1874), 7sqq.; Gardner, Sic. Stud. Num. Chron. XVI (1876), 6sqq.

einen sicilischen Großstaat zu bilden <sup>1</sup>. Die Niederlage am Heloros hatte die Aristokratie der Gamoren erschüttert. In Verbindung mit den hörigen Kyllyriern erhob sich das Stadtvolk und vertrieb die Gamoren, welche nach Kasmenai flüchteten. Gelon nahm sich der Vertriebenen an und zog mit ihnen gegen Syrakusai, wo volle Anarchie herrschte. Der Demos übergab die Stadt ohne Widerstand (etwa im Jahre 485) <sup>2</sup>. Gelon schlug nun seinen Regierungssitz in Syrakusai auf und übergab Gela seinem Bruder Hieron. "Syrakusai war ihm alles und nahm unter seiner Herrschaft sofort einen großen Aufschwung <sup>3</sup>."

Zunächst ließ sich Gelon die Vermehrung der Bevölkerung angelegen sein. Er verfuhr dabei rücksichtslos und despotisch. Eine Empörung der Kamarinaier, die den von ihm als Stadthaupt eingesetzten Karystier Glaukos, einen berühmten Faustkämpfer und Olympioniken, verurteilt und hingerichtet hatten, gab ihm vermutlich einen erwünschten Anlass zum Einschreiten gegen die erst vor kurzem von Hippokrates neu begründete Stadt. Er ließ die Unterstadt von Kamarina zerstören, siedelte alle Kamarinaier nach Syrakusai über und machte sie zu syrakusanischen Bürgern 4. Auch die Hälfte der Geloer verpflanzte Gelon nach Syrakusai. Schlimmer erging es dem hybläischen Megara, wo sich die Aristokratie gegen ihn aufgelehnt hatte. Die Stadt wurde belagert und zur Übergabe gezwungen. Gelon führte die ganze Bevölkerung nach Syrakusai ab, wo er wider ihr Erwarten den Aristokraten Bürgerrecht verlieh, während er das niedere Volk zur Ausfuhr aus Sicilien in die Sklaverei verkaufen liefs. Ebenso verfuhr er mit der chalkidischen Pflanzstadt Euboia. Herodotos sagt, Gelon habe den Demos für die undankbarste Mitbewohnerschaft gehalten 5.

Ad. Holm I, 202. Vgl. noch über Gelon O. A. B. Siefert, Gelon, Tyrann von Gela und Syrakus, Altona, Progr. 1867.

<sup>2)</sup> Hdt. VII, 155; Aristot. Pol. V, 3, p. 1302b, v. 32. Auf den Sturz der Aristokratie bezieht sich vermutlich die Geschichte von den beiden Jünglingen die έν ταῖς ἀρχαῖς ὅντες sich wegen eines Liebeshandels entzweiten und den ganzen Staat in Aufruhr brachten. Aristot. Pol. V, 4, p. 1303b, v. 20. Über die Gamoroi und Hörigen vgl. Bd. I², 389. Über die Chronologie vgl. S. 779, Ann. 3.

Hdt. VII, 156: καὶ ἠσάν οἱ πάντα αἱ Συρήκουσαι· αἱ δὲ παραυτίκα ἀνά τ' ἔδραμον καὶ ἔβλαστον.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 156; Thuk. VI, 5, 3. Über Glaukos vgl. Schol. Aisch. g. Ktes. 189; Bekker, An. Gr. I, 232; Demosth. d. f. leg. 319; Paus. VI, 10, 1—3. 7. Weiteres bei H. Förster, Die Sieger in den olymp. Spielen I (Zwickau 1891 Progr.) S. 10. Vgl. Schubring, Kamarina Philol. XXXIV, 493; A. Schäfer, Jahrb. f. kl. Philol. 1866, 29.

Hdt. VII, 156; Thuk. VI, 4, 2 (die Megarier ἀνέστησαν ἐκ τῆς πόλεως καὶ Buselt, Griechische Geschichte. II. 2. Aufl.

Dem Tyrannen konnte natürlich die Anhäufung einer besitzlosen und begehrlichen, darum unruhigen und Agitationen leicht zugänglichen Masse in der Hauptstadt recht unbequem und gefährlich werden. Infolge der starken Vermehrung der Bevölkerung wurde die Achradina vollständig bebaut, ferner entstand westlich von der Achradina auf dem nördlichen Teile des Plateaus der Tycha genannte Stadtteil. Wahrscheinlich verband Gelon die Insel mit dem Festlande durch den von der Nordspitze der erstern westwärts sich erstreckenden Isthmos, an dem er das Arsenal und die Kasernen der Söldner erbaute. Der Markt wurde von der Insel nach der Ebene am Ausgange des Isthmos verlegt und darum auch der südliche, am kleinen Hafen endigende Teil des Mauerringes der Achradina in einem Bogen bis zum großen Hafen hin erweitert 1.

Zugleich schuf Gelon eine mächtige, aus Trieren bestehende Kriegsflotte, die um so mehr ins Gewicht fiel, als damals erst Anaxilas und die Korkyraier eine größere Anzahl Trieren besaßen, während sonst die Flotten der griechischen Städte meist aus Fünfzigruderern bestanden <sup>2</sup>. Man schätzte die Flotte Gelons um 480 auf 200 Trieren und sein Heer auf mehr als 20000 Hopliten, 2000 Reiter und 6000 Leichtbewaffnete verschiedener Art <sup>3</sup>. Tausende fremder Kriegsmänner, die dem berühmten Fürsten von allen Seiten zuströmten, nahm er in Sold und verlieh ihnen syrakusanisches Bürgerrecht <sup>4</sup>.

Inzwischen hatte Theron des Ainesidemos Sohn, aus der vor-

χώρας 245 Jahre nach der Begründung ihrer Stadt). Vgl. Strab. X, 449; Polyain I, 27, 3. Die Thatsachen beweisen, daß bei Diod. XI, 67, 3 mit Unrecht die πρφότης Gelons gerühmt wird. Timaios rühmte offenbar Gelon im Gegensatze zu den Dionysiern.

Durch die neuern Forschungen zur Topographie und Stadtgeschichte von Syrakusai sind die Ausführungen Schubrings, Achradina Rhein. Mus. XX (1865), 19 ff. in wesentlichen Punkten berichtigt worden. Vgl. darüber Bd. I<sup>2</sup>, S. 388, Anm. 4; S. 389, Anm. 1 und dazu B. Lupus, Die Stadt Syrakus im Altertum (Strafsburg 1887), S. 96 ff.

<sup>2)</sup> Thuk. I, 14, 2: όλιγον τε πρό των Μηθικών και τοῦ Δαρείου Θανάτου, δε μετά Καμβύσην Περσών έβασίλευσε, τριήρεις περί τε Σικελίαν τοῖς τυράννοις ές πλέθος έγένοντο και Κερκυραίοις. Vgl. S. 651. Die sicilischen Tyrannen sind Gelou und Anaxilas, dessen Macht auf der Beherrschung der wichtigsten maritimen Position des Westens beruhte.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 158.

<sup>4)</sup> Nach Diod. XI, 72, 3 (Timaios) bätte Gelon mehr als zehntausend Söldner in die Bürgerschaft aufgenommen. Einer der namhaftesten fremden Kriegshauptleute Gelons war der Mainalier Phormis, der viele Weihgeschenke nach Delphi und Olympia stiftete. Ein von ihm geweihtes Pferd hatte die Inschrift: Φόρμις ἀνέθηκεν | Ἰρκὰς Μαινάλιος, νῦν δὲ Συρακόσιος. Paus. V, 27, 2.

nehmen Familie der Emmeniden, die sich von Thersandros, dem Sohne des Polyneikes, und der Tochter des Adrastos, herleitete <sup>1</sup>, im Jahre 488/7 die Herrschaft über Akragas an sich gerissen <sup>2</sup>. Er trat bald mit Gelon in nähere Verbindung und heiratete eine Tochter des Polyzelos, eines Bruders des syrakusanischen Fürsten, während dieser sich mit Therons Tochter Damarete vermählte <sup>3</sup>. Anderseits verschwägerte sich der mächtigste Gegner Gelons, Anaxilas, mit Terillos, dem Tyrannen von Himera, indem er dessen Tochter Kydippe heiratete <sup>4</sup>. Ein Zusammenstofs zwischen beiden Parteien konnte nicht ausbleiben. Terillos wurde von Theron vertrieben und Himera mit Akragas unter demselben Herrscher vereinigt <sup>5</sup>. Da Terillos und sein Schwiegersohn keine Aussicht hatten, mit ihren eigenen Mitteln allein über Gelon und Theron die Oberhand zu gewinnen, so wandten sie sich an die Karthager.

## g.

In den letzten Jahrzehnten des 6. Jahrhunderts war Karthago, geleitet vom Hause Magos, kräftig auf der Bahn fortgeschritten, auf der sich die Handelsstadt zu einer Großmacht entwickelte. Mago reorganisierte namentlich das Kriegswesen. An Stelle der Bürgerwehr trat ein wesentlich aus Söldnern gebildetes Heer. Nur der Kern desselben bestand fernerhin aus einem Corps von Bürgern und ausgehobenen libyschen Unterthanen 6. Mago vermehrte die Machtmittel und den Umfang des Reiches der Karthager. Seine Söhne Hasdrubal und Hamilkar, vollendeten unter harten Kämpfen die Unterwerfung der

<sup>1)</sup> Vgl. 781, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Theron starb 472/1 nach sechszehnjähriger Regierung. Diod. XI, 53. Die Angabe rührt wohl von Timaios her. Vgl. Unger, Philol. XLI (1882), 133 und Christ, Ber. d. bayer. Akad. 1888 I, 385. Nach Polyain. VI, 51 soll Theron den Bau des Athena-Tempels übernommen und die dafür empfangene Summe zur Löhnung von bereits heimlich in Dienst genommenen Söldnern benutzt haben, an deren Spitze er die Stadt unterworfen hätte. Ahnliches ist von Phalaris überliefert. Vgl. Bd. I², 421.

<sup>3)</sup> Timaios, Frgm. 86 (Schol. Pind. Ol. II inser.) und 90 (Schol. Pind. Ol. II, 29), Müller I, 214.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 165.

<sup>5)</sup> Hdt. VII, 165. Die Vereinigung beider Städte kommt in den Münzen zum Ausdruck, die auf der Vorderseite einen Hahn, das Wappen Himeras, und die Inschrift Ἰμέρα, resp. Ἰμεραίων, auf der Rückseite den Seekrebs, das Wappen von Akragas, aufweisen. Catal. of the Greek coins in the Brit. Mus. Sicily 78; Bunbury, Num. Chron. VII (1845), 179; J. Friedländer, Zeitschr. für Numism. IX (1882), 165; Head, Hist. numorum 126.

<sup>6)</sup> Iustin 18, 7; 19, 1; Meltzer, Gesch. d. Karth. I, 193 ff.

Küsten Sardiens <sup>1</sup>. Ein Krieg gegen die Libyer verlief jedoch unglücklich; erst unter den Enkeln Magos vollzog sich die Unterwerfung der Libyer und die Bildung einer libyschen Provinz <sup>2</sup>.

Durch die um 513 erfolgende Vorschiebung des karthagischen Machtbereiches bis zur großen Syrte erreichte dasselbe die Westgrenze des Perserreiches, da demselben nach der Eroberung Agyptens Kyrene und Barka einverleibt worden waren 3. Als Beherrscher der Phoenikier beanspruchten die Großkönige auch die Oberhoheit über deren westliche Pflanzstädte 4. Von einer Expedition gegen Karthago nahm Kambyses nur infolge des entschiedenen Widerspruches der Phoenikier Abstand b. Dareios soll eine Gesandtschaft an die Karthager geschickt und ihnen die Menschenopfer, den Genuss des Hundefleisches und die Beerdigung der Leichen untersagt haben 6. Als dann Xerxes in seinem ganzen Reiche Rüstungen gegen Hellas anordnete, sandte er auch persische und phoenikische Boten zu den Karthagern und befahl ihnen die Ausrüstung einer möglichst großen Flotte. Angeblich sollten sie die bellenisch gesinnten Sikelioten unterwerfen und dann nach der Peloponnesos fahren. Wie es sich auch damit verhalten mag, jedenfalls rüsteten die Karthager zu einem Kriegszuge nach Sicilien, der in ihrem eigenen Interesse lag 7. Denn von der wachsenden Macht Gelons

<sup>1)</sup> In dem Abrisse der karthagischen Geschichte bei Iustin 19, 2 (Timales) ist dieser Hamilkar identisch mit dem Heerführer, der bei Himera fiel. Das ist unzweifelhaft richtig, obwohl letzterer bei Hdt. VII, 165 als Sohn Hannes bezeichnet wird. Melzer I, 198. Aus dem Inhalte der karthagischen Nekropolen auf Sardinien ergiebt sich, daß die karthagische Occupation nicht erst, wie Unger, Rhein. Mus. XXXVII (1882), 165 ff. meint, zwischen 383 und 379 erfolgte, sondern spätestens in den letzten Jahrzehnten des 6. Jahrhunderts. W. Helbig, Ann. d. Inst. arch. XLVIII (1876), 197 ff.: Homerisches Epos\*, S. 28, Ann. 3 und S. 27, Ann. 4.

<sup>2)</sup> Iustin 19, 1-2: Meltzer I, 197. 225 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 532 ff. und S. 757, Ann. 3.

<sup>4)</sup> Meltzer I, 206 ft.

<sup>+ 5)</sup> Hdt. III, 17-19.

<sup>6)</sup> Diese Angabe bei Iustin 19, 1 (Timaies) ist, wie Meltzer I, 207 darthut, doch nicht ganz als griechische Erfindung (vgl. Duneker IV<sup>4</sup>, 526; VII<sup>5</sup>, 381, 1) zu betrachten, wenngleich das angebliche Gebot der Verbreunung der Leichen zeigt, daß die Überlieferung von Griechen verdorben ist.

T) Epheros, Frgm. 111 (Schol. Pind. Pyth. I, 146): is de Empaña mi dendere aquistas aquis Anggalanias (magayariadus) aquatinamens ais akainem den amino se Sueklam to publicam, and accountagentalisms tonic mi min Ekkimus approximates akain in Unkoncentron. Die Nachricht von der Absendung persiacher und phosemikischer Gesandton, somie die Angabe, daß der König die Eintung an befohlen habe, legitimiert diese Überlieferung als eine der Hamptsache mach richtige. Vgl.

waren die phoenikischen Städte in Sicilien um so mehr bedroht, als der syrakusanische Herrscher sich mit der Begründung einer Flotte beschäftigte, wie sie bisher den Karthagern im westlichen Mittelmeerbecken noch nicht entgegengetreten war. Der Zwiespalt zwischen den sicilischen Machthabern bot ihnen eine äußerst günstige Gelegenheit zum Einschreiten. Anaxilas übergab zum Unterpfande seiner Treue dem Hamilkar seine Kinder als Geiseln. Dieser hatte selbst persönliche Beziehungen zu den Gegnern Gelons. Er war mit Terillos befreundet, und seine Mutter stammte aus einer syrakusanischen Familie, die natürlich zu der gestürzten Aristokratie gehörte 1. Endlich traten auch die Selinuntier, deren Mutterstadt Megara Gelon vernichtet hatte, trotz ihrer alten Feindschaft gegen die Elymer und die benachbarten Phoenikierstädte mit Karthago in Verbindung 2.

Die Kriegsvorbereitungen der Karthager, namentlich ihre Werbungen im ganzen Umkreise des westlichen Mittelmeerbeckens, nötigten die verbündeten Herrscher von Syrakusai und Akragas auch ihrerseits mit Anspannung aller Kräfte zu rüsten. Damarete, die Gemahlin Gelons, gab den andern syrakusanischen Frauen voran ihren Schmuck her. Aus dem Erlöse desselben wurden silberne Pentekontalitren (Dekadrachmen) geschlagen, die man Demareteia nannte <sup>3</sup>.

Bei dieser Lage der Dinge trafen im Winter 481/0 Abgesandte der hellenischen Eidgenossen in Syrakusai ein und forderten Gelon auf, ihnen in dem bevorstehenden Kampfe gegen den Großkönig beizustehen. Gelon leistete der Aufforderung keine Folge. Zur Zeit Herodots erzählte man sich, daß die Verhandlungen an der Frage der Hegemonie gescheitert wären. Gelon hätte nur unter der Bedingung Hilfe leisten wollen, daß ihm mindestens der Oberbefehl zur See oder

Meltzer, Gesch. der Karth. I, 214. Diodoros, dem es an Verständnis für das Verhältnis Karthagos zum Könige fehlte, machte aus dem Befehle eine Vereinbarung (συνθηκαι) zur gemeinsamen Bekriegung der Hellenen. Diod. XI, 1, 4—5. Vgl. noch M. Pfalz, Persien und Karthago, Leipz. Diss. 1869.

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 165-166.

Diod. XI, 21, 4. Vgl. O. Benndorf, Die Metopen von Selinunt (Berlin 1873) 8.

<sup>3)</sup> Die Angabe bei Poll. IX, 85 und Hesych. v. Δημαφέτειον ist der bei Diod. XI, 26 vorzuziehen, wonach Damarete aus dem ihr infolge des Friedensschlusses von den Karthagern verehrten goldenen Kranze (vgl. S. 795, Anm. 5) die Münze hätte schlagen lassen. Vgl. Duncker VII<sup>6</sup>, 383. Es war nicht, wie man früher annahm, eine Goldmünze, sondern ein Silberstück. Vgl. namentlich Mommsen, Röm. Münzw. 79 (Trad. Blacas I, 105); Fr. Lenormant, Rev. Numism. XIII (1868), 11; Head, Num. Chron. XIV (1874), 8sqq. 21. 80; Head, Hist. numorum, p. 151 und die S. 795, Anm. 5 angeführte Litteratur.

zu Lande überlassen würde. Darauf wären aber die Lakedaimonier und, inbezug auf die Führung zur See, die Athener nicht eingegangen. Herodotos hörte aber auch von den Sikelioten, dass Gelon trotzen wohl den Hellenen Beistand geleistet hätte, wenn er nicht selbst von den Karthagern angegriffen worden wäre. In der That konnte Gelon damals keine Hilfe zusagen, weil er seine Streitkräfte zur eigenen Verteidigung zusammenhalten musste 1. Anderseits verkannte er nicht die

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 157-162. 165: léyeras de ral rade und reir er th Lizelly obsμέγων, ως δμως και μέλλων άρχεσθαι ύπο Λακεδαιμονίων ο Γέλων έδούθησε έν τοῖσι Ελλησι, εί μή ατλ. Auf die Gestaltung der Überlieferung hat die zwischen den Sikelioten und den Ostgriechen erörterte Streitfrage eingewirkt, warum der mächtige syrakusanische Herrscher dem Mutterlande keine Hilfe leistete. In der Antwort, die Gelon bei Hdt. VII, 158 den Abgesandten erteilt, ist von einem bereits glücklich beendigten Kriege gegen die Karthager die Rede. Er hätte vergeblich die Hellenen aufgefordert, den Tod des Dorieus zu rächen und bei der Befreiung der έμπόρια mitzuwirken: οὖτε έμεῦ εἶνεκα ηλθετε βοηθήσοντες οἔτε τὰ Δωριέος φόνον έχπρηξόμενοι, τό τε κατ' ύμέας τάθε απαντα ύπο βαρβάροιοι νέμπα. άλλα εὖ γαρ ήμῖν και ἐπὶ τό ἄμεινον κατέστη· νῦν δὲ ἐπειδή περιελέλυθε ό κόλεμος και απίκται ές υμέας, ουτω δή Γέλωνος μνήστις γέγονε. Da in der Geschichte Gelons bis zum Jahre 483 für einen Karthagerkrieg kein Raum ist, sind swei Möglichkeiten zur Erklärung dieser Außerung gegeben. Entweder könnte Geko in der That bereits vor der Ankunft der Gesandtschaft bei Himera gesiegt (Niebuhr, Vorles. über alte Geschichte, herausg. von M. Niebuhr II, 120 ff.; Holm L 416, 209) oder eine tendenziöse Darstellung der Haltung Gelons die Ereignisse verschoben haben. Meltzer, Gesch. d. Karth. I, 495. Diejenigen, welche die Möglichkeit der Hilfeleistung nur von der Hegemoniefrage und dem guten Willen Gelons abhängig machten, mussten seinen Kampf mit den Karthagern vor Winter 481/0 ansetzen. Aber abgesehen von der Botschaft des Königs an die Karthager (S. 788, Anm. 7), die ein gleichzeitiges Vorgehen im Osten und Westen ins Auge fasst, bezeugt Aristoteles Poiet. 23 (1459b) die ungefähre Gleichzeitigkeit der Schlachten bei Himera und Salamis: xard τους αυτούς χρόνους ", τ' έν Σαλαμίνι έγένετο ναυμαχία καὶ ή έν Σικελία Καρχηδονίων μάχη, οὐδεν πρώς το αὐτο σντείνουσαι τέλος ατλ. Meltzer I, 480 weist nach, dass damit weder Aristoteles das persisch-karthagische Zusammenwirken in Abrede stellen wollte, noch daß die Worte κατά τους αὐτούς χρόνους als ein "vorsichtiger" Ausdruck (E. Curtius, Gr. Gesch. II<sup>5</sup>, 865) aufzufassen wären. Aristoteles emanzipiert sich von der populären Zusammenlegung beider Schlachten auf denselben Tag, hält aber an der wesentlichen Gleichzeitigkeit fest, und der Ausdruck ist sogar dem ganzen Zusammenhange nach so scharf, als es der Wortsinn irgend zulässt, zu nehmen. Mas identifizierte den Schlachttag von Himera entweder mit dem der Schlacht bei Selamis (Hdt. VII, 166) oder mit dem letzten Tage des Thermopylenkampfes (Died. XI, 24 = Timaios). Die ältere, natürlichere und für die volksmässig naive Asschauung gegebene Zusammenstellung war unzweifelhaft die mit der Schlacht bei Salamis. Vgl. Pindar. Pyth. I, 146 ff.

Gefahr, die ihm selbst von Osten her drohte. Unterlagen die Hellenen des Mutterlandes, so hatte er keine Aussicht, einem vereinigten Angriffe der Perser und Karthager zu widerstehen. Daher sandte er auf die Kunde von dem Übergange des Perserkönigs über den Hellespontos (etwa Mitte Juni) den Koer Kadmos, des Skythes Sohn, mit drei reichbeladenen Trieren nach Delphi, um von dort aus den Verlauf des Krieges zu beobachten. Siegten die Perser, so sollte er mit Geld und guten Worten die Gunst des Königs erwerben und die Unterwerfung des sicilischen Herrschers anzeigen, im andern Falle mit den Schätzen zurückkehren. Kadmos rechtfertigte das in ihn gesetzte Vertrauen und entledigte sich rechtschaffen des ihm gewordenen Auftrages 1.

monie erhielte. Die Eidgenossen hätten das abgelehnt (Frgm. 87 = Polyb. XII, 26 b). Dennoch hätte Gelon bereits Anstalten getroffen, mit einer großen Flotte nach Hellas in See zu gehen, als die Nachricht von dem Siege bei Salamis und dem Rückzuge des Königs eingetroffen wäre. Diod. XI, 26, 4. Es ist das nur eine Weiterbildung der sikeliotischen Überlieferung Herodots, die den guten Willen Gelons trotz der Verweigerung der Hegemonie betonte. Wenn aber Gelon sich bereits zur Fahrt nach Hellas rüstete, als die Nachricht vom Siege bei Salamis eintraf, so musste die Schlacht bei Himera etwas früher als die salaminische stattgefunden haben. Timaios verlegte sie also auf den letzten Schlachttag bei Thermopylai, wobei er eine für die Sikelioten schmeichelhafte Antithese erhielt (Diod. XI, 24, 1) und zugleich erzählen konnte, dass die Eidgenossen durch die Kunde von dem Siege Gelons wesentlich ermutigt wurden (Diod. XI, 28, 2). Die Nachricht vom Siege bei Salamis kam in der ersten Hälfte des Oktober nach Sicilien. In dieser Jahreszeit wird aber Gelon gewiss nicht daran gedacht haben, eine große See-Expedition zu unternehmen. Ephoros hat die beiden Überlieferungen Herodots mit einander zu vereinigen gesucht. Er erzählte, dass zwar die Verhandlungen an der Hegemonie-Frage scheiterten (Diod. X, 32), dennoch aber Gelon sich rüstete, den Hellenen zuhilfe zu kommen. Er muste von seinem Vorhaben abstehen, da die Nachricht von dem Heransegeln der karthagischen Flotte eintraf. Ephoros, Frgm. 111 = Schol. Pind. Pyth. I, 146.

Eine nähere chronologische Bestimmung der Schlacht bei Himera ist nicht möglich. Keinesfalls fand sie aber (wie W. Richter, De font. ad Gelon. hist. pert. 55 annimmt) bereits im Frühjahre statt. Denn Gelon sandte auf die Kunde von dem Übergange des Kerxes über den Hellespontos, also kaum vor Mitte Juni (vgl. S. 674 Anm.), den Kadmos nach Delphi, um im Falle des Sieges der Perser dem Könige seine Unterwerfung anzuzeigen. Nach seinem entscheidenden Siege hätte er das sicherlich nicht gethan. Die alte Legende, das bei Himera und Salamis an demselben Tage gekämpst wurde, konnte doch nur bei ungefährer Gleichzeitigkeit (Aristot. a. a. O.) entstehen. Sachliche Erwägungen sprechen für die Richtigkeit der sikeliotischen Überlieferung, das die Schlacht bei Himera etwas früher stattfand.

 Hdt. VII, 163—164. Duncker VII<sup>6</sup>, 380 erklärt die Sendung des Kadmos für unwahrscheinlich. Stein a. a. O. hat mit Recht bemerkt, dass die Erzählung Herodots auf persönliche Beziehungen zum Hause des Kadmos hinweist. Hdt. war unzweifelhaft gut unterrichtet. Im Frühsommer 480 1 landete ein gewaltiges karthagisches Heer unter Anführung Hamilkars in Panormos 2. Es war aus den verschiedensten Völkerschaften: Phoenikiern, Libyern, Iberern, Liguren, Elisykern, Sarden und Korsen zusammengewürfelt 3. Von Panormos ging Hamilkar gegen Himera vor, das Theron stark besetzt hielt 4. Die Stadt lag auf einem flachen Plateau, das sich 90 bis 100 Meter über dem Meere erhebt. Im Norden fällt es nach dem etwa ein Kilometer breiten Ufersaume und im Osten steil zum Flusse Himeras ab. Im Westen wird es von einer nach Norden sich öffnenden, kurzen und rasch sich vertiefenden Schlucht begrenzt. Eine zweite Hochfliche zieht sich westlich von dieser Schlucht hin und hängt südlich von ihr mit dem Stadtplateau zusammen 5.

Vor Himera angelangt, zogen die Karthager ihre Kriegsschiffe westlich vom Flusse ans Land und schützten sie durch einen tiefen Graben und Palissaden. An das Schiffslager schloß sich das gleichfalls verschanzte Lager des Heeres an und nahm die ganze Westseite der Stadt ein 6. Nach Ausschiffung der Vorräte schickte Hamilkar die

<sup>1)</sup> Vgl. über die Chronologie S. 790, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Nach Hdt. VII, 165 zählte das Heer dreisig Myriaden. Es war das skeliotische Überlieferung. Dieselbe Zahl hatte Timaios. Die karthagische Flotte soll nach diesem Autor aus 200 Kriegsschiffen und 3000 Transportfahrzeugen bestanden haben. Diod. XI, 20, 2. Die Zahlen sind schon deshalb verdächtig, wei man auch die Flotte des Xerxes auf 3000 Transportfahrzeuge (Hdt. VII, 97. 184) und das Heer des Mardonios auf 300 000 Mann schätzte. Die Sikelioten wolltes natürlich bei Himera ein ebenso großes Heer geschlagen haben, wie die Eidgenossen bei Plataiai. Nur die Angabe über die Stärke der Kriegsslotte erscheint glaubhaft. Nach Timaios vernichtete auf der Überfahrt ein Sturm die Fahrzeuge, welche die Reiterei und die Streitwagen trugen. Da nur die in späterer Zeit für die karthagischen Heere charakteristischen Wassengattungen verloren gegangen sein sollen, so ist sichtlich der Sturm eine Ersindung, um zu erklären, warum von Reiterei und Streitwagen bei den Kämpfen nichts verlautete. Meltzer I, 217.

<sup>3)</sup> Die Aufzählung der Völkerschaften bei Hdt. VIII, 165 beruht auf alter, guter Uberlieferung. Das zeigt namentlich die Erwähnung der Elisyker, eines Volkes, das zwischen den Pyrenäen und der Rhone saß und sich infolge des Vordringens der Kelten frühzeitig verlor. Vgl. Bd. I<sup>2</sup>, 436, Anm. 1. Ephoros (Died. XI, 1, 5' hat die Überlieferung nach den Verhältnissen seiner Zeit umgestaltet. Es finden sich bei ihm auch Söldner aus Italien, d. h. Campaner.

<sup>4&#</sup>x27; Diod. XI, 20 (Timaios).

<sup>5&#</sup>x27; Holm, Gesch. Sic. I, 136; ebend. Tafel VI Karte der Umgegend. Saline Le groudaie del tempio d'Imera, Palermo 1877. Estr. dell' Archivio stor. dell. N. 8 1' nimmt an, dass sich die Stadt auch über die westliche Hochstehe. Pudehnte. Dagegen Ad. Holm, Burs. Jahresb. 1877 III, 282.

<sup>6&#</sup>x27; Died. XI, 20, 3. Vgl. Holm, Gesch. Sic. I, 206; Meltser I, 211

Transportflotte nach Sardinien und Libyen, um neue Zufuhren zu holen. Dann rückte er gegen die Stadt vor und schlug einen Ausfall der Himeraier zurück. Theron ersuchte nun Gelon schleunigst zuhilfe zu kommen. Da dieser alles vorbereitet hatte, so konnte er sofort in Eilmärschen nach Himera auf brechen. Nach Timaios zählte sein Heer 50 000 Fußtruppen und 5000 Reiter. Bei seiner Ankunft schlug er ein befestigtes Lager auf 2, während seine Reiterei das Land durchstreifte, den Feind am Fouragieren hinderte und zahlreiche Gefangene einbrachte 3. Zugleich ließ er nicht bloß die vermauerten Thore von Himera wieder frei machen, sondern noch neue anlegen, weil er offenbar von der Stadt aus im geeigneten Moment mit bedeutenden Truppenmassen rasch hervorbrechen wollte 4.

Die einzige eingehendere Darstellung der Schlacht, welche bei Diodoros nach Timaios vorliegt, ist so sehr mit höchst unwahrscheinlichen, zum Teil nachweislich erfundenen Zügen und rhetorischen Übertreibungen durchsetzt, daß sich das Geschichtliche nicht mit Sicherheit feststellen läßt <sup>5</sup>. Herodotos hörte von Karthagern, daß die Schlacht vom frühen Morgen bis zum späten Abend dauerte und mit der völligen

<sup>1)</sup> Diod. XI, 21 (Timaios).

<sup>2)</sup> Holm I, 206 vermutet östlich von der Stadt in der Ebene von Himera.

<sup>3)</sup> Diod. XI, 21, 2 (mit starker Übertreibung der Zahl der Gefangenen). Die syrakusanische Reiterei war der karthagischen weit überlegen, weil die Karthager bei den Schwierigkeiten des Pferdetransportes gewiß nur eine verhältnismäßig kleine Reitertruppe nach Sicilien verschifft hatten. Nach Diod. XI, 22, 4 forderte Hamilkar die Selinuntier zur Absendung von Reiterei auf.

<sup>4)</sup> Vgl. G. Busolt, Rhein. Mus. XL (1885), 158.

<sup>5)</sup> Diod. XI, 21, 3-24; E. Curtius, Gr. Gesch. II5, 544; Ad. Holm, Gesch. Sic. I, 206 und Max Duncker VII5, 384 nehmen den Bericht des Timaios als historisch an. Grote, Gesch. Gr. III2, 172 läßt bereits Zweifel durchblicken, während Meltzer, Gesch. d. Karth. I, 218 diese Darstellung im großen und ganzen als Produkt rhetorischer Übertreibung und rationalisierender Aftergeschichtschreibung betrachtet. Nach Diod. sollen die syrakusanischen Reiter sich für die erwarteten selinuntischen ausgegeben und dadurch Eingang in das Schiffslager verschafft haben, wo sie den mit einen Opfer beschäftigten Hamilkar getötet und die Kriegsschiffe in Brand gesteckt hätten. Dieses Strategem ist aber an sich höchst unwahrscheinlich und steht teilweise mit Hdt. im Widerspruch. Zur Zeit Hdts. wußten die Sikelioten noch nicht, dass Hamilkar auf diese Weise umkam (Hdt. VII, 166. Dagegen freilich Melber, Jahrb. f. kl. Philol. Supplbd. XIV, 487, der sich jedoch auf eine zweifellose Interpolation stützt. Vgl. Stein<sup>5</sup> zu Hdt. VII, 167, 12). Nach seinen karthagischen Gewährsmännern opferte Hamilkar den ganzen Schlachttag über im Lager und stürzte sich dann in die Flammen des Opferfeuers, als er die Niederlage der Seinigen entschieden sah. Nach Diod. wich dagegen das karthagische Heer erst auf die Kunde vom Tode Hamilkars. Vgl. G. Busolt, Rhein. Mus. a. a. O. Eine ganz tolle Fabel über den Tod Hamilkars findet sich bei Polyain. Strateg. I, 27, 2.

Niederlage der Karthager endigte <sup>1</sup>. Inbezug auf ihren Verlauf ist es höchst wahrscheinlich, daß die Hellenen, vermutlich durch einen Ausfall Therons aus der Stadt, zuerst das Schiffslager eroberten und die Flotte in Brand steckten, so daß die Karthager von der See abgeschnitten wurden und auch die Rückzugslinie nach Panormos verloren <sup>2</sup>. Viele flohen nach dem Innern der Insel und wurden meist in dem Gebiete von Akragas eingefangen. Ein großer Teil des geschlagenen Heeres zog sich nach Timaios auf eine Höhe zurück, wo es sich eine Zeit lang verteidigte, dann aber aus Wassermangel ergeben mußte <sup>3</sup>. Hamilkar selbst soll, wie Karthager dem Herodotos erzählten, während des ganzen Schlachttages im Lager auf einem großen Opferfeuer ganze Tiere verbrannt haben. Als sich dann sein Heer zur Flucht wandte, hätte er sich selbst in die Flammen gestürzt <sup>4</sup>. Die ungeheuere Masse von Gefangenen wurde unter die ein-

<sup>1)</sup> Hdt. VII, 167; vgl. Pind. Pyth. I, 152.

<sup>2)</sup> Die dem Berichte des Timaios (Diodoros) zugrunde liegende Anschauung, dass das Schiffslager zuerst erobert wurde, und dass der Brand der Flotte das noch tapfer kämpfende Heer der Karthager entmutigte, geht wahrscheinlich auf gute Überlieferung zurück. Herodotos hörte, dass Hamilkar trotz aller Nachforschungen Gelons weder tot noch lebendig gefunden worden wäre (Hdt. VII, 166). Seine Gewährsmänner setzten also dabei voraus, daß die Möglichkeit des Entfliehens gar nicht in Betracht kam. Nun ist bei Polyain I, 28, zu dessen Quellen für die Stücke aus der sicilischen Geschichte nicht nur Timaios, sondern auch Philistos gehörte, eine von Diod. abweichende Überlieferung über die Eroberung des Schiffslagers erhalten. Die Sikelioten brechen in das Lager ein, werden aber von den zuhilfe eilenden Iberern zurückgetrieben. Da lässt Theron eine Abteilung den Feind umgehen und die hintern Lagerzelte (bei den Schiffen) in Brand stecken. Infolge dessen fliehen die Karthager zu den Schiffen. Theron, der bei Timaios ganz zurücktritt, spielt hier eine Hauptrolle. Da er in der Stadt befehligte, und durch Gelon neue Thore in die Mauern gebrochen worden waren, so handelte es sich wahrscheinlich um einen plötzlichen, kräftigen Ausfall gegen das Schiffslager. Vgl. Busolt, Rhein. Mus. a. a. O. 159. Dass die Küstenstrasse nach Panormos, die natürliche Rückzugslinie, nicht frei war, ist daraus zu schließen, daß viele sich durch das Binnenland zu retten suchten. Diod. XI, 25, 2. Die Nachricht von einem Seesiege Gelons (Schol. Pind. Pyth. I, 146) ist vielleicht auf ein Misverständnis des Ausdruckes στόλος zurückzuführen. Meltzer I, 500, 62. Die Nike auf den himeraeischen Münzen, welche ein aplustre in der Hand hält, braucht sich nicht gerade auf eine Seeschlacht zu beziehen (Salinas, Archiv. stor. sicil. 1877 N. S. I, 1), sondern könnte auch auf den siegreichen Kampf im Schiffslager und um die Schiffe hinweisen. Busolt, Rhein. Mus. a. a. O. 160.

<sup>3)</sup> Diod. XI, 22, 4.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 167. Diese Erzählung stimmt mit den religiösen Anschauungen der Semiten überein und ist durchaus glaubwürdig. Herodotos fügt aus eigener Kenntnis hinzu, daß die Karthager thatsächlich dem Hamilkar Opfer darbrächten

zelnen Städte, welche Mannschaften gestellt hatten, verteilt und meist als Staatssklaven zur Aufführung großartiger öffentlicher Bauten verwandt <sup>1</sup>.

Auf die Kunde von der Niederlage schickten die Karthager sofort eine Gesandtschaft nach Syrakusai, um Frieden zu schließen 2. Bis sie eine neue Expedition ausrüsteten, konnten leicht die phoenikischen Städte in Sicilien verloren gehen. Auch hätten infolge des Verlustes ihrer großen Kriegsflotte die zahlreichen Trieren Gelons ihnen beträchtlichen Schaden zufügen können. Man mußte selbst mit der Möglichkeit einer feindlichen Landung in Afrika rechnen 3. Der syrakusanische Herrscher zeigte sich bereit, glimpfliche Bedingungen zu gewähren. Es war ihm wohl erwünscht, mit Karthago Frieden zu haben, so lange der große Kampf in Hellas noch unentschieden war. Der karthagisch - phoenikische Besitzstand auf Sicilien blieb unangetastet. Gelon begnügte sich mit der Zahlung von zweitausend Talenten Silber. Außerdem mußten sich nach Timaios die Karthager zur Erbauung zweier Tempel verpflichten, in denen die Vertragsurkunden niedergelegt werden sollten 4. Der Gemahlin Gelons, welche den karthagischen Gesandten auf deren Ansuchen wesentliche Dienste bei den Friedensverhandlungen geleistet hatte, verehrte Karthago einen goldenen Kranz im Gewichte von hundert kleinen Goldtalenten 5.

und ihm in allen Pflanzstädten Denksäulen errichtet hätten, die größte in Karthago selbst Es beruht diese Angabe darauf, daß Herodotos infolge einer naheliegenden Verwechselung den Kultus des Melkart auf Hamilkar bezog, dessen Name 'Abd-Melqart' ihn als "Diener des Melqart" bezeichnete. Meltzer I, 215.

<sup>1)</sup> Diod. XI, 25, 2-3.

<sup>2)</sup> Diod. XI, 24, 4.

<sup>3)</sup> Timaios übertrieb freilich, wenn er die karthagischen Gesandten Gelon unter Thränen bitten liefs ἀνθρωπίνως αὐτοῖς χρῆσθαι. Diod. XI, 26, 2. Die Karthager beeilten sich nach ihm deshalb Frieden zu schließen, weil sie eine Landung Gelons in Afrika befürchteten. Diod. XI, 24, 4. Diese Besorgnis mag immerhin bestanden haben.

<sup>4)</sup> Diod. XI, 26, 2. Diese Angabe ist doch wohl so zu verstehen, daß ein Tempel in Syrakusai und ein anderer in Karthago errichtet werden sollte. Bedenken dagegen bei Meltzer I, 221. Timaios hatte gewiß nichts davon erzählt, daß Gelon den Karthagern ferner zur Bedingung gemacht hätte, sich der Menschenopfer zu enthalten. Vgl. Timaios, Frgm. 89 (Schol. Pind. Pyth. II, 3). Daher ist die bezügliche Angabe Theophrasts (Schol. Pind. a. a. O.; vgl. Plut. de sera num. vind. 6, p. 552a; Ps. Plut. Apophthegm. reg. Gelon, p. 175a) zu verwarfen.

<sup>5)</sup> Diod. XI, 26, 4. Vgl. Fr. Hultsch, De Damareteo argenteo Syracusanorum nummo, Dresden, Progr. 1862; vgl. dagegen Theod. Bergk, Verhandl. der 25.

Auch Anaxilas, der sich während des Krieges ziemlich passiv verhalten zu haben scheint, knüpfte mit Gelon Verhandlungen an Seine Gesandtschaft fand eine wohlwollende Aufnahme, und Gelom Bruder Hieron heiratete sogar die Tochter des Herrschers von Rhegion und Messana <sup>1</sup>.

Aus der karthagischen Kriegsentschädigung ließ Gelon eine Menge silberner Dekadrachmen oder Pentekontalitren schlagen, die man Demareteia nannte, weil die ersten Münzen dieser Art aus dem Erlöse des Schmuckes geprägt worden waren, den Damarete und die syrakusanischen Frauen für die Kriegsrüstungen hergegeben hatten? Mit den schönsten Beutestücken schmückte er die Tempel von Syrakusai und Himera. Der Demeter und Kore, deren hohes Priestertum in seiner Familie erblich war, erbaute er in der Vorstadt Neapolis ein ansehnliches Doppelheiligtum. In Olympia ließ er das Schatzhaus der Karthager mit einem großen Standbilde des Zeus errichten. Nach Delphi stiftete er eine goldene Nike 5 und mit seinen Brüdern Hieron,

Philologenvers., Halle 1867 (Leipzig 1868), 25 ff. und die Erwiderung von Hultschebend. 37 ff. Das kleine bei den Goldarbeitern gebräuchliche Goldtalent war gleich drei Stateren oder sechs attischen Drachmen Gold = 26,2 Gramm, mithin 100 kl. Goldtal. = 2,62 Kilogr. Der Kranz hatte also nach dem damaligen Kurswerte des Goldes in Sicilien (Gold zu Silber = 1:12) einen Wert von etwas über 7000 Drachmen oder von ungefähr 5500 Rrmk. Vgl. Hultsch, Gr. und röm. Metrol, 2. Aufl. (Berlin 1882), 433, 11.

<sup>1)</sup> Diod. XI, 26, 1; 66, 1; Schol. Pind. Pyth. I, 112; Schol. Ol. II, 29. Vgl. Holm I, 428, 244.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 789, Anm. 3. Die Dekadrachmen und auch die andern größern Silberstücke, die nach dem Siege geprägt wurden, zeigen auf der Vorderseite einen von vier Delphinen umgebenen Frauenkopf. Ein Frauenkopf, wohl die Arcthuse, erscheint bereits auf den Münzen der Gamoren, aber der auf den Siegesmünzen macht den Eindruck eines Porträts und trägt einen Lorbeerkranz, der weder früher noch später vorkommt. Auf der Rückseite ist die schon in der Gamorenzeit übliche Quadriga mit der von Gelon hinzugefügten, schwebenden Nike dargestellt. Unter der Quadriga sieht man auf den Siegesmünzen einen laufendes Löwen, in dem man gewöhnlich einen Hinweis auf das besiegte Afrika erblickt, während ihn Head als ein Symbol Apollons erklärt. Catal. of the Greek coins in the Brit. Mus. Sicily (1876) 153; Head, Coins of Syracuse (Num. Chron. XIV, 1876) p. 10 sqq.; Histor. numorum, p. 151; Arthur J. Evans, Syracusan medaillons etc., London 1892.

<sup>3)</sup> Diod. XI, 25, 1. — XI, 26, 7: ἐπ μὲν τῶν λαφύρων κατεσκεέασε νεοὸς αξιολόγους Δήμητρος καὶ Κόρης. Vgl. XIV, 63. 70; Plut. Dion. 56 (τὸ τῶν Θοεμοφόρων τέμενος); Cic. Verr. IV, 53, 119 (Neapolis). Vgl Schubring, Philol. XXII, 623; B. Lupus, Die Stadt Syrakus 101 ff. — Über das Priestertum vgl. S. 788, Anm. 4.

<sup>4)</sup> Paus. VI, 19, 7.

<sup>5)</sup> Theopompos und Phainias bei Athen. VI, 231 e (Müller, 297, 12),

Polyzelos und Thrasybulos zusammen einen Dreifus von fünfzig Talenten und hundert Litren damaretischen Goldes als Zehnten vom Zehnten der Beute, wie die von Simonides verfaste Weihinschrift angiebt <sup>1</sup>.

Gelons Stellung in Syrakusai war so gesichert, dass er seiner Herrschaft eine Art Anerkennung durch das Volk verschaffen konnte. Er berief eine Volksversammlung, erschien in derselben unbewaffnet und gab in längerer Rede Rechenschaft über sein ganzes Leben und über alles, was er für die Syrakusaner gethan hätte. Das Volk begrüßte ihn als Euergetes, Soter und Basileus 2. Aber Gelon überlebte nicht lange seinen ruhmvollen Sieg. Er starb wahrscheinlich im Herbst 478, nachdem er, an Wassersucht 3 leidend, einige Monate vorher die Regierung seinem Bruder Hieron übertragen hatte. Seinem Wunsche gemäß wurde er auf dem Landgute seiner Frau in der Nähe des Olympieion bestattet. Das ganze Volk beteiligte sich am Leichenzuge. Auf dem Begräbnisplatze wurde neben neun Türmen von besonders massiver Bauart ein stattliches Grabmal errichtet 4.

## h.

Nach Gelons Anordnungen übernahm Hieron die Regentschaft für seinen Knaben, den er zu seinem Nachfolger bestimmt

<sup>1)</sup> Bergk, PLGr. III\*, 485, 141. Bei Diod. XI, 26, 7 ist nur von 16 Talenten die Rede. Diese Zahl kommt neben der durch das Metrum geschützten Angabe des Epigramms nicht in Betracht. Die 50 Talente und 100 Litren (ἐξ ἐκατὸν λιτρῶν statt ἔξ κτλ. nach Hultsch) sind nach Hultschs Ausführungen unzweifelhaft als sieilisches Silbergewicht zu betrachten, wonach eine Litra = ½ Dr. Silber war. Vgl. S. 778, Anm. 2. Ein Talent = 3000 Dekalitren (Didrachmen) Kupfergewicht = 120 Litren Silber. Der Dreifuſs wog also 6100 Litren oder 1220 Drachmen Silbergewicht (= etwa 5¾ Kilogr.) in Gold. 1220 Drachmen Gold repräsentierten nach dem damals in Sicilien üblichen Verbältnisse des Goldes zu Silber = 1:12 einen Wert von 14,640 Silberdrachmen, d. h. von etwa 11,500 Rrmk. Vgl. auſser den S. 795, Anm. 5 angeführten Schriften Holm I, 417; Meltzer I, 512. Der syrakusanische Anteil an der Beute hatte danach also einen Wert von etwa anderthalb Millionen Drachmen. In Dephi sind eine kolossale Basis eines von Gelon gestifteten Weihgeschenkes und daneben Anatheme seiner Brüder auſgedeckt worden. Berl. philol. Wochenschr. 1895, Nr. 6, S. 189.

<sup>2)</sup> Diod. XI, 26, 5-6 (Timaios). Zum Andenken an die Begebenheit wurde im Tempel der Hera eine Bildsäule des unbewaffneten Gelon aufgestellt, welche die Syrakusaner auch zur Zeit Timoleons verschonten, als sie aus Not alle dem Staate gehörenden Bildsäulen verkauften. Athanas bei Plut. Timol. 23; Ail. P. H. VI, 11; XIII, 37. Vgl. B. Lupus, Die Stadt Syrakus 104.

Diod. XI, 38, 3. Wassersucht nach Aristot. Frgm. 216, Rose<sup>3</sup> (Schol. Pind. I, 89; Plut. Pyth. or. 19. Eth. 403c). Über die Chronologie vgl. S. 779, Anm. 3.

<sup>4)</sup> Das Grabmal wurde von Himilkon bei der Belagerung von Syrakusai im Jahre 396 zerstört. Agathokles ließ die Türme niederreißen. Diod. XI, 38, 3; XIV, 63. Vgl. dazu B. Lupus a. a. O. 103.

hatte. Polyzelos sollte indessen den Oberbefehl über die Truppen führen, ferner die Damarete heiraten und Vormund des jungen Prinzen werden. Im Falle seines Todes sollten Chromios und Aristonoos, welche mit den Schwestern Gelons vermählt waren, die Vormundschaft übernehmen <sup>1</sup>.

Es kam bald zum Konflikt zwischen den Brüdern. Hieron strebte nach der Alleinherrschaft und warb, da Polyzelos das Heer unter sich hatte, einen Haufen ihm ergebener Söldner an. Dann bot sich ihm ein erwünschter Anlaß, den Bruder aus der Stadt zu entfernen. Die Sybariten von Skidros und Laos baten ihn um Hilfe gegen die Krotoniaten, nachdem er durch eine bloße Kriegsdrohung Lokroi von der Bedrängnis durch Anaxilas befreit hatte <sup>2</sup>. Hieron beauftragte Polyzelos, mit einem Heere den Sybariten zuhilfe zu ziehen. Anscheinend weigerte sich dieser, den Auftrag zu übernehmen, worauf Hieron ihn beschuldigte, auf den Umsturz der bestehenden Ordnung auszugehen. Polyzelos flüchtete zu seinem Schwiegervater Theron, bei dem er Aufnahme und Unterstützung fand <sup>3</sup>.

Timaios, Frgm. 90, Müller I, 214 (Schol. Pind. Ol. II, 29) und 84 (Schol. Pind. Nem. IX, 95).

<sup>2)</sup> Pind. Pyth. II, 34 mit Schol.; Schol. Pyth. I, 98. Die Intervention zugunsten Lokrois gehört bereits in das Jahr 477, da im Frühjahre 476 Anaxilas starb. Bei Diod. XI, 48 (Timaios) ist sein Tod am Anfange des Jahres erzählt.

<sup>3)</sup> Diod. XI, 48 und Timaios bei Didymos im Schol. Pind. Ol. II, 29 (Frgm. 90, Müller I, 214) zeigen trotz einiger Differenzen so vielfache Berührungspunkte, dass es kaum zweifelhaft sein kann, dass Diodoros in diesem Abschnitte dem Timaios folgte, obwohl Unger, Philol. XLI (1882), 132, an Ephoros denkt. Die Hauptdifferenz besteht darin, dass nach Diod. Polyzelos sich weigerte, in den Krieg zu ziehen, während es im Schol. heifst: άλλα και τοῦτον κατωρθωσε τον πόλεμον Πολύζηλος. 'Ο δὲ μή φέρων γυμνότερον αύτοῦ κατηγορείν ἐπειράτο νεωτερισμού. Allein ein glücklich beendigter Krieg hätte weniger zu einer Anschuldigung vewτερισμού Anlass gegeben, als Verweigerung des Gehorsams. Bei dem Zustande der Pindarscholien kann sich leicht ein Irrtum eingeschlichen haben. Lübbert, Dissertatio de Pindari carmine Pythico secundo (Kiel 1880), p. 8 erklärt die Differenzen dadurch, dass Timaios zwei Versionen neben einander gestellt habe. Der in die zweite pyth. Ode eingeflochtene Ixion-Mythos habe Hieron warnen und mahnen sollen, gegen die Götter Dankbarkeit zu zeigen und mit Polyzelos und Theron ein gutes Einvernehmen zu unterhalten. Allein diese Beziehung des Ixion-Mythos (Böckh, Explic. 241; Ad. Holm I, 221; dagegen G. Hermann, Opusc. VII, 118) ist sehr fraglich. Die Ansichten darüber gehen ebenso weit auseinander, wie über die Zeit der Ode. Vgl. die Zusammenstellung bei Mezger, Pindars Siegeslieder (Leipzig 1880), 49 ff. Böhmer, Sicilische Oden 39 ff.; Meinel, Beitr. zur Erklärung Pindars, Kempten 1890, Progr.: Drachmann, Jahrb. f. kl. Philol., Bd. CXLI (1890), 441 ff.; Bornemann, Burs. Jahresb. 1891 I, 19 ff.; Böckh, Christ u. A. setzen die Ode Ol. 75, 4 (477/6); L. Bornemann: Ol. 77, 2 (471/0), Drachmann: Ol. 78, 1

Während man auf beiden Seiten zum Kriege rüstete, erschienen Abgesandte aus Himera, wo Therons Sohn Thrasydaios ein drückendes Regiment führte, bei Hieron, und erboten sich, ihm heimlich die Stadt zu übergeben, sowie am Kriege gegen Theron teilzunehmen. Auch die Empörung zweier Vettern Therons, Hippokrates und Kapys, der Söhne des Xenodikos, gehört vermutlich in den Zusammenhang dieser Ereignisse. Theron war daher zum Frieden geneigt, und ebenso wünschte Hieron, der für andere Unternehmungen freie Hand haben wollte, den Krieg zu vermeiden. Unter diesen Umständen kam noch im letzten Augenblicke, während die Heere bereits am Gelaflusse gegenüberstanden, ein Ausgleich zustande. Polyzelos kehrte nach Syrakusai zurück und wurde in Gnaden aufgenommen. Die Himeraier wurden von Hieron preisgegeben. Theron liefs viele der Mitschuldigen hinrichten und verpflanzte dann eine Menge neuer Bewohner meist dorischer Abkunft nach Himera. Hippokrates und Kapys wurden geschlagen und mußten nach Kamikos flüchten <sup>1</sup>.

Nach der Beilegung des Konflikts mit Theron führte Hieron, der den Königstitel annahm<sup>2</sup>, einen Akt despotischer Wilkür aus, der ebenso seine Eitelkeit befriedigen, wie seine Herrschaft befestigen sollte. Er verpflanzte im Jahre 476/5 die Bewohner von Naxos und Katane nach Leontinoi, wo sie fernerhin zusammen mit der alten Bevölkerung wohnen sollten. In Katane siedelte er dann zehntausend neue Bürger an, die er teils aus der Peloponnesos herbeizog, teils aus Syrakusai überführte. Das katanäische Gebiet vergrößerte er beträchtlich durch Ländereien, die den Sikelern entrissen und unter die Ansiedler aufgeteilt wurden. Die neue Stadt erhielt den Namen Aitna und dorische Institutionen. Hieron ließ sich als Oikist verehren und nannte sich seitdem gern Aitnaier. Die Verwaltung der Stadt übergab er seinem Sohne Deinomenes und seinem Schwager und Vertrauten Chromios<sup>3</sup>. Da die materielle Existenz der

<sup>(468).</sup> Fest steht nur die Erwähnung der (andauernden) Pankbarkeit der Lokrer, und, dass der Dichter, wie auch bei andern Gelegenheiten, freimütig vor Übermut und Missbrauch der Gewalt warnt. Vgl. Alfred Croiset, Observations sur le sens du mythe d'Ixion dans la 2 pythique de Pindare. Annuaire de l'Association pour l'encouragement des études grecques en France X (1876), 83 sqq.

Diod. XI, 48, 6—7; 49, 3—4 (Timaios); Schol. Pind. Ol. II, 8; 173; Pyth.
 VI, 4. Den Frieden soll Simonides vermittelt haben. Schol. Pind. Ol. II, 29
 (Timaios, Frgm. 90); vgl. Böckh, Explic. 119 und Christ, Ber. d. bayer. Akad.
 1888 I, 383, Aum. 1.

Schol. Pind. Pyth. III, 1, p. 327. Vgl. dazu Bornemann, Philol. L = N. F. IV (1891), 244.

<sup>3)</sup> Begründung Aitnas: Diod. XI, 49. Sikelergebiet: Diod. XI, 76, 2. Dorische Institutionen: Pind. Pyth. I, 60 ff. Vgl. Schol. Pyth. I, 118. Deinomenes Herrscher von Aitna: Pind. Pyth. I, 58; Chromios ἐπίτροπος τῆς Αἴτνης: Schol.

Aitnaier wesentlich an die Aufrechterhaltung der Herrschaft des Haussihres Oikisten geknüpft war, so konnte sich dieser auf sie verlassez und in Aitna einen Stützpunkt suchen, wenn in Syrakuszi, we die Stimmung nicht besonders war, ein Aufstand ausbrach.

Zu einem ruhmvolleren Wirken gab ein Hilfegesuch der Kymaier gegen die Etrusker Veranlassung, deren politische Macht im 6 Jahrhundert ihren Höhepunkt erreichte. Etwa zu Beginn dieses Jahrhunderts setzten sie sich in Latium fest, und das etruskische Geschlecht der Tarquinier erlangte die Herrschaft über Rom<sup>2</sup>. Dann drangen sie durch das Volskerland nach Campanien vor, wo Capua, Nela und andere Städte in ihre Hände fielen<sup>3</sup>. Im Bunde mit den Karthagern

- 1) Diod. XI, 49, 2: reitre de l'apoès entrédue que uie l'equi préducer émisser étailoque agoir rée étantient gatier, dus de sui le rie permière unquierdent niture repris l'exer équience. Die Bedeutung von Aitna als Rickhalt gagen Sankusai trat bei dem Aufstande gagen Thrasybulies hervor. Diod. XI, 67, 7; Gente, Gesch. Gr. III<sup>3</sup>, 178.
- 2) Müller-Deecke, Die Etrusker I, 113 ff.; Zöller, Latium und Bon (Leipzig 1878) 167 ff.; Ihne, Röm. Gesch. I, 84 ff.; Gurchhausen, Mustarna ober Servius Tullius? Leipzig 1882. Über etruskische Bauten in Bom vgl. Jordan, Röm. Tupographie I, 273 ff. Dugegen freilich Th. Mommsen, Röm. Gesch. I<sup>a</sup>, 124, der ohne awingende Gründe eine etruskische Herrschaft über Bom und Latium bestreitet, während Joh. Gustav Cuno (Vorgesch. Roms II., Grandenz 1888) in der Annahme etruskischer Einflüsse zu weit geht. Für die Geschlichfelichkeit fer etruskischen Herrschaft auch Ed. Meyer, Gesch. d. Albert. II. § 415.
- 3) Die Festsetzung der Etrusker in Campanien ist durch Cato, einen Kenner der italischen Geschichte, der sich namentlich mit der Auslehnung der etruskischen Macht eingehend beschiftigt hatte, gut beneugt. Inberng auf die etruskische Herrschaft über die Volsker (quod Cato plenissime ensuntus est) zgl. Cato France b. H. Peter, Hist. Bom. France, p. 53 = Serv. ad Aen. XI., 56T. Nach Vell. Patere. 1, 7, 2 hatte Cato (France 69) gesugt: Capuam ab einfem Tuscis conditions aublinde Nolum; stetisse autem Capuam, antequam a Bomanis enperetur un-

die erste Einmahme im Jahre 334. Gardthausen a. a. O. 19 annistis et senaginta. Capan etruskisch auch nach Liv IV. 25; Serv. at

Pind. Nem. IX, 1. Aitna verberrlicht von Pindaros (Pyth. 1; Nem. IX; Hyporch. 105, Bergk 1, 408) und Aischylos Airweis (vgl. Schneidewin, Rhein. Mus. 1843, 70 ff.). Hieron nach dem Wagensiege bei den pythischen Spielen Pyth. 29 = 470 69 als Aitnaier ausgerufen: Pind. Pyth. I, 32. Die Lobeserhebungen Pindurs neigen, daß Hieron auf seine Gründung nicht wenig stolx war und daß der mit bereischen Ehren verbundene Titel des Oikisten seiner Eitelkeit in hobem Gendisschmeichelte. In Wahrbeit hatte der Despot keinen Grund, darunf stolx zu sein. Vgl. Grote, Gesch. Gr. III<sup>2</sup>, 177; Ad. Holm I, 214. Münne des hieronischen Aitmanit dem Kopfe eines Silens und der Aufschrift AITSAROS auf der Vorderseite, mit dem thronenden Zeus Aitnaios auf der Rückseite bei Head, Hist. namonum 114. Vgl. Ad. Holm, Dus alte Katania (Lübecker Progr. 1873) 7; A. v. Sallet, Zeitseite. f. Numism. I, 210; Catal. of the Greek coins, Söcily 43.

traten sie der weitern Ausdehnung der hellenischen Kolonisation entgegen und verdrängten die Phokaier von Korsika <sup>1</sup>. Aber die griechische Kultur wirkte trotz des erbitterten nationalen Gegensatzes in
sich steigerndem Maße auf die Etrusker ein. Wie der etruskische
Adel eifrig griechische Wettspiele pflegte, so bürgerten sich auch die
dionysischen Festzüge mit ihren Masken und Scherzen ein. Griechische
Sagenstoffe wurden bei den Etruskern heimisch und geläufig. In der
Religion und Kunst machten sich weitgehende griechische Einflüsse
geltend. Die griechischen, namentlich korinthischen und ionischen
Industrieerzeugnisse, die Typen und Darstellungen der altgriechischen
Kunst wurden von dem einheimischen Gewerbe und Kunsthandwerk

Aen. X, 145. Etrusker in Campanien: Polyb. II, 17. Pompei, Herculaneum und Marcina am Golfe von Salerno etruskisch: Strab. V, 247. 251. Angebliche Begründung von zwölf Städten, deren Haupt Capua, durch die Etrusker: Strab. V. 242. Aus Antiochos bei Strab. a. a. O.: τήν χώραν ταύτην Όπικούς οίκησαι, τούτους δε καὶ Αυσονας καλείσθαι, ergiebt sich nur, dass die ursprüngliche italische Bevölkerung Campaniens aus den Ausoner genannten Opikern bestand, die auch nach der Festsetzung der Etrusker den Grundstock der Bevölkerung gebildet haben werden. Auch Hekataios Frgm. 28 (Steph. Byz. Suid. s. v. Νώλα) Νώλα, πόλις Aυσόνων beweist nichts gegen die etruskische Eroberung, denn diese Stadt könnte zur Zeit der Quelle des Hekataios noch ausonisch gewesen sein. Als geschichtlich betrachten die Festsetzung der Etrusker: Müller-Deecke, Die Etrusker I, 160ff.; Mommsen, Röm. Gesch. Ie, 140; Beloch, Campanien (Berlin 1879) 296ff.; 2. Aufl. (1890) 443; H. Nissen, Italische Landeskunde I, 499; Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 436. Dagegen hält Fr. v. Duhn, Grundzüge einer Gesch. Campaniens, Verhall. der 34. Philol. Vers. zu Trier 1879 (Leipzig 1880), 146 ff. die Überlieferung darüber für ungeschichtlich, weil in den Gräbern von Suessula, Capua und Nola die Bestattungsart (Beerdigung - nicht Verbrennung - der Leichen, Beigaben von Bronzegerät und Vasen mit Ornamentschmuck) eine durchaus italische wäre und auch ältere etruskische Kunstprodukte fehlten vgl. Duhn, Scavi sulla necropoli di Suessula, Bull. dell' Inst. di corr. archeol. 1878, p. 145 sqq.; 1879, p. 141 sqq.; Mitt. d. arch. Inst. Röm. Abt. II (1887), 235 ff. Über die Unsicherheit dieses Schlusses vgl. E. Reisch, Berl. philol. Wochenschrift 1891, Nr. 50, Sp. 1576. Duhn, Bonner Studien f. Kekulé (Berlin 1890) 20 ff. betrachtet selbst die Bestattung als die nationale Sitte der Etrusker, den Brandritus als die der italischen Grundbevölkerung und giebt zu, daß erstere sich vielfach dem Brauche der letztern anbequemten. Für die Überlieferung spricht der Umstand, dass das Alphabet der sabellischen Stämme nicht direkt, sondern durch Vermittelung des etruskischen aus dem chalkidischen abgeleitet ist. Beloch, Campanien2, S. 443. Die schwarzgefirnisten campanischen Thongefäse mit italischen Namen und Schriftzeichen, die sowohl vom Oskischen, als vom Etruskischen abweichen, können freilich nicht mit Sicherheit als etruskische (Müller-Deecke I, 169) betrachtet werden. Duhn, Grundzüge, S. 148. Sie stammen übrigens aus dem dritten Jahrhundert und dem Ende des vierten.

<sup>1)</sup> Vgl. S. 756, Anm. 1.

nachgealunt. Die urientalinierenden Gentahen der kurmtmateuren Vaurdie seit dem Ende des 7. Jahrhunderts in gruine Zum men Ermenne eingeführt wurden, um seit Beginn des 5. Jahrhunderts almainiere der actiochen Einfuhr Platz zu machen, beherrschten die armannene Ionnration. Alle griechischen Götter erscheinen in Europia entweise unse eigenem Namen oder in einer läentifizierung mit einnemmennen vont heiten? Coere pflegte alte Beziehungen zu Deiphi und nate innelbas, ebenne wie Spina, der Hampthandelsplatz der Europiaer um aftentummen. Meere, ein eigenes Schatzhaus? Um 5:0 begannen die errusissenen. Stätte auch Müssen mit griechischen Typen zu seitungen um zwateils nach enboeisehem, teils, wie es scheint, nach dem retungeren magnetischen Korkvrzeischen Fulse!

Aber bei aller Empfänglichkeit für griecinsene Kuture-mitisselaben die Etrusker doch das Fremde selbstänzig und mit momen Zutisaten verarbeitet, und auf manchen Gebieten, namentieri in der hankunst Gewilleban Hervorragendes geschaffen. Ihr von imstern
Aberglauben und formalem Katualwesen beherrschtes religiöses Leisen,
sowie ihr ganzer zu Wollust und Grausamkeit neigemäter Charakter
blieb unverändert und den Griechen fremd. Die erruskische Kuturbehieht ihren barbarischen Grundzug und machte keine immeriteiter
Fortschritte Da der Adel immer mehr an Thatkraft einfallisse und in
Sinnengeruß versank, so brach alsbald auch die prätische Macinstellung der Etrusker zusammen. Sie erlagen im Kannon mit ihr
Hellenen, Italikern und Keiten.

Durch die Festsetzung der Etrusker in Campariez wurde die dur-

<sup>1</sup> Vgl im allgemeinen Müller-Desche, Die Erraker II. 77£ 225 £ 245 fl. 279 fl.: Ed. Meyer, Gesch. d. Altert II. § 439—440. Inherty zur ihr Vaser vgl aufserdem E. Portier, Bulli d. eoer hell XII 1898, 491 fl. weicher anchweist, daß die Etrasker auch für ihre Beliefvaser griechische Muster vor Angen gehalt haben. Über eine bei Arenzo entdeckte Topferwerkstätte, in der um die Mine des 7. Jahrhunderts wahrscheinlich griechische Kunsthandwerker arbeitster.: Gamurrini, Notizie degli senvi 1890, p. 63 sqq. Über geometrisch bemaine Vaser, die dem 7. Jahrhundert angehören und wenigstens teilweise griechischer Inspert sind sowie über korinthische Vasen und deren Nachahmungen aus Gräbern des 6. Jahrhunderts in der Nekropole von Vulei vgl. Stephane Gseil, Fouilles dass in neeropole de Vulei, Paris 1891.

Caere und Delphi: S. 755. Schatzhäuser von Caere und Spina: Scrab V. 214. 220; IX, 421.

<sup>3&#</sup>x27; Head, Hist. numorum. p. LIV und 10 ff. Eine andere Ansieht vertritt Müller-Deecke, Die Etrusker I. 385 ff. Vgl. anch Mommsen, Röm. Münxwesen 20 ff. 215 ff. 260 ff. (Trad. Blacas I. 24 ff. 265 ff. 372 ff. : Hultsch. Gr. und röm Metrol. Auf.) 684.

tige griechische Kolonisation in ihrer Existenz bedroht. Einen gewissen Rückhalt erhielt sie durch die Niederlassung der Phokaier in Hyele und eine Verstärkung durch die von Samiern, die vermutlich infolge des Staatsstreiches des Polykrates auswanderten, um 530 begründete Pflanzstadt Dikaiarcheia<sup>1</sup>. Als Hafenplatz Kymes erlangte die Stadt einige Bedeutung, sie blieb jedoch anscheinend in Abhängigkeit von den Kymaiern. Bald darauf, angeblich im Jahre 524, zogen, wie es heißt, gewaltige Scharen von Etruskern, Umbrern, Dauniern und andern Stämmen gegen Kyme. Aber die Kymaier schlugen den Ansturm der Barbaren zurück, nach der Sage nicht nur infolge der Tapferkeit der Bürger, namentlich des Aristodemos, sondern auch des wunderbaren Eingreifens der Götter <sup>2</sup>.

Einen empfindlichen Stoß erlitt dann die Macht der Etrusker durch die Erhebung der Latiner, denen es nach schweren Kämpfen gelang, sich von der etruskischen Herrschaft zu befreien.

An der Entwickelung der Dinge in Latium hatten die Kymaier das höchste Interesse, da sie mit den Latinern seit alter Zeit einen lebhaften Handel unterhielten, der sich bis Etrurien hin erstreckte <sup>3</sup>.

Steph. Byz. v. Ποτίολοι. Gründungsjahr nach Hieron. P. R. M. F. Abr.
 1486 = 531/0; A. Abr. 1487; B. S. 1489. Es ist offenbar das Jahr nach dem Regierungsantritte des Polykrates gemeint. Vgl. S. 508, Anm. 3; vgl. Strab. V,
 245; Dion. Hal. VII, 3; Beloch, Campanien 89.

<sup>2)</sup> Die Erzählung dieses Barbareneinfalles bei Dionys. Hal. VII, 3-4 ist fabelhaft und stammt vermutlich im letzten Grunde aus einer kymaeischen Chronik. Vgl. Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 498 Anm. Aber Campanien muss damals in der That durch den Einbruch fremder Völkerschaften erschüttert worden sein. F. v. Duhn (Bull. d. Inst. d. corr. arch. 1878, p. 145 sqq.; Grundzüge einer Gesch. Camp. 147; Mitt. d. arch Inst. Röm. Abt. II, 235 ff.), hat wohl mit Recht angenommen, dass damals Suessula und vielleicht auch Nola dem Ansturme erlag. Denn die älteste Gräberklasse von Suessula reicht bis zum Ende des 6. Jahrhunderts, dann tritt eine Unterbrechung ein, die nächste Klasse beginnt erst Ende des 5. Jahrhunderts. Auch in Nola ist die kapuanische Bestattungsart des 5. Jahrhunderts noch nicht beobachtet worden. - Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. II, § 498 nimmt an, dass es sich um einen Versuch der campanischen Etrusker zur Gewinnung der Küste handelte. Es sei möglich, daß sie dabei Zuzug aus der Heimat und von anderen Stämmen erhalten hätten. Nach Dion. Hal. sollen die Etrusker von den Kelten bedrängt vom adriatischen Meere her gekommen sein Das ist irrig, denn die Funde der Nekropolen von Bologna und Marzabotto beweisen, dass die Kelten dort nicht vor 400 v. Chr. erschienen sind. Vgl. W. Helbig, Die Italiker in der Poebene, Leipzig 1879. Über Spuren von Umbrern in Etrurien, wo sie von den Etruskern unterworfen wurden. Vgl. Müller-Deecke I, 96. Was die iapygischen Daunier betrifft, so saßen Iapyger (Oinotrer) damals noch in Lucanien. Vgl. W. Helbig, Hermes XI (1876), 257 ff.

<sup>3)</sup> Chalkidische Vasen aus der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts und andere

Als Aricia um 504 von den Etruskern bedrängt wurde und die Kymaier um Hilfe bat, sandten diese ein Heer unter Aristodemos, der die Etrusker schlug und die Stadt entsetzte. Aristodemos benutzte seinen durch den Sieg gewonnenen Einfluß, um die Aristokratie der Hippoboten zu stürzen und sich zum Tyrannen aufzuwerfen. Erst nach längerer Herrschaft wurde er gestürzt und die alte Verfassung wieder hergestellt <sup>1</sup>.

Durch die Befreiung Latiums wurde die Landverbindung zwischen den Etruskern und Campanien unterbrochen, doch gewannen sie zur See die Oberhand über die Kymaier und brachten sie so ins Gedränge, dass sie den Herrscher von Syrakusai um Hilfe baten <sup>2</sup>. Hieron sandte ihnen ein beträchtliches Geschwader, welches vereinigt mit den kymaeischen Schiffen im Jahre 474/3 den Etruskern in einer großen Seeschlacht eine vernichtende Niederlage beibrachte <sup>3</sup>. Zur Behauptung des syrakusanischen Einflusses am Golfe von Neapolis besetzte Hieron die Insel Pithekussai (Ischia), die infolge von Erdbeben und vulkanischen Ausbrüchen von den Chalkidiern verlassen worden war. Er schickte Syrakusaner hin und ließ einen befestigten

Gegenstände kymaeischen Imports sind in Etrurien gefunden worden. Duhn, Grundzüge der Gesch. Camp. 145. 149.

<sup>1)</sup> Die bei Dionys. Hal. VII, 3—14 episodisch eingeschobene Geschichte des Tyrannen Aristodemos stammt wohl unmittelbar aus Timaios (Fr. Reufs, Philol. XLV [1886], 271 ff.; dagegen freilich Ed. Meyer a. a. O.), der sie in einer kymaeischen Chronik gefunden haben wird. Vgl. Diod. VII, Frgm. 10. Die Erzählung bei Plut. de mul. virt. 26, p. 261 F berührt sich teilweise mit Dionys., weicht aber in wesentlichen Punkten ab. Aus welcher Quelle die Notizen bei Liv. II, 21, 5; 34, 4 entnommen sind, muß noch dahin gestellt bleiben. Fabius (K. W. Nitzsch, Röm. Annalistik 11 ff.) war aber gewiß nicht die Quelle des Livius. Vgl. Heydenreich, Fabius Pictor und Livius, Freiburg 1878, Progr. Ebenso ist es sehr fraglich, ob Piso die Quelle des Livius war, wie Virck, die Quellen des Livius und Dionysios für die älteste Geschichte der Republik (Strafsburg 1877, Diss.) nachzuweisen sucht. Vgl. noch Schwegler, Röm. Gesch. II, 192; Beloch, Campanien 150.

<sup>2)</sup> Diod. XI, 52, 2.

<sup>3)</sup> Pind. Pyth. I, 72 ff.: νανσίστονον ὕβριν ἰδων τὰν πρὸ Κύμας. | οἶα Συρακοσίων ἀρχῷ δαμασθέντες πάθον, | ωκυπόρων ἀπὸ ναῶν ὅ σφιν ἐν πόντω βάλεθ' ἀλικίαν, | Ἑλλάθ' ἐξέλκων βαρείας δουλίας. Über die irrtümliche Annahme, daß auch die Karthager an der Seite der Etrusker an der Schlacht teilgenommen hätten, vgl. Meltzer, Gesch. der Karth. I, 503, 63. Im Jahre 1817 wurde in Olympia ein jetzt im Brit. Mus. auf bewahrter eherner Helm gefunden, den Hieron infolge des Sieges nach Olympia stiftete. Er trägt die Inschrift: Ἰάρων ὁ Δεινομένεος | καὶ τοὶ Συρακόσιοι | τῷ Δὶ Τυρόν' ἀπὸ Κύμας. IGA. 150. Auf den Münzen von Syrakusai erscheint nun an der Stelle des Löwen (vgl. S. 796, Anm. 2) ein Seetier, das sich auf den Münzen von Kyme findet. Vgl. Catal. of the Greek coins in the Brit. Mus. Sicily 154, 71 sqq. und Italy 87, 10 sqq.

Platz anlegen. Ein neuer Ausbruch veranlaßte dann aber auch die Syrakusaner, die Insel zu räumen. Sie wurde nun von den Neopoliten besetzt <sup>1</sup>.

Von den Etruskern befreit, begannen die campanischen Griechenstädte einen neuen Aufschwung zu nehmen. Im Laufe des 5. Jahrhunderts wurde Campanien hellenisiert. Bis zur samnitischen Eroberung war nur kymaeisches und neopolitisches Geld in Umlauf. Die Campaner nahmen die griechische Bestattungsart an. Sie verbrannten ihre Toten und bargen die Asche in kostbaren Metallgefäßen mit griechischen Symbolen. Die Vasen und Kunstgegenstände aus dieser Zeit sind griechische Produkte oder geschickte, mit griechischem Stilgefühl entworfene Nachahmungen derselben <sup>2</sup>.

Weniger glücklich im Kampfe mit den italischen Stämmen waren damals die Tarantiner, die ihr Landgebiet weiter auszudehnen und namentlich die messapische Stadt Hyria (Orra) zu erobern suchten. Der Krieg zog sich unter Raubzügen, kleinern und größern Gefechten Jahre lang hin, bis er im Jahre 473 dadurch einen ernsteren Charakter annahm, daß die Messapier von den andern Iapygern Hilfstruppen heranzogen und mit einem großen Heere im Felde erschienen 3. Die Tarantiner baten ihrerseits die Rheginer um Hilfe. Anaxilas war bereits im Jahre 476/5 gestorben und hatte einem Diener von erprobter Treue, Mikythos (Smikythos), des Choiros Sohn, die Vormundschaft über seine jugendlichen Söhne und die Verwaltung der Stadt übertragen 4. Gegenüber Hieron, der die Lokrer gegen Anaxilas unterstützt, das chalkidische Element in Sicilien zurückgedrängt und auch im chalkidischen Kolonialgebiete am Golfe von Neapel festen Fuß ge-

<sup>1)</sup> Strab. V, 247-248 (Timaios); Beloch, Campanien 203 ff.

Duhn, Grundzüge Gesch. Camp. a. a. O. 151 ff.; Mitt. d. arch. Inst. Röm. Abt. II (1887), 235 ff.

<sup>3)</sup> Hdt. VII, 170; Diod. XI, 52. Diod. setzt den Krieg in das Jahr 473/2, weil in demselben die große Schlacht stattfand, er giebt aber an, daß der Krieg längere Zeit dauerte: περὶ γὰρ ὁμόρου χώρας ἀμφισβητούντων πρὸς ἀλλήλους, ἐπὶ μέν τινας χρόνους διετέλουν ἀψιμαχοῦντες καὶ λεηλατοῦντες τὰς ἀλλήλων χωίρας, κιλ. Aus dieser frühern Zeit des Krieges stammen die von Hageladas (S. 561) gearbeiteten ἔπποι οἱ χαλκοῖ καὶ αἰχμάλωτοι γυναῖκες ἀπὸ Μεσαπίων, welche die Tarantiner nach Delphi weihten. Paus. X, 10, 6. Hageladas schuf für Olympia die Bildsäule des Tarantiners Anochos, der im Jahre 520 im Stadion siegte (Paus. VI, 14, 11; H. Förster, Die Sieger in den olymp. Spielen I, Zwickau 1891, Progr. S. 10). Vgl. Ettore Pais, Atakta (Pisa 1891), p. 8. — L. Lorentz, Res gestae Tarentinorum Luckau. Progr. 1838; Doehle, Gesch. Tarents, Straßburg. Progr. 1877; Grote, Gesch. Gr. III², 185; Lenormant, La Grande Grèce I, 27.

<sup>4)</sup> Hdt. VII, 170; Diod. XI, 48, 2; 66, 1-3; Iustin IV, 2 (Timaios).

falst hatte, mulste das rheginische Fürstentum einen Rückhalt suchen. Es schloss sich, da Rhegion mit Kroton verseindet war, an die Tarantiner an und trat mit ihnen auch in kommerzielle Verbindung. Die Meerenge war nicht mehr im ungestörten Besitze der Herren von Rhegion und Messana, seitdem es eine starke syrakusanische Flotte gab. Mikythos besetzte daher Pyxus, das eine Handelsstraße durch das Siris-Thal mit dem tarantinischen Golfe verband 1. Bei dieser Interessengemeinschaft schickte Mikythos 3000 Bürger wider deren Willen nach Taras ab. In einer furchtbaren Schlacht wurden die Tarantiner und Rheginer von den Iapygern geschlagen. Herodotos sagt, es wäre das größte Blutbad gewesen, das, so viel er wüßte, unter Hellenen angerichtet worden wäre. Der größte Teil der Rheginer kam um, der Rest flüchtete vermutlich nach einem rheginischen Kastell am Siris, in das aber die Verfolger zugleich mit den Flüchtigen eindrangen 2. Auch Pyxus vermochten die Rheginer nicht zu halten 3. Unter den erschlagenen Tarantinern befanden sich so viele Angehörige der Aristokratie, dass in Taras die Demokratie die Oberhand gewann und die Verfassung in ihrem Sinne umgestaltete 4. Die auf Vergrößerung des Landgebietes gerichtete Politik der grundbesitzenden Aristokratie hatte zu einer Katastrophe geführt, unter der Demokratie wandte sich Taras vorwiegend dem Handel und der Industrie zu und entwickelte sich zum bedeutendsten Handelsplatze in Unteritalien 5. Auch gegen die Messapier und Peuketier behauptete sich die Stadt in siegreichen Kämpfen 6.

<sup>1)</sup> Über die Gründe des Bündnisses zwischen Rhegion und Taras vgl. Ettore Pais, L'alleanza di Taranto e di Reggio, Atakta, p. 1 sqq. Pais bemerkt mit Recht, dass Pyxus nicht erst, wie Diod. XI, 59 angiebt, im Jahre 471/0 von Mikythos besetzt sein kann (p. 11). Über die Handelsstrasse vgl. S. 758, Anm. 4. Wiederspiegelung des Bündnisses in der Gründungsgeschichte von Taras: Bd. I², S. 407, Anm. 1.

<sup>2)</sup> So erklärt Ettore Pais a. a. O., p. 9 sqq. mit einiger Wahrscheinlichkeit die irrige, gewiß auf einem Mißverständnisse beruhende Angabe bei Diod. XI, 52, 5, daß ein Teil der Iapyger auf der Verfolgung der Rheginer zugleich mit den Flüchtigen in Rhegion eingedrungen wäre und die Stadt eingenommen hätte.

Strab. VI, 253: ψεισε δε Μίκυθος ὁ Μεσσήνης ἄρχων τῆς ἐν Σικελία (Πυξούντα), πάλιν δ' ἀπῆραν οἱ ἱδρυθέντες πλὴν ὅλίγων.

<sup>4)</sup> Aristot. Pol. V, 3, p. 1303a: ἀπολομένων πολλών γνωρίμων ὑπὸ τῶν Ἰαπύγων μικρὸν ὕστερον τῶν Μηδικῶν δημοκρατία ἐγένετο ἐκ πολιτείας. Vgl. Doehle, Gesch. Tarents 25 und über die Verfassungsverhältnisse Bd. I², 410, Anm. 6.

<sup>5)</sup> Bd. I2, 410.

<sup>6)</sup> Delphisches, von Onatas gearbeitetes Weihgeschenk der Tarantiner: Paus. X, 13, 10 vgl. dazu Ettore Pais, Atakta, p. 8, Anm. 3.

So hatte denn im Westen und Osten das Hellenentum trotz keineswegs einmütigen Zusammenhaltens sich hier gegen den Angriff des persischen Weltreiches, dort gegen den der karthagischen und etruskischen Großmacht siegreich behauptet und die Herrschaft über das Meer gewonnen. Im Osten war es ein Kampf zwischen Volksheeren, zwischen Bürgerwehren demokratischer oder aristokratischer Stadtstaat-Republiken und Massenaufgeboten des Großkönigs gewesen, in dem die Hellenen durch die Überlegenheit ihrer Strategie, Bewaffnung und Taktik, ihre intellektuelle Begabung und Freiheitsliebe gesiegt hatten. Im Westen handelte es sich wesentlich um einen Kampf zwischen den Söldnerheeren 1, welche die vom Hause Magos geleitete Handelsrepublik Karthago und die Monarchen von Syrakusai und Akragas angeworben hatten. Die in diesem Kriege gewiss durch Bürgeraufgebote verstärkten griechischen Söldner schlugen unter ausgezeichneter Führung die Soldtruppen aus den barbarischen Völkerschaften des westlichen Mittelgebietes. Nach dem Freiheitskampfe entwickelten sich die politischen Verhältnisse im östlichen und westlichen Teile der hellenischen Welt in verschiedener Weise. Im Westen war zunächst das politische Leben vom Gegensatze zwischen dem freien Bürgertume und den Militärmonarchieen, dann nach dem Sturze der letztern von der Neuordnung aller Verhältnisse beherrscht. Es fehlte an den wesentlichen Voraussetzungen zur Ausbildung einer alle Staaten in Mitleidenschaft ziehenden Rivalität zwischen zwei Großmächten. Da im Osten der leitende Staat eine Landmacht war, so gewann neben ihm Athen freien Spielraum zur Begründung einer See-Hegemonie. Die Rivalität zwischen den beiden Mächten wurde verschärft durch den von ihnen vertretenen Gegensatz zwischen Oligarchie und Demokratie, zwischen dorischem und ionischem Wesen, so daß schließlich ein großer Entscheidungskampf unvermeidlich wurde.

<sup>1)</sup> Holm, Gr. Gesch. II, 101, Anm. 8.

## Nachträge und Berichtigungen.

- S. 3, Anm. 2. An Stelle von "mehr über die attischen Vasen im § 28" zu setzen im § 17e, S. 332ff.
- S. 3, Anm. 4, Z. 3 hinter "CIA. IV, 2, p. 119, Nr. 492a" hinzuzufügen: vgl. Studniezka, Mitt. d. arch. Inst. XVIII (1893), 225 ff. (mit Tafel).
- S. 4 Anm., Z. 1 ist in dem Satze: "Der Volksbeschluß ist keinesfalls jünger als die Weihinschrift u. s. w." vor "jünger" das Wort "erheblich" ausgefallen.
- 4, Anm. 2 nachzutragen: Wilamowitz, Die solonischen Gedichte, Aristoteles und Athen II, 304-315.
- 7, Z. 3 ist hinter: "Als Verfasser der Atthis" einzuschalten: "die zwar noch nicht das Hauptgewicht auf die Erläuterung der alten attischen Institutionen legte, aber in annalistischer Form geschrieben war".
- S. 7, Z. 6 ist hinter "Interessen hatten" hinzuzufügen: "Sie (die Atthidographen) waren durchweg oder mindestens zum größten Teil Exegeten und ließen sich, von der Aufzeichnung und Erläuterung der πάτρια ausgehend". Dazu "Anm. 1a. Nachdem bereits U. Köhler, Hermes XXVI (1891), 45 darauf aufmerksam gemacht hatte, daß Kleidemos, Antikleides und Philochoros Exegeten waren, hat Wilamowitz, Aristoteles und Athen. I, 280 mit Becht auf den engen Zusammenhang zwischen der Aufzeichnung und Erläuterung der πάτρια, die den ἐξηγηταὶ ἐξ Εὐπατριδῶν oblag (vgl. S. 95, Anm. 1), und der Entstehung der Chronik hingewiesen. Vielleicht war auch Androtion Exeget. Melanthios schrieb über Mysterien, Demon über Opfer."
- 7, letzte Z. des Textes ist hinter "wissen wir von" einzuschalten: "Melanthios (Wilamowitz, Aristoteles I², 287, 37)."
- S. 7, Anm. 1 am Ende hinzuzusetzen: Wilamowitz, Die Atthis, Aristoteles und Athen I, 260—290.
- S. 7, Anm. 5 hinzuzufügen: "Exeget: Frgm. 20. Wilamowitz, Aristoteles I, 286, Anm. 36 möchte die Entstehung der Atthis zwischen 394 und 380 setzen.
- S. 7, Anm. 6 hinzuzufügen: "Wilamowitz, Aristoteles I, 287, Anm. 38".
- S. 13, Z. 1 hinter "gehört die" einzuschalten: "die des Stesimbrotos über Themistokles, Thukydides und Perikles und die".
- S. 13, Z. 2. An die Stelle des Satzes: "Eine Schmähschrift "bis" gab Kritias heraus" ist zu setzen: "Die Politeiai des Kritias enthielten wahrscheinlich nicht sowohl Verfassungsgeschichtliches oder eine Kritik der Ver-

- fassungsformen als Schilderungen des bürgerlichen Lebens, wobei er alles Lakonische pries, die Demokratie schmähte und die Athener als förmliches Gesindel charakterisierte".
- S. 13, Anm. 2, Z. 2 hinzuzufügen: "Wilamowitz, Aristoteles I, 175 zeigt, daß die πολιτεῖαι des Kritias wesentlich das enthielten, was späterhin βίοι hieß".
- S. 13, Anm. 3, Z. 2 einzuschalten: "vgl. aber III, 5, p. 1278 a, v. 25, wo es inbezug auf dieselbe Einrichtung heifst: ἐν Θήβαις δὲ νόμος ἦν, wodurch Keils Schlußzweifelhaft wird. Gegen Keils Datierung der Politeia vor Herbst 335 erhebt auch beachtenswerte Einwendungen F. Susemihl, Quaest. Aristotelearum Pars II (Greifswald Ind. lect. aest. 1893), p. IX sqq."
- S. 15, Anm. 3, Z. 9 hinter "Sandys, London 1893" einzufügen: "vgl dazu die Besprechung von Valerian von Schoeffer, Berl. philol. Wochenschr. 1893, Nr. 45, S. 1409—1419".
- S. 15, Anm. 3 ist zur Litteratur-Übersicht hinzuzufügen: Vincenzo Costanzi, Spigolature Aristoteliche, Estr. dalla Rivista di Filologia XXI, Torino 1893; M. Heller, Quibus auctoribus Aristoteles in republica Atheniensium conscribenda et qua ratione usus sit, Berlin 1893 (Nichts Neues von Bedeutung); G. Kaibel, Stil und Text der πολιτεία Αθηναίων des Aristoteles, Berlin 1893; U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Aristoteles und Athen, 2 Bde., Berlin 1893; H. Swoboda, Die neugefundene Schrift vom Staate der Athener, Prag 1893.
- S. 18 Anm., Z. 25 hinter "CIA. II, 2, Nr. 741" einzuschalten: "Erwähnung eines Ammon-Tempels in einem Volksbeschlusse aus dem Jahre 333: P. Foucart, Rev. des études grecques 1893, Nr. 21."
- S. 18, Anm. 1 am Schlusse hinzuzufügen: "Vgl. namentlich über alle diese Dinge Kaibel, Stil und Text der πολιτεία Αθηναίων, S. 1-112."
- S. 20, Anm. 2 hinter "P. Meyer a. a. O. Cap. II" einzufügen: "und Wilamowitz Aristoteles I, 64 ff."
- S. 21 Anm., Z. 2 hinter ,, ἐποίησεν ἐκ τῶν τιμημάτων" einzuschalten: ,, In anderer Weise sucht Wilamowitz, Aristoteles I, 72 über den Widerspruch hinwegzukommen. Vgl. jedoch dagegen S. 275, Anm. 1."
- S. 21, Anm. 2 ist der Satz "Nach der "Aθπ. muß nicht dem Demos, sondern dem Areopag das εὐθύνειν der Beamten obgelegen haben" zu streichen und auf S. 280, Anm. 3; S. 282, Anm. 5 zu verweisen, wo die Ansicht Keils berichtigt ist.
- S. 22 Anm. am Schlusse zu verweisen auf S. 108. 110, Anm. 4. 267 Anm. und 310, Anm. 2.
- S. 24 Anm. am Schlusse hinzuzufügen: "Auch J. Miller, Philol. LII, S. 131 zeigt, daß 'A9n. 41, 2 nichts gegen die Echtheit der Schrift beweist."
- S. 27, Z. 12 ist "ammentlich" statt "namentlich" gedruckt.
- S. 29 Anm. am Ende hinzuzusetzen: Wilamowitz, Aristoteles I, 299 ff. macht es sehr wahrscheinlich, daß die Aθπ. dem Plutarchos überhaupt nicht vorgelegen hat und daß er die Citate aus seinen Quellen herübergenommen hat.
- S. 30, Ann. 4 am Schlusse hinzuzufügen: "Nach Wilamowitz, Aristoteles I, 306ff. (Zweck und Bedeutung des aristotelischen Buches) will die Schrift weder geschichtlich belehren, noch eine Dogmatik der Verfassung geben, vielmehr bezweckt sie, in dem Leser ein Urteil über die beschriebene Verfassung zu erzeugen, und zwar um überhaupt politisches Urteil in ihm

- zu erzeugen." "Aristoteles hat seine Politien mit nichten als geschichtliches Material, sondern als Substrat der politischen Spekulation mit wesentlich praktischer Tendenz verfast. Er hat diese große Arbeit aufgewandt, um das induktive Material für seine politische Theorie zu gewinnen oder vielmehr (denn diese Theorie stand ihm ja vorber fest, und sie war nichts absolut Neues), um seine Schüler zu befähigen, in dem praktisch politischen Leben die geeignetsten Maßnahmen zu treffen, auf daß die Lehren der Ethik über Tugend und Glückseligkeit in die leibhafte Erscheinung übergeführt würden.
- 8. 32, Anm. 2 hinzuzufügen: Wilamowitz, Aristoteles I, 373: Aristoteles ist kein geschichtlicher Forscher, aber die Atthis ist durck die 33π. ungleich deutlicher geworden. Neben der Atthis, der wegen ihres urkundlichen Gehaltes am besten unterrichteten Quelle über attische Verfassungsgeschichte, hat A. namentlich in umfassendem Maße eine vermutlich von Theramenes verfaßte Parteischrift benutzt. Auch die ganze Darstellung der zu seiner Zeit in Kraft befindlichen Verfassung ist nichts als eine stark und ungleich kürzende, durchgehends auf den Zustand des bereits geltenden Rechtes hin revidierte Wiedergabe fremder Arbeit.
- S. 36, Anm. 2 hinzuzufügen: Weitere Litteratur über die Verfassung Drakons, S. 225.
- S. 38, Anm. 1 am Anfange einzufügen: Über diese oligarchische Schrift vgl. S. 42 Anm.; S. 50, Anm. 1 und S. 52 Anm., sowie Wilamowitz, Aristoteles I. 160.
- S. 40 Anm., Z. 19 ist der Satz: "Strategen scheinen" bis "sein" zu streichen.
- S. 41 Anm., Z. 5 hinter Untersuchung "einzuschalten": vgl. auch Wilamowitz, Aristoteles I, 51 ff.
- S. 42 Anm., Z. 20 einzuschalten nach "erinnert": "gegen die Annahme, daß χρεωνοπίδαι nach Έρμοχοπίδαι gebildet wäre, wendet sich indessen mit Recht Wilamowitz, Aristoteles I, 63, Anm. 33."
- S. 45 Anm., Z. 14 von unten ist zu "νόμον εἰσα(γγ)ελ(ἰας)" zu bemerken: εἰσαγγελίας ist nach Kaibel, Stil und Text der Ἡθπ. 143 bis auf die Buchstaben ελ im Texte nicht zu lesen. Stilistische Bedenken gegen die von Wessely, Blas und Kenyon angenommene Lesung bei Wilamowitz, Aristoteles I, 53, Anm. 22.
- S. 45 Anm., Z. 4 von unten hinter "daís er es wirklich war" einzuschalten: "Doch sprechen erhebliche Wahrscheinlichkeitsgründe dafür, daſs Solon in der That ein solches Eisangelie-Gesetz gegen κατάλνοις τοῦ δήμου erlassen hat. Vgl. S. 161 Anm. und S. 282, Anm. 1.
- S. 46 Anm., Z. 4 von unten ist der Satz: "Dass es vor Kleisthenes eine βουλή gab u. s. w." zu streichen.
- S. 48 Anm., S. 5 von unten sind in dem Satze: "Es ist möglich, obsehon nicht wahrscheinlich, daß die Seisachtheia u. s. w." die Worte "obschon nicht wahrscheinlich" zu beseitigen.
- S. 50, Z. 5 sind die Worte "Schrift des Kritias" zu ersetzen durch "oligarchische Parteischrift".
- S. 50, Anm. 1, Z. 4 von unten sind die Worte "um die Ann. des Kritias" ebenfalls zu ersetzen durch "um die oligarchische Parteischrift". Am Ende der Anm. ist hinzuzufügen: vgl. über die Politeia des Kritias S. 808. Wilamowitz, Aristoteles I, 165 vermutet, daß Theramenes der Ver-

fasser dieser oligarchischen Schrift war. Sie müste dann aber, vollends wenn, wie W. annimmt,  $\mathcal{A}9\pi$ . 36, 2 und Xen. Hell. II, 3, 19 aus dieser Schrift stammen sollte, kurz vor dem Tode des Theramenes und zu einer Zeit versast sein, wo sein politisches Wirken nicht sowohl durch den Gegensatz zu der Demokratie als durch den Kampf mit Kritias beherrscht war. Eine Parteischrift aus dieser Zeit hätte sich doch gewiss weniger mit einer historischen Kritik der Demokratie beschäftigt und schärfer ihre Spitze gegen die oligarchische Tyrannis gerichtet. Aber die Schrift rührt gewiss von einem Anhänger des Theramenes her. Das ergiebt sich aus der außerordentlich günstigen Beurteilung des Theramenes selbst ( $\mathcal{A}5\pi$ . 28, 5; 33, 2), dann aus der durchaus in seinem Sinne gehaltenen Darstellung der Parteikämpfe, endlich aus dem Entwurfe der Versasung Drakons, die dem Standpunkte dieses Politikers im Gegensatze zu Kritias entspricht.  $\mathcal{A}9\pi$ . 36, 2; Xen. Hell. II, 3, 19. Vgl. S. 38, Anm. 1 und Wilamowitz, Aristoteles I, 167.

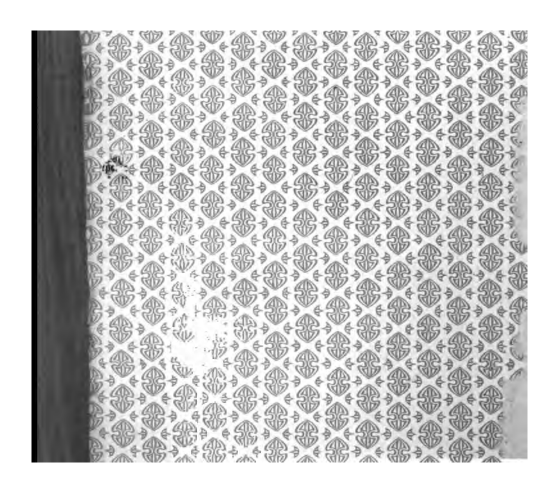
- S. 51, Anm. 1, Z. 17 hinzuzusetzen: Weiteres inbezug auf die Söhne des Peisistratos vgl. S. 322, Anm. 1.
- S. 52 Anm., Z. 25 sind die Worte: "Wie sie Kritias bis Pokrowsky a. a. O." zu streichen und dafür zu setzen: "vgl. Wilamowitz I, 161 ff., der den Inhalt der Schrift zu skizzieren versucht".
- S. 53, Z. 5 ist hinter "aus einer Atthis" einzuschalten: "während das Urteil über die leitenden Staatsmänner und deren Wirksamkeit durch die oligarchische Schrift bestimmt ist. Vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 161.
- S. 53 Anm. ist am Schlusse hinzuzufügen: Weiteres über den Widerspruch der 'A 3π. gegen die Angabe des Thukydides, daß die Bürger bewaffnet den panathenaeischen Festzug begleiteten. S. 383, Anm. 1.
- S. 55, Z. 7 sind die Worte "oder vielmehr von dessen Quelle" zu streichen und hinzuzusetzen: Wilamowitz, Aristoteles I, 195 ff. zeigt, daß Pollux die Aθπ. nachlässig, aber direkt benutzt und mit Angaben aus zwei andern Quellen (darunter einer lexikalischen) versetzt hat.
- S. 59, Anm. 4, Z. 5 ist zu "Δελφῶν ὑπομνήματα" zu bemerken: "Nach Wilamowitz, Aristoteles I, 14, Anm. 19 hat Plutarchos diese delphischen Aufzeichnungen wahrscheinlich selbst gekannt".
- S. 63. Am Schlusse der Allgemeineren Litteratur zur attischen Geschichte ist hinzuzufügen: Wilamowitz, Aristoteles und Athen, 2 Bde., Berlin 1893; Ed. Meyer, Geschichte des Altertums II (Stuttgart 1893), § 128. 223-224. 228. 233 u. s. w.; J. Beloch, Griech. Gesch., Straßburg 1893.
- S. 64, Z. 3 von unten einzuschalten: W. Miller, A history of the Acropolia at Athens, American Journ. of Archaeology VIII (1893), 473-556.
- S. 65, Z. 20 hinzuzufügen: "Weitere Litteratur über die attischen Demen S. 401".
- S. 65, letzte Zeile hinzuzusetzen: "Karten von Attika, Heft VII (Tatoi-Salamis) 1893".
- S. 66 zur Litteratur-Übersicht für § 15 hinzuzusetzen: Valerian von Schöffer, Bürgerschaft und Volksversammlung in Athen I, Die Grundlagen des Staates und die politische Gliederung der Bürgerschaft, Moskau 1891 (russisch).

- S. 70 Anm. am Schlusse hinzuzusetzen: Über die Popularisierung des Theseus unter der Herrschaft der Peisistratiden vgl. S. 331, Anm. 2 und S. 332, Anm. 6.
- S. 80 Anm., Z. 2 einzuschalten: "Gegen die Trennung der mittelgriechischen Θεὰκες von den in Thrakien wohnenden vgl. Erw. Rohde, Psyche, S. 300, Anm. 1.
- S. 83, Anm. 1, Z. 1 hinter "Über Erechtheus vgl. S. 72, Anm. 2" einzuschalten: "vgl. Wilamowitz, Aristoteles I, 128", ferner ebenda Z. 6 von unten "vgl. Wilamowitz a. a. O., der Kekrops als Namen eines Volksstammes auffaßt, der den Stammesnamen der ältesten einheimischen Bevölkerung erhalten hat.
- S. 88, Anm. 1 am Schlusse hinzuzufügen: "Die richtige Erklärung von Thuk. II, 15, 4 gegen Dörpfeld, Mitt. d. arch. Inst. XVII (1892), 444 f. von Chr. Belger, Berl. philol. Wochenschr. 1894, Nr. 3, S. 91 ff."
- S. 88, Anm. 2 am Ende hinzuzusetzen: "Angebliche Aufdeckung des Dionysion en Aimmais südlich vom Areopag: Dörpfeld, Mitt. d. arch. Inst. XIX (1894), 143 ff.
- S. 91, Anm. 5 hinzuzufügen: "Weiteres über das Prytaneion vgl. S. 158, Anm. 1
- S. 95, Anm. am Schlusse auf S. 96 hinzuzusetzen: "Die Existenz eines Geschlechtes Eupatridai ist jetzt durch eine Inschrift urkundlich gesichert. A. Nikitsky, Hermes XXVIII (1893), 621 ff."
- S. 102, Anm. 6 am Ende hinzuzufügen: Valerian von Schöffer, Bürgerschaft und Volksversammlung in Athen (Moskau 1891, russisch) 188 ff. kommt zu dem Ergebnis, daß die vier Stammphylen allgemein ionisch waren und nach Attika von außen übertragen wurden, dagegen ist Wilamowitz, Aristoteles I, 141 der Ansicht, daß von den Athenern, da das geeinigte Attika eine Organisation gebraucht habe, die Vierteilung und darunter die Zwölfteilung durchgeführt worden sei. Es sei ein ganz äußerlicher, auf die Verwaltung berechneter Schematismus gewesen.
- S. 113, Anm. 1 am Ende zur Litteratur über die Phratrien hinzuzusetzen: "Wilamowitz, Aristoteles II, 259 ff.; H. Lipsius, Die Phratrie der Demotioniden, Leipzig. Stud. XVI, 161 ff.
- S. 117 Anm., Z. 10 von unten hinter "Gr. Staatsaltert.<sup>6</sup>, § 58, S. 321 einzuschalten: "und Wilamowitz, Aristoteles II, 269".
- S. 118, Anm. 1 am Ende einzufügen: "vgl. auch Wilamowitz, Aristoteles II, 273, Anm. 19.
- S. 118, Anm. 3 hinzuzufügen: "Wilamowitz, Aristoteles II, 268 ergänzt den Namen der Phratrie zu Thersik (leid)ai. Über den Kultus der τριτοπατρής bei den Zakyadai (CIA. II, 1062) vgl. Wilamowitz a. a. O., woselbst Näheres über die einzelnen Phratrie-Kulte".
- S. 120, Anm. 3 einzuschalten: "Wilamowitz, Aristoteles II, 278 nimmt an, daß neben einander wohnende Geschlechter zu einer Phratrie verbunden wurden. Durch ihren Kultort hätte die Phratrie einen lokalen Mittelpunkt erhalten.
- S. 121, Anm. 2 am Schlusse hinzuzufügen: "Wilamowitz, Aristoteles II, 273: "In der Phratrie der Demotioniden war kein Geschlecht mehr so mächtig, daß es die Bevorzugung von Genneten erzwang. Aber denjenigen Brüdern, die in Dekeleia ansessig waren, hatte man die Stellung der Genneten übertragen; sie rechneten sich innerhalb der Phratrie als zu einem Hause angehörig."

- S. 122, Anm. 2 am Ende hinzuzusetzen: "vgl. jedoch Lex. Demosth. Patm. Bullet. d. corr. hell. I, 152: Die Genne ten τοὺς ἐγγραφομένους εἰς τοὺς φράτορας διαχρίνοντες καὶ δοκιμάζοντες εἰ πολῖταὶ εἰσιν ἢ ξένοι ἐδέχοντο ἢ ἀπέβαλλον. Wilamowitz, Aristoteles II, 272 bemerkt zu dieser Angabe des wohlunterrichteten Grammatikers mit Recht: Das ist genau dasselbe Verhältnis, wie es die Demotioniden-Inschrift für die Thiasoten zeigt, Appellation ist dabei immer noch möglich."
- S. 123, Anm. 1, Z. 10 von unten statt: "Θεξόικ(ιάδ)αι oder Θεξόικ(ωνίδ)αι" zu setzen Θεξόικ(λεῖδ)αι.
- S. 124, Anm. 4 am Schlusse hinzuzufügen "vgl. jedoch S. 122, Anm. 2 Nachtrag".
- S. 124, Aum. 6 zur Litteratur über die attischen Könige hinzuzufügen: Wilamowitz, Die Könige von Athen, Aristoteles II, 126 ff.
- S. 132, Anm. 3, Z. 20 hinzuzufügen: "Wilamowitz, Aristoteles II, 131 ff. A. v. Gutschmid, Chronol. Unters. über die ältere gr. Gesch. kl. Schrift. IV, 1 ff.
- S. 139 Anm. Zur Litteratur über den Areopag hinzuzusetzen: "Wilamowitz, Aristoteles II, 186 ff."
- S. 142 Anm. am Schlusse hinzuzusetzen: "Gegen die Ansicht des Lipsius vgl. auch L. Cohn, Berl. philol. Wochenschr. 1893, Nr. 44, Sp. 1397.
- S. 144 Anm., Z. 18 ist ,, πράττεσ) θαι oder " zu streichen und auf Kaibel, Stil und Text der 'Aθπ. 142 zu verweisen.
- S. 144 Anm. am Schlusse hinzusetzen: "Vgl. Weiteres S. 176".
- S. 151, Anm. 1, Z. 3 einzuschalten: vgl. Wilamowitz, Aristoteles II, 338 ff.
- S. 153, Anm. 2 ist zur Litteratur über das Archontat hinzuzufügen: C. Lecouterc, L'archontat athénien d'après la πολιτεία Άθηναίων, Paris 1893; Wilamowitz, Aristoteles I, 242 ff.
- S. 158, Anm. 1 auf S. 159 zu der Litteratur über das Prytaneion hinzuzufügen: Fr. Poland, Das Prytaneion in Athen, Gr. Studien, H. Lipsius gewidmet (Leipzig 1894) 71 ff.
- S. 159, Anm. 1, Z. 5 von unten einzufügen: Die βασιλεῖς in dem Epitimie-Gesetz Solons, in dem Gesetz Drakons über unvorsätzlichen Totschlag und dem Psephisma des Patrokleides bei Andok. Myst. 78 erklärt auch Wilamowitz, Aristoteles I, 94 für die Phylobasileis, Kaibel, Stil und Text der Αθπ. 242 und Ed. Meyer. Gesch. d. Altert. II, § 233, S. 355 und § 365, S. 578 für eine Zusammenfassung von βασιλεῦς und φυλοβασιλεῖς.
- S. 173, Z. 1 statt "wieder" zu lesen "wider".
- S. 180, Anm. 3, Z. 3 hinter den auf die Einrichtung der Schatzungsklassen bezüglichen Worten "Das stand in der von ihm benutzten Atthis" einzuschalten: "vgl. dazu die Berichtigung S. 227 Anm., Z. 6 von
- S. 181, Z. 19 bei den Worten "τέλος oft in diesem Sinne" einzuschalten "namentlich in militärischem". II. A. 730; K. 56. 470; Hdt. I, 103; VII, 81. 87. 211; IX, 20. 22. 42. 59.
- S. 201, Anm. 6 auf S. 202 am Schlusse zur Litteratur über die Münzen hinzuzufügen Nissen, Rhein. Mus. XLIX, 1-20.
- S. 322, Anm. 1 am Schlusse hinzuzufügen: "Joh. Toepffer, Hermes XXIX (1894), 465 ff. sucht inbezug auf die Söhne des Peisistratos nachzuweisen, daß Hegesistratos bei seiner Legitimierung und Aufnahme in die athenische Bürgerschaft den Namen Thessalos erhielt.

- S. 336, Anm. 1 zur Litteratur über die Plastik hinzuzufügen: Furtwängler, Meisterwerke der gr. Plastik, Leipzig-Berlin 1893.
- S. 339, Anm. 1, Z. 6 hinter den Worten "Das nach Westen gewandte Megaron bei Hdt. V. 77" einzuschalten: "gehörte zweifellos zum Erechtheien, da es zu Hdts. Zeit eine Ostcella beim alten Athena-Tempel sicherlich nicht gab, und an das Hinterhaus des Parthenon nicht zu denken ist. Vgl. E. Curtius, Stadtgeschichte Athens, S. 155; H. Lolling, Müllers Handbuch der kl. Altertumsw. III, 343, Anm. 2."
- S. 341 Anm, Z. 10 hinzufügen: "Frazer, Journ. of hell. stud. XIII, 164 ff. hält den Opisthodomos für die (offene) Hinterhalle der Westcella des perikleischen Athena-Tempels. Dagegen mit Recht Arth. Milchhöfer, Philol. LIII = N. F. VII, 353 und Furtwängler, Meisterwerke der gr. Plastik, S. 177. Letzterer sucht nachzuweisen, daß Parthenon und Opisthodomos nur verschiedene Bezeichnungen desselben Raumes gewesen seien. Widerlegung dieser Ansicht bei Milchhöfer a. a. O.
- S. 341 Anm., Z. 18 hinzusetzen: "Ebenso urteilt inbezug auf den Neos Hekatompedos und den Parthenon auch Milchhöfer, Philol. LIII = N. F. VII. 353".
- S. 341, Anm. auf S. 342 am Schlusse hinzuzufügen: "Milchhöfer a. a. O. weist darauf hin, daß diese Scholien und die Angaben der Lexikographen über den Opisthodomos zu der Annahme nötigen, daß derselbe ein besonderes vom Parthenon getrenntes Gebäude war".
- S. 343, Anm. 4 zu der Litteratur über die Wasserwerke des Peisistratos hinzuzufügen: Dörpfeld, Mitt. d. arch. Inst. XIX (1894), 143 ff.
- S. 595, Anm. 4 hinzuzufügen und zu berichtigen: "Die Halle (στοά) der Athener in Delphi wurde früher erbaut als das Schatzhaus (θησανρός). Die Weihinschrift auf dem Stylobat der Stoa (Dittenberger, Sylloge inscr. gr., Nr. 4) hat noch das gekreuzte Theta. Das Schatzhaus wurde nach Paus. X, 11, 5 aus dem Erlöse der marathonischen Beute errichtet. In dem Reste der Weihinschrift auf einer Treppenstufe (ΔΘΕΝΛΙ ... ΜΑΡΛΘ .. Bullet. d. corr. hell. XVII, p. 612) erscheint bereits das Θ (vgl. S. 200, Anm. 6). Die Stoa ist also vor 490 errichtet. Vgl. Pomtow, Rhein. Mus. XLIX (1894), 127.







JUN 27 1916

JUL 1 5 1979

## OCT 16 1979 Stanford University Library Stanford, California

In order that others may use this book, please return it as soon as possible, but not later than the date due.